
 1 

EL JUEGO: ESPEJO DE LA INFANCIA 
REVISTA DE TRANSMISIÓN DE LA OPERACIÓN ANALÍTICA EN NIÑOS 

 

 

 

ENREDADOS 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
 
 
 

 

 

  

 

 
 

ЛКLecturas Clínicas 

Año 2  N° 2 –  Agosto 2017 



 2 

 
ÍNDICE 
 

 

 

EDITORIAL  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3  

 

 

EL JUEGO: ESPEJO DE LA INFANCIA  

ENREDADOS  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  5 

 

Spider 

Andrea Gonzalez   

Comentarios: Omar Fernández  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6 

 

Enredados 

Sofía Tafetani  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 3 

EDITORIAL 
 

En un fax enviado por el Dr. Jorge Fukelman a Eva Gerace en el año1996, él planteaba que a su 

entender la situación de riesgo que corría el psicoanálisis en la actualidad se jugaba en lo que él 

denominaba “la tentación de la Iglesia, es decir, en la importante atracción que supone para cada 

uno de nosotros incluirnos nuevamente en alguna iglesia”
1
. Y, al respecto señalaba que 

específicamente en la Argentina “una de las modalidades que ha tomado esta zona de dificultades 

puede llamarse el síndrome de examen. 

Efectivamente, junto a una importante producción pensante en psicoanálisis, se advierte una no 

menos importante inclinación hacia el examen. Es decir, la constitución de instancias juzgadoras; 

los presupuestos (también económicos) incluidos en esta constitución exceden el marco de estas 

líneas pero no pueden dejarse de lado su relación con lo que acá se llamó obediencia debida.”
2
 

En la práctica de los analistas con niños el discurso parental queda mediado en y por las 

dificultades con que los analistas nos encontramos. “Allí es donde podemos incidir en el cómo y el 

para qué de la importancia de los padres. Quiero decir, aunque parezca superfluo: por qué, para 

qué y cómo importan los padres. La consulta de los padres conlleva la transferencia que posibilita 

nuestra acción. Con respecto a los adolescentes pienso que la importancia acordada a los padres (si 

estos consideran que debe tratarse o si estos consideran que no debe tratarse) debe reemplazarse por 

la reflexión sobre la relación en los adolescentes con el mercado sexual y con el mercado laboral.”
3
  

En la actualidad la sustitución, o más bien, el reemplazo y abolición de la fantasía pegan a un 

niño, por el síndrome del niño maltratado, los chicos de la calle, la prostitución infantil, la 

explotación del niño y el mercado laboral, nos plantea –entre otras cosas– el hecho de que los 

padres sean sustituibles; sustitución que nos lleva a delinear nuestra relación con la palabra y la 

verdad del sistema: El terrorismo, ya que a lo que propende es a la inexistencia del semejante. Esto 

mismo reubica, nos reubica, dándonos a pensar nuestra relación con la palabra; y no sólo con la 

palabra sino también, con la situación de qué hacer con lo que no marcha.  

Situar esta problemática, entre el lugar de la palabra, que la palabra tenga lugar y lo que no 

marcha nos llevaría necesariamente a establecer la constitución del artefacto simbólico que nuestro 

quehacer nos plantea, entre ese cuerpo, este cuerpo, y todo esto que va a representar estos cuerpos 

en tanto estamos hablando. Ya que, en tanto estamos hablando, este estamos hablando, nos sitúa en 

una ubicación distinta respecto de la palabra y del desarrollo de un discurso que se va 

constituyendo. Este desarrollo de un discurso que se va constituyendo, “no depende de una entidad 

nosológica, sino que depende de la complicada relación que tenemos quienes nos dedicamos al 

análisis, con el análisis, con el deseo, con nuestro cuerpo, y con el goce.”
4
 

Finalmente, recordaba que en cierta ocasión Jorge Jinkis señaló que “cuando se advertía que una 

parálisis significa la cosa no marcha, esto tenía consecuencias muy diferentes a decir, Astasia 

abasia […] con el tiempo muchas personas olvidaron que el psicoanálisis es eso: la reconstrucción 

de la lógica por la que un accidente adquiere el valor de una palabra no disponible que 

compromete la historización singular del pasado de un sujeto, su futuro.”
5
 Desde siempre, la 

política ha hecho uso del lenguaje médico y psicológico para normalizar, moralizar y racionalizar. 

Ya está pues establecido un campo. Si el psicoanálisis se distingue por asignarle un valor distintivo 

y específico a la palabra, “¿por qué habría de renunciar a intervenir en ese campo y lograr el 

efecto disruptivo que promete? ¿Podemos los agentes de ese discurso, hacernos cargo de los 

efectos de ese retorno?”
6
. En este sentido, la respuesta a esta pregunta instituye una nueva: “¿Cuál 

es la política que guarda consistencia con el discurso que se descifra de la práctica analítica, para 

                                                 
1
 Fukelman, Jorge: Fax a Eva Gerace a Colombia 1996, https://es.slideshare.net/rutafolk/fax-enviado-por-el-dr-jorge-

fukelman-a-eva-gerace 
2
 Fukelman, Jorge: Ibid. 

3
 Fukelman, Jorge: Ibid. 

4
 Fukelman, Jorge: Charlas sobre autismo, apuntes personales. 

5
 Jinkis Jorge, “Entrevista a Jorge Jinkis. Cuestiones sobre diagnóstico”, Revista Principio N° 11, revista del Servicio de 

Psicopatología del Hospital Dr. Cosme Argerich, Buenos Aires, 1998.p. 8. 
6
 Jinkis, Jorge: Ibid., p. 9. 



 4 

devolver a esa práctica la verdad de su política?”
7
 Lacan decía que: “el análisis es lo que se espera 

de un psicoanalista. Pero evidentemente, habría que tratar de entender qué quiere decir lo que se 

espera de un psicoanalista.”
8
 ¿Hace falta agregar, Hoy? 

El anhelo de este segundo número de nuestra Revista El juego: Espejo de la Infancia, es un 

intento de trabajar sobre estas preguntas acerca del lugar de la palabra y que la palabra tenga lugar 

como marco de fondo de nuestro quehacer y de nuestra tarea política con la falta. 

 

Omar Daniel Fernández 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
7
 Jinkis, Jorge: “Artificio del deseo para conjeturar un estilo”, “La acción analítica”, Colección Rasgos Psicoanálisis, 

Homo Sapiens Ediciones, Buenos Aires, 1994, p. 207. 
8
 Lacan, Jacques: “Saber, Medio de Goce”, El Seminario, Libro 17, El Reverso del Psicoanálisis (1969–1970), Editorial 

Paidós, Buenos Aires, 1989.  



 5 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

El Juego: Espejo de la Infancia 
 

ENREDADOS 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 



 6 

SPIDER
9 

 

Andrea Gonzalez 
acgpsi@gmail.com 

 

Comentarios: Omar Daniel Fernández 
omardanielfernandez@ymail.com 

 

 

“Las cosas no pueden corresponderse en la realidad como las argumentaciones en mi 

carta, porque la vida es algo más que un rompecabezas. Pero con la corrección que 

surge de esta confesión escrita, que no quiero ni puedo extender hasta el detalle, se ha 

logrado en mi opinión algo tan cercano a la verdad que puede tranquilizarnos un poco a 

ambos y hacernos más fáciles el vivir.” 

                                                                                                                                    Kafka Franz
10

  

 

 
Pocos días antes de recibir a este niño había visto Spider, la película de Cronemberg. Por alguna 

azarosa coincidencia, D. –como el personaje de la película–, presentaba conductas particulares 

cuando niño. 

Su historia clínica aportaba un montón de datos que no podía ubicar en el despliegue de los 

encuentros con él. Cuando  llega al dispositivo tenía 6 años. 

En la primera entrevista institucional la mamá refería que lo traía por el mismo motivo que el 

hermano, –le pega a todo el mundo todo el tiempo, no respeta a nadie–. Lo manda la escuela; surgía 

la siguiente pregunta: ¿Si lo manda la escuela, los padres no mandan? 

Continúa la mamá con este dato –no se le entiende lo que habla–. Pasaron por episodios de 

violencia familiar hasta que se separa del padre del niño. Tuvo varios accidentes, se cayó de varios 

lugares, se cree el hombre araña. Se lleva cosas de los compañeros de la escuela y le cuesta 

devolverlas. 

La maestra dice que es el único chico que no escribe su nombre. No pudo asistir a colonia porque 

pegaba a todos. Juguete que le compran lo primero que hace es tratar de romperlo. Leyendo estos 

datos, recordé una frase de Víctor Hugo, “Cuando el niño destroza su juguete, parece que anda 

buscándole el alma.”
11

 

Menciona que cuando ella va a trabajar el niño queda al cuidado de la abuela materna. 

                                                 

 Conferencia pronunciada en el ciclo de conferencias del Espacio Clínico Buenos Aires (ECBA), “El Juego: Espejo de 

la Infancia”, el 02/11/2012. Versión corregida por la autora. 
9
Dirección: David Cronenberg. 

Países: Reino Unido, Francia y Canadá. 

Año: 2002. 

Duración: 98 min. 

Interpretación: Ralph Fiennes (Dennis 'Spider' Cleg), Gabriel Byrne (Bill Cleg), Miranda Richardson (Yvonne / Señora 

Cleg / Señora Wilkinson), Bradley Hall (Joven Spider), Lynn Redgrave (Señora Wilkinson), John Neville (Terrence), 

Gary Reineke (Freddy), Philip Craig (John). 

Guión: Patrick McGrath y David Cronenberg; basado en la novela de Patrick McGrath. 

Producción: David Cronenberg, Catherine Bailey y Samuel Hadida. 

Música: Howard Shore. 

Fotografía: Peter Suschitzky. 

Montaje: Ronald Sanders. 

Diseño de producción: Andrew Sanders. 

Dirección artística: Arv Grewal. 

Vestuario: Denise Cronenberg y Brenda Gilles. 

Estreno en España: 25 Octubre 2002. 
10

 Kafka Franz, “Carta al padre”, Colección Nogul, Gradifco, 2004, p. 93.  
11

 Victor Hugo (1802-1885), escritor francés. 



 7 

De las entrevistas en otros espacios surgían, antecedentes de violencia familiar, trastorno de 

conducta, heteroagresividad, coprolalia, se escapa a la calle, hiperactividad, insomnio de 

conciliación, impulsivo, inatención, baja tolerancia a la frustración, rompe sus pertenencias, 

desordenado, dificultades en el lenguaje expresivo, apetito selectivo. 

 Embarazo normal, parto normal a término, lactancia materna 6 meses, sostén cefálico 3 meses, 

caminó al año, presenta episodios de enuresis nocturna. 

Internado por bronquiolitis. 

La madre ha consumido sustancias, su abuelo materno con antecedentes psiquiátricos y 

neurológicos. Padre violento, abuelos paternos alcohólicos. 

 

Primer informe escolar. 
Buena integración al grupo de pares. El inconveniente principal es la comunicación. Se hace 

entender por señas con la docente intenta hablar pero con voz muy baja (la mamá tiene la voz muy 

grave). 

Dificultad en el manejo de la motricidad fina. Le cuesta tomar el lápiz. 

Sus producciones son siempre arañas. 

Su escritura es temblorosa. Puede contar hasta 10.   

En la hora de música se muestra extremadamente tranquilo con una mirada ausente. 

 

“Lo que suele ocurrir es que hay un niño del cual nosotros no sabemos de qué la 

juega.”
12

 

 

La mamá y el niño formaban parte de un solo cuerpo. D. no se soltaba del cuerpo de su mamá. 

Ésta refiere que ante hechos de violencia familiar, su hijo quedaba tildado. 

Cuando el niño logra sentarse en su silla juega con sus dedos con hilos zizal, parecía que quería 

armar una red. 

Como el niño no respondía a preguntas simples, comencé a hablarle a la supuesta red, allí me 

prestó un hilo y traté de imitarlo. En ese momento la madre se levanta y dice: “Bueno, los dejo, 

espero afuera. Siempre hace esas pavadas”. 

Las sesiones transcurrían entre tejidos de redes y armados de rompecabezas con ayuda y juegos 

de encastre. D. comenzaba a hablar con sus ojos. Señalaba con la mirada, bajaba y subía la cabeza 

para señalar algo de lo que él quería. 

Un día trae una mochila que la madre refiere que adentro había juguetes que había traído para 

jugar  en el consultorio. Cuando D. saca los juguetes de la mochila, era un esfuerzo pensar a qué le 

llamamos juguetes, muñecos sin cabeza, algunos sin brazos, piedras, tornillos, pedazos de cosas de 

plástico, hilos deshilachados. Los deja sobre el escritorio, toma el rompecabezas del hombre araña y 

se sienta en el piso y comienza su armado. Secuencia que se repite en varios encuentros. 

Un día toma un muñeco sin cabeza, un papel, un lápiz y con sus señas indica que dibuje. Se 

realizan los contornos de todos los objetos de la mochila y se va con los dibujos dentro de ella. 

Sin saber qué había sucedido D. no quiere entrar al consultorio y entra su mamá; él queda afuera, 

esta comenta que del juzgado le habían señalado que no duerma con el niño. (Cuando esta señora se 

separa de su marido, ubica a D. en el lugar donde dormía su esposo junto a ella). También refiere 

que se escapa de su hijo para ir a trabajar porque sino el niño hace escándalos. 

 

Dejan de venir. 

 
“El niño experimenta transformaciones radicales, en la naturaleza de las cosas, en 

todos sus aspectos, aunque nosotros no compartamos estas percepciones.”
13

  

                                                 
12

 Fukelman, Jorge: Primera conferencia agosto 31 de 1996, Seminario: Ponerse en juego. p.18 (versión inédita no 

corregida por el autor). 
13

 Bettelheim, Bruno: “Psicoanálisis de los cuentos de hadas”, Crítica, Barcelona, 2005, p. 79. 



 8 

Regresa al año acompañado de su abuela, refiere que su nieto va muy mal en la escuela y ya no 

habla nada.  

Repite primer grado y envían otro informe del gabinete de orientación de la escuela, haciendo 

referencia a dificultades en la integración, niño con escritura de palotes y círculos, producción de 

símbolos parecidos a letras. Conductas expansivas, utiliza varias hojas para realizar dibujos, relatan 

que dibujó la película del Hombre Araña con muchas rayas que indicaban según él las telas de araña 

y la luchas de personajes. 

La mamá refiere que cuando lo quiso levantar de la cama para ir a la escuela, la pateo y le fisuró 

una costilla y lo que la preocupa es que ya no le entiende cuando le habla. 

Del armando de rompecabezas de el hombre araña a correr por el consultorio atrapando objetos 

con las telas arañas que salían de las muñecas y de su frente accionando el dispositivo tocándose la 

nariz. 

Un afuera comenzaba a aparecer. 

Elige sombreritos voladores, vuelos de objetos que hay que embocar en agujeros. 

Trae cartas de Dragon Ball aparecen las señas con sentido de reglas. Intentaba explicar cómo se 

juega. 

Armado de juegos de familias. Comienza fonoaudiología. 

Continúa Dragon Ball ataques y defensas. 

Cartas de Pokemon con bolas de fuego. 

Juego de ajedrez sin reglas, movimientos de piezas que ubican lugares, en el tablero, en el niño, 

jugando a que las piezas estaban confundidas, que no sabían donde ir, hablaba la reina, el rey, los 

peones y allí como de repente… aparece su sonrisa. 

Dejan de traerlo. 

 

Regresan un año y medio después. 

 
“…para que un chico se reconozca jugando, requiere que del Otro, del Otro del cual 

depende este chico, reconozca que esto es un juego. El punto de quiebre es cuando el 

Otro no puede reconocer el juego ¿por qué? Porque si el Otro no puede reconocer al 

juego, el chico no puede reconocerse jugando. Y si el chico no puede reconocerse 

jugando, no puede reconocerse como chico.”
14

 

 

Otra vez enviado por la escuela. Niño con serias dificultades con el aprendizaje, cursa tercer 

grado con variadas contemplaciones y adaptaciones, sin resultados. Problemas de conducta, 

caprichos. Se pone furioso, no hay quien lo pare. Vive enojado, no permite que lo ayuden. No 

come. 

Recibo a D. que presentaba otra vez adherencia con su mamá. Entran juntos, permanece parado 

encima de su mamá. 

La madre comenta que tuvo un accidente en moto en la vía pública y estuvo dos meses internada.  

Luego estuvo internada un mes más por operación de tabique. Críticas al padre del niño por 

cuestiones económicas. 

Llegadas tarde, actitudes querellantes de la madre. 

Luego entra solo elige cartas españolas en un intento de juego de chinchón. Algunas palabras 

comenzaban a escucharse. 

Luego, juego de cartas del jodete, juego reglado que puede seguir. Casita robada. 

Se recibe un llamado del padre solicitando entrevista. Refiere estar en proceso de tenencia 

compartida. Refiere buena relación con su hijo. Inicia trámite de certificado de discapacidad y 

estudios neurológicos.  

Se trabaja en la articulación de actividades adaptadas con la escuela. 

En próximo encuentro el niño no quiere entrar. Refiere la abuela que la madre se cayó y se 

rompió el brazo en cuatro partes. Y que el niño pegó a un compañero de la escuela. 

                                                 
14

 Fukelman, Jorge: Ibid., p. 18. 



 9 

Retorna con la madre. El niño pasa solo, elige cartas de chinchón. 

Arma rompecabezas del hombre araña sin ayuda. 

Continúa el chinchón, mejora sus recursos de juego. Intenta preguntar que es menos diez. Anota 

con palote el puntaje. Escribe su nombre. 

Investiga juego del Uno, pide que le explique las reglas entre miradas y palabras, logra jugar. 

El papá refiere que a partir de la fecha su hijo vivirá con él. Cursa trámite de certificado de 

discapacidad. Ubican escuela de recuperación. 

No regresaron. 

 

Dijo Maurice Blanchot:  

 

“No es difícil adivinar que una escritura verdadera no se detiene hasta que parece 

alcanzar aquello que constituye el motor y la fuente de su movimiento, cuando 

encuentra lo inalcanzable.”
15

   

 

Una escritura interna del Sr. Creg, sobre una libreta ajada, una escritura de palotes y símbolos en 

el juego de D., una escritura que ha fundado cartas con argumentos,  diferencias entre redes y 

enredados. 

Hasta aquí. 

 

 

Comentarios sobre Spider. 
Omar Fernández: Mi idea es compartir con ustedes un comentario sobre la presentación que 

acaba de exponer Andrea. En principio, yo diría que esta presentación nos plantea el hecho de 

pensar ¿qué es una imagen en movimiento? y ¿qué es una escena? 

Una impresión que me planteó el escrito de Andrea, en una primera lectura, y ahora 

escuchándola confirmo esta impresión, es la presentación, –lo voy a decir así–, de un niño de 

película. Esta primera impresión me llevo a preguntarme ¿qué era una película?, y ¿qué era una 

escena? Reflexionando sobre la formulación misma de estas preguntas recordé que Fukelman decía 

que “los chicos muy chiquitos juegan partiendo de algo que en porteño sería un "Dale que yo 

era...", con lo que implica de un pasado, era, y de algo que ya no, y que el juego va a intentar 

reproducir, como decía Freud, "jugar a ser grande". Entonces este ¿qué era una película? y ¿qué era 

una escena?  

En primer lugar, ubicaba un deseo de ser grande en esa película pero había que leerlo. ¿La 

película se lee?, ¿se puede leer una imagen?, ¿cómo se podía describir esto que el niño estaba 

intentando en el consultorio? 

Con este orden de preguntas me acordé de un libro de Roger Chartier, Escribir las Prácticas
16

, 

donde en uno de los capítulos hace un comentario de Louis Marin. Es un autor francés que escribe 

mucho acerca del tema de la imagen y la representación, autor que por otra parte, toma mucho 

Fukelman, con relación al tema que presenta la articulación y complejidades de la relación que se 

establece entre presencia y representación. En este caso –me refiero al comentario que hace Chartier 

en su libro, tal como él lo afirma–, aborda una pregunta acerca de si es posible leer una imagen, en 

tanto y en cuanto si la lectura se corresponde con lo escrito, entonces ¿cuál sería la pertinencia de 

hablar de una lectura de la imagen? Esto mismo nos plantea el cuestionamiento que Chartier –

siguiendo a Marin–, establece de la categoría ‘lectura’ ampliada a la imagen en la medida en que 

esta categoría estaba destinada a “designar el desciframiento, la comprensión y la interpretación de 

objetos o de formas que no pertenecen a lo escrito”
17

, entonces si la referencia ‘lectura’ está 

                                                 
15

 Jinkis, Jorge: “El cuerpo desvelado de la estatua”, Lo que el psicoanálisis nos enseña”, Lugar Editorial, Argentina, 

1993, p. 211. 
16

 Chartier, Roger: “Poderes y Límites de la Representación. Marin, El Discurso y la Imagen”, ESCRIBIR LAS 

PRÁCTICAS. Foucault, de Certeau, Marin, Editorial Manantial, Buenos Aires, 1996, pp. 75-99. 
17

 Chartier, Roger: Ibid., p. 75. 



 10 

destinada a lo escrito, la pregunta que él nos trae es si “¿es posible también para el cuadro –y en un 

sentido más amplio– para la imagen? Aquí Marin nos señala que si:  

“por una ampliación del sentido –y subrayo este punto, (ampliación del sentido)– se 

habla de lectura en referencia al cuadro, se plantea no obstante la cuestión de la validez 

y la legitimidad de esta ampliación”
18

 

 

¿Qué es la legitimidad de esta ampliación?, ¿qué es la legitimidad de esta ampliación de sentido 

de aplicar una lectura a un cuadro o a una imagen? 

Esta legitimidad, el planteo de esta legitimidad nos habla del trabajo del sentido que trabaja la 

distancia entre: “lo visible, lo que es mostrado, figurado, representado, puesto en escena, y lo 

legible, lo que puede ser dicho, enunciado, declarado.”
19

  

Distancia que es a la vez el lugar de una oposición y el de un intercambio entre ambos 

registros,
20

 entre el registro de la imagen y el registro de la lectura ¿Hasta acá se entiende? 

Marin da una vuelta más, él dice que a partir de esta distancia que conviene plantear la cuestión 

del cuadro, es decir, que esta distancia plantea la cuestión del cuadro a partir de la distancia misma 

que produce entre el registro de la imagen y el registro de la lectura. 

 Ahora bien, el cuadro que esta distancia nos plantea –señala Marin– es El maná. Pero este 

cuadro es el cuadro de una pregunta ya que “maná”, mann-hu, significa ¿qué es esto?  

 

“Pregunta que hicieron los hebreos ante esa cosa blanquecina, azucarada, granulosa y 

mediante la cual nombraron la cosa, mediante la cual leyeron el suceso milagroso. 

`Maná´, el `qué es esto´, cosa desconocida, innombrable, ilegible, fuera del cuadro, el 

‘éste es mi cuerpo’ de la fórmula eucarística en donde se articula legiblemente, en el 

misterio, una palabra comible”.”
21

  

 

Este cuadro, nos trae, a nosotros, una evocación respecto de la escena primaria y la pregunta por 

el origen. 

 

Una vuelta más.  
 

“El cuadro tiene el poder de mostrar lo que la palabra no puede enunciar, lo que ningún 

texto podrá dar a leer. A la inversa, lo que Marin denominará “la irreductibilidad de lo 

visible a los textos”, deja la imagen ajena a la lógica de la producción del sentido que 

engendran las figuras del discurso.”
22

  

 

A su vez, habría acá un efecto de representación de la imagen en tanto la imagen tendría el poder 

de presentificación de lo ausente, y en este sentido, nos llevaría a un deslizamiento de la 

presentificación del Tótem, de lo muerto, que es precisamente una presencia hecha de ausencia. 

Esto ubica dos puntos, por un lado la “autorrepresentación que instituye el sujeto de la mirada en el 

afecto y el sentido,”
23

 y a la vez, la imagen es “la instrumentalización de la fuerza, el medio de la 

potencia y su fundación como poder”
24

. Este segundo punto, la instrumentalización de la fuerza, el 

medio de la potencia y su fundación como poder, me evoca lo que Agamben con lucidez describe 

como la potencia del no, –no me voy a extender en esto, simplemente lo quería señalar–. Lo que me 

importa hoy es subrayar que este poder, esta potencia del no, asigna a la representación un doble 

sentido, una doble función: hacer presente una ausencia, y ausentar una presencia en tanto “la 

imagen al exhibir su propia presencia como imagen, constituye con ello a quien la mira como sujeto 

                                                 
18

 Chartier, Roger: Ibid., p. 75. 
19

 Chartier, Roger: Ibid., p. 76. 
20

 Chartier, Roger: Ibid., p. 76. 
21

 Chartier, Roger: Ibid., p. 76. 
22

 Chartier, Roger: Ibid., pp. 76-77. 
23

 Chartier, Roger: Ibid., p. 77. 
24

 Chartier, Roger: Ibid., p. 78. 



 11 

mirando.”
25

 Es decir, que la imagen como presencia plantea una doble particularidad, por un lado, 

la imagen constituye aquello que se presenta como imagen y por otro lado, al mismo tiempo, 

aquello que representa en su presentación como imagen. ¿Se entiende? La imagen dice de sí misma 

que es una imagen, pero una imagen que presenta algo y en tanto presenta algo, lo representa 

adquiriendo así su dimensión de representación. En este sentido, la imagen al exhibir su propia 

presencia como imagen constituye al mismo tiempo con ello, a quien la mira como sujeto mirando. 

Por esto mismo, podemos decir que, si tomamos la doble dimensión de la representación, su 

dimensión transitiva o transparente del enunciado, toda representación representa algo, y su 

dimensión reflexiva u opacidad enunciativa, toda representación se presenta representando algo, 

nos acerca al concepto fukelmaniano de materialidad del instrumento; quiero decir, que como el 

lenguaje no es expresión de los pensamientos, en este sentido, Fukelman, señalaba recordando a 

Rodrigué, que éste había escrito un trabajo, donde mostraba cómo la materialidad del instrumento 

producía algo. 

 

“Si un chico quiere pegar algo pasa un tiempo que depende de la materia, del 

pegamento, es una primera aproximación a lo que es la materialidad de la letra. ¿Por 

qué comento esto? Porque justamente lo que me parece importante es cómo distintos 

autores en distintos momentos logran zafar de las anteojeras del pensamiento expresado 

en la palabra, y trabajan sobre lo que está sucediendo ahora en la sesión, con el juego, 

con la palabra, con el dibujo.”
26

  

 

Dicho esto, plantearía una vuelta más entorno al tema de la escena, la pulsión y el juego, para ir 

luego al comentario de la presentación de Andrea. 

El juego básicamente –decía Fukelman– implica la puesta en juego de una pérdida.  

¿Qué quiere decir esto? 

 

“Sabemos a partir del análisis del caso Juanito y de las consideraciones que Lacan ha 

hecho del mismo, –tomo aquí el texto de Marta Beisim: Juegos Puberales
27

–, que el 

niño atraviesa por sucesivas crisis, si se me permite la expresión: descubre que algo le 

falta a la madre y que entonces su cuerpo no la completa, luego descubre que algo podrá 

faltar a él o a ella de distintas maneras al no entrar el pene en el circuito de la demanda. 

Encarando esta nueva crisis, resuelve la llamada fase fálica. Lo que el niño descubre es 

que no hay modo de representarse sexualmente en el lenguaje, que no hay significante 

para el sexo.
28

  

 

“Pero, en el mismo movimiento, la significación faltante cobra presencia efectiva en el 

juego. El niño hace presente este problema en los juegos, en los juguetes que ama y 

también en el amor a los padres. Él está presente en los juegos y éstos se relacionan y 

ubican esa presencia en función de una problemática ligada a la falta, que generalmente 

se suele pensar en relación con la pareja parental. 

El púber se enfrenta al problema de la falta teniendo que sostener su desarrollo sexual 

en relación con el elemento faltante en la lengua, puesto que dicho desarrollo tampoco 

lo hace hombre o mujer. Para el púber, en el encuentro que plantea el acto sexual –que 

aparece como un horizonte posible–, se producirá el convite (invitación) a la asunción 

                                                 
25

 Chartier, Roger: Ibid., p. 78. 
26

 Fukelman, Jorge: “Psicoanálisis de niños. La verdadera historia”, Revista Imago Agenda Nº 105 Noviembre de 2006, 

Buenos Aires – Argentina, p. 44.                                                                                                                                
27

 Beisim, Marta: Juegos Puberales, en “La Porteña Nº 10”, Revista de la Sociedad porteña de Psicoanálisis, i Rojo 

Editores, Buenos Aires 2008, pp. 62-63.  
28

 Lacan, Jacques: La Psychanalyse dans son réference au rapport sexuel, en Bulletin de l`Association freudienne nº 17, 

Paris, 1986, pp. 3-13. Asimismo, respecto del mismo tema y entre otros textos de Lacan, el llamado Discurso de Tokio, 

en Discursos de Jacques Lacan, edición japonesa de Radiofonía con el agregado de ese texto improvisado, Ed. 

Kobundo, Tokio,1985. Extraído del “pas tout Lacan” de la Escuela Lacaniana de Psicoanálisis, (en especial, la 

comparación de los jardines Zen y el Kanji con el lenguaje). [Nota nº 2 a pie de página del texto de Marta Beisim].  



 12 

del sexo, convite de realización imposible por falta del elemento copulatorio y del 

significante que lo represente sexualmente. El acto sexual se repite y repite esta 

imposibilidad. De ahí en adelante el desarreglo fundamental de la sexualidad humana 

marcará la vida del púber en un punto de no retorno. Cualquiera de las posiciones que 

asuma llevará el sello de la desaparición como ser sexuado. 

Pensar la pubertad como conflicto de ideales –pérdida del cuerpo de la infancia, caída 

del lugar de los padres con relación al saber, reordenamiento de los derechos, de los 

deberes y las elecciones posibles– plantea un vasto campo de problemáticas. De todos 

modos, cualquiera sea la que abordemos, estará engarzada en lo que situamos como 

desarreglo fundamental. El engarce, si se me permite la expresión, es posible por la 

marca que, en el interior del sistema significante, testimonia de la falta de relación 

sexual. 

Pero que algo quede marcado no quiere decir que alcance el nivel de 

representación.”
29

  

 

Este es el punto central de la presentación en cuestión: la marca que aparece en juego que no 

alcanza el nivel de representación ya que se marca donde no hay representación.  

 

“La escena puberal no se atraviesa sin quedar marcado el sujeto de algún modo. El 

púber podrá luego hacer algo con esta marca: podrá leerla en términos de ideales, podrá 

tratar de desconocerla intentando prorrogar temas de la latencia, podrá marcarse el 

cuerpo o participar de los llamados ritos de iniciación en el sentido moderno. La 

permanencia de ciertos juegos en la pubertad se ubica en la serie antes mencionada de 

arreglárselas de algún modo con las marcas de la falta de representación sexual.”
30

 

 

Freud en El creador literario y el fantaseo, señala el pasaje, o metamorfosis que sufre la 

pubertad con el abandono del juego y el surgimiento de la fantasía, es decir, la fantasía viene al 

lugar del abandono del juego en tanto dice Freud que cuando el hombre deja de ser niño –acá 

podemos hacer una ampliación de el pasaje de la presencia de la escena que sitúa el juego a la 

imagen que nos presenta la fantasía en relación a la estructura de la palabra post pubertad. Este 

punto es importante porque no sólo supone la metamorfosis sino el pasaje por la castración y un 

posicionamiento diferente respecto de la falta–, y por esto, post pubertad: “sólo resigna el 

apuntalamiento en objetos reales; en vez de jugar, ahora fantasea.”
 31

 

 

 Cabe señalar acá que el apuntalamiento en los objetos reales que ubica Freud con relación al 

niño, ubica la función del juguete en el juego como apuntalamiento de la significación; el valor 

fálico que el juego desarrolla como soporte significante, produce significación en tanto provee una 

representación a lo irrepresentable, juega, podemos decir, con la falta de representación, de ahí la 

remisión al cuadro del Maná como la pregunta que escenifica el ¿qué es esto? 

Fukelman con su habitual lucidez señala con referencia al niño y la estructura que: 

  

“Clásicamente (la desaparición del sujeto representado por el significante) queda 

firmada por la castración, es decir, por el paradigma de algo que falta. Esta desaparición 

es la que se pone en juego cuando el niño juega, pero queda fuera de juego. El 

representante de la representación vehiculiza lo que puede ligarse y metabolizarse; pero 

lo que representa allí es algo que salió del juego. Para lograr que el juego se establezca, 

algo debe quedar como no siendo juego: se reconstruye una escena lúdica y también lo 

que queda fuera de la situación de juego. Es allí donde ubicamos al sujeto”.
32

  

                                                 
29

 Beisim, Marta: Ibid., pp. 62-63. 
30

 Beisim, Marta: Ibid., pp. 62-63. 
31

 Freud, Sigmund: “El creador literario y el fantaseo”, Obras Completas, Volumen IX, Amorrortu Editores, Buenos 

Aires, 1979, p. 128. 
32

 Gainza Paula, Lares Miguel: Conversaciones con Jorge Fukelman, Ed. Lumen, Bs. As., México, 2011, p., 26.  



 13 

 

De este modo el juego como Räepresentanz de la Vorstellung produce en acto la escena y 

el fuera de juego como límite. 

En la pubertad ocurre una inversión en el oxímoron que frecuentemente denominamos juego 

sexual. Juego sexual es un oxímoron porque implicaría un juego que tiene toda la consistencia de 

realidad y de las consecuencias que dicha sexualidad tiene en ella, lo que era el fuera de juego ahora 

se juega en Otra escena en la cual la el púber queda confrontado con la falta teniendo que sostener 

su desarrollo sexual en relación con el elemento faltante en la lengua y por esto no sólo la escena en 

la que se encuentra es sexual sino que tiene consecuencias sobre su posición. 

Podemos plantear entonces que en esta inversión topológica ubicamos una ilación entre el juego 

no reconocido y el síntoma pospuberal. 

¿Por qué este comentario? 

Esto plantea –a mi entender– la importancia de las dos escenas –la escena de la infancia y la 

escena pubertal– que Freud marcaba para la constitución del sujeto post pubertad luego de la 

incidencia que tiene el complejo de castración. 

Había partido de la cita de Fukelman, de la relación que se establece entre el juego y la falta y 

cómo en la escena sexual que se establece en la fantasía postpuberal, lo que aparece es la falta en 

juego en el propio cuerpo con relación a la falta de un representante, de un significante, de un 

elemento faltante en la lengua, que nos ubique como hombre o mujer. En este sentido, no hay 

relación sexual. Por esto ahí hay que arreglárselas de algún modo con las marcas de la falta de 

representación sexual. 

Dicho esto, me gustaría precisar que la presentación clínica que nos trajo Andrea nos lleva a 

interrogarnos sobre dos puntos. En primer lugar acerca de la constitución misma de la escena de 

juego y en segundo lugar cómo ésta se constituye, o tendrá posibilidad de constituirse a partir de 

que las marcas puedan ser leídas como una escritura desde el Otro, es decir, que ahí se inscribe un 

juego que reflejará a un niño como sujeto. 

Tenemos entonces marca, inscripción y lectura en el papel que desempeña la escena de juego. 

Retomo las dos preguntas del inicio: ¿qué es una imagen en movimiento? y ¿qué es una escena? 

Pensando esto se me ocurría que el niño intentaba mostrar una palabra, representar una palabra 

o escribir una imagen para darla a leer. En este orden de pensamientos y de preguntas imaginaba 

¿qué planteaba este juego? Justamente, de esto se trataba, de lo que este juego planteaba: una 

escena... de película. 

 

D., ¿estaba jugando? Si lo estaba, ¿jugaba a, o, jugaba con? Porque, o bien, se juega y entonces 

lo pensaremos con relación a aquello de lo cual está excluido, o bien, juega y entonces, nuevamente, 

¿qué es un juego? 

Podríamos decir que esta presentación, se encuentra cortada por episodios, es decir, se presentan 

4 episodios a la manera de una miniserie con epílogo. Sin embargo, la cita inicial, me hacía 

recordar a la serie Criminal Minds, donde aparece el epígrafe de un autor destacado que da 

introducción al episodio de la serie en cuestión.  

 

1 

Primer Episodio. Introducción a la miniserie. 
En este primer episodio tenemos la presentación del protagonista, D., un niño de película. Donde 

aparece un trabajo de edición (corte y montaje: construyendo un lenguaje con imágenes, escribiendo 

una imagen) con el que se encuentra la analista: un montón de datos –decía la analista– que no 

podía ubicar en los encuentros con él. Si el niño estaba en esa película ¿cómo plantearlo en una 

escena acá? 

 

Primera escena. 
En esta primera escena de la miniserie –y digo “miniserie”, no sólo porque se recorta en el 

tiempo de tres años siendo breve, sino porque además se trata de un niño, es la serie en la que se 

encuentra el pequeño y por esto es mini, la serie del niño–; de eso se trata de la producción de un 



 14 

niño en una serie en el doble sentido del genitivo, de lo que el niño produce en serie y de la serie 

que lo produce como niño. Entonces en esta primera escena nos encontramos con la película de la 

madre: “lo traía por el mismo motivo que el hermano, –le pega a todo el mundo todo el tiempo, no 

respeta a nadie–.” Pero, aparece acá que es “mandado por la escuela” y la analista se pregunta: “¿Si 

lo manda la escuela, los padres no mandan?”. Surge en esto una pregunta por la dirección de la 

escena en la que el niño se encuentra. ¿Quién lo manda?, desde otra perspectiva nos introduce a un 

niño mandado. Habría aquí una vertiente con relación al Superyó –que no voy a abrir– pero que se 

plantea esto también con respecto al tema del accidente. 

La madre continúa y la analista agrega que no se entiende de lo que habla (problemas con el 

sonido/sentido) a la vez que en este racconto aparece el niño como protagonista en un sentido más 

etimológico, (pro(t)agonista) arrojado hacia la acción (“tuvo varios accidentes, se cayó de varios 

lugares, se cree el hombre araña. ¿Se estará tratando de agarrar para no caer de la escena de la 

infancia? Se le pegan esas cosas de los niños y no las quiere soltar: Roba a otros niños. 

Habría en esto una línea de desarrollo –como decía– con relación al Superyó, el accidente y el 

cuerpo en la infancia pero no voy a tomar por ese lado; sí, recomiendo al respecto un seminario que 

dio Marta Beisim en el Hospital Español que se llama Clínica con niños: El cuerpo, donde 

desarrolla este punto. 

 

Segunda escena. 
“La maestra dice que es el único chico que no escribe su nombre. No pudo asistir a colonia 

porque pegaba a todos. Juguete que le compran lo primero que hace es tratar de romperlo.” Y la 

analista comenta como una voz en off, que leyendo estos datos (libreto o libro) viene a su memoria 

la frase de Víctor Hugo "Cuando el niño destroza su juguete, parece que anda buscándole el 

alma."
33

, con la cual nos presenta el personaje que encarna al niño, no, que encarna el niño sino por 

el cual el niño queda encarnado: “un buscador de almas de juguetes”. Son almas de juguetes, el 

alma del juguete y el juguete que le devuelva el alma de niño al niño. 

De aquí la analista nos vuelve a la realidad del libro/ libreto y de lo que lee allí: “De las 

entrevistas en otros espacios surgían, antecedentes de violencia familiar, trastorno de conducta, 

heteroagresividad, coprolalia,”... etc. 

Surge acá, en esta serie de datos del libro, el hecho de si el niño interpreta o no el guión o más 

bien si queda tomado por el guión. Como ustedes sabrán los guiones en la escritura cortan un relato, 

para introducir una digresión que puede ser aclaratoria pero por sobre todo presenta un cambio de 

tono a la manera de un corte y continuación, una especie de empalme si se quiere. Esto ubica como 

queda pegado y diferenciado. 

 

Fin del primer episodio. 
 

2 

Segundo Episodio. 
Cambio de escenario y aparecen las letras del primer informe escolar: “Buena integración al 

grupo de pares. El inconveniente principal es la comunicación. Se hace entender por señas con la 

docente intenta hablar pero con voz muy baja (la mamá tiene la voz muy grave, en varios sentidos 

del término.) 

Dificultad en el manejo de la motricidad fina. Le cuesta tomar el lápiz. 

Sus producciones son siempre arañas. 

Su escritura es temblorosa. Puede contar hasta 10.   

En la hora de música se muestra extremadamente tranquilo con una mirada ausente.”  

                                                 
33

 Víctor Hugo (1802-1885), escritor francés. 

 

 



 15 

Comienzan la descripción del personaje que lo encarna, que tiene pegado a la piel; problemas 

con el sonido/sentido. El problema es la comunicación, –según nos señala la analista–, se hace 

entender con señas pero en voz muy baja: dígalo con mímica. 

Problemas con la motricidad fina y sus producciones son arañas puede contar hasta diez, 

escritura temblorosa en la hora de música mirada ausente. Una voz en off nos dice que hay un niño 

del cual no sabemos de qué la juega. ¿Cuál es el juego en esta escena? Un dígalo con mímica con 

temblores y ausente, una especie de momia que camina (todo vendado) queda tildado, mirada 

ausente en los sonidos. Es una tilde o una suerte de corte si se quiere en el sentido más 

cinematográfico del término en el sentido de que al grito de corte se detiene el desarrollo de la 

escena, la acción y se imprime. Literalmente queda tildado. Habría que ver en esto la resonancia 

con relación a esa voz grave, de la gravedad de esa voz de la madre que es una voz casi como grito, 

no es una voz, deja de ser sonido. 

 

Tercera escena. 
La analista formando parte de la película cuenta como relatora testigo que niño-madre son un 

solo cuerpo pero en realidad es que D. no se soltaba y no se soltaba del cuerpo de la madre: ante 

hechos de violencia queda (tildado) aparece el acento. Se presenta acá una suerte de leit motiv de 

las escenas como escenas de escritura, y que el niño encarna una letra en el sentido de un guión y en 

el sentido de un congelamiento significante. Por otro lado, el tema de la letra tiene una resonancia 

con la letra/carta del Seminario sobre la Carta Robada, donde se desplegará todos los empleos que 

diversifican sus efectos de sentido y que ninguna traducción por un único término podrían recubrir 

en otra lengua.  

Acá nos encontramos en un sentido con la dificultad de traducción de la lengua materna en el 

doble sentido del genitivo. A su vez, la letra no es el significante, es lo que el discurso concreto 

toma del lenguaje precisando que ese lenguaje en su materialidad no puede ser subsumido a las 

diversas funciones somáticas y psíquicas que le sirven de soporte en el sujeto hablante, en este 

sentido, es  la estructura localizada del significante, lo que el significante localiza y la localización 

del significante. Por esto, la letra es el significante en su relación al lugar en el cual se inscribe el 

Otro y en el que encuentra a su vez su lugar. A la manera como lo muestra Poe en el cuento en el 

cual los desplazamientos y movimientos de la carta produce efectos en los personajes en las 

diversas escenas recayendo estos efectos sobre el sujeto que esta carta/letra marca en sus 

movimientos. Marca la escena, produce una escena con los personajes y los efectos que recaen en 

ellos en los diversos movimientos que se producen. 

Entonces, el movimiento de la carta/letra construye la escena, y sitúa en ese movimiento el punto 

de vista de los personajes y esto queda armando la escena. 

La escena mayor es una escena de escritura donde él es una letra, (no podía escribir su nombre) y 

aparece de entrada en la presentación nombrado como un personaje: El productor de arañas.  

Algo del arañar, del arañar la posibilidad de ser niño, de tratar de producir una marca para 

inscribirse sitúa una serie: pasaje del pictograma (glosa-ícono), a la letra, escritura, lectura. Una 

secuencia, con-secuencia, consecuencias. 

 

Cuarta escena. El armado de una red de comunicación. El niño juega sentado con un 

hilo, un hilo, un hilo, unílo. 
La analista le habla a la supuesta red, el niño le presta el hilo la madre se levanta y dice siempre 

hace esas pavadas. Un significante queda, hilo, un hilo, unílo y que se repite casi como una voz que 

ordena hilo, hilo, hilo,... oílo. Entonces, tenemos en esta secuencia significante una relación entre el 

hilo, la ilación y cómo del grito de esa voz grave, de la gravedad de esa voz que es un grito aparece 

un oílo, un hilo, una ilación y un hilito de voz, un hilito de vos un poquito de vos, y un niñito. 

(Problemas de comunicación voz baja (un hilito de voz/vos)/voz grave), (sonido/sentido) [el sonido 

estaba sentido] 

Comienzan juegos de encastres, rompecabezas, habla con la mirada, cuerpo en movimiento. De 

hecho, el juego del rompecabezas sitúa el armado de una imagen. 

Encuentra un alma, un alma de juguete. 



 16 

  

Una reflexión al respecto.  
Este movimiento atañe al ser, a la constitución del sujeto como niño en tanto que con respecto al 

ser, Fukelman decía que por lo menos antes de los sonidos, radica en desde dónde se nos podría 

adjudicar ser. Esto es una cuestión importante porque si la gravedad de la voz de la madre es un 

grito y, esto es un antes de los sonidos, ¿desde dónde hay ser ahí?, ¿desde dónde se nos podría 

adjudicar ser? Y este, se nos podría adjudicar ser, sitúa el orden de la segregación, porque:  

 

“requiere aquellos a los que no se les adjudica ser y por ende no son. Digamos para 

recordar a nuestros orígenes, ¿los indígeneas, los aborígenes de América tenían 

alma?”
34

 Y en La Edad Media ¿Las mujeres tenían alma? Esto plantea la segregación 

porque si no tenían alma son un “esto”.”
35

  

 

 

El niño buscaba el alma de los juguetes, un alma de juguete y que el juguete le 

restituya su alma de niño.  

 
“El asunto sería, el espejo y la música y por ahí entramos en lo que es la mirada y las vicisitudes 

del amor y del valor político [desde] donde [se] está mirado”
36

, y desde dónde se es mirado. En este 

sentido, el personaje buscador de almas, un niño desalmado, desarmado, des-amado, indica un no 

buscado, sin lugar/hogar.  

Algo de esto plantea el matiz segregativo como abandono/abandono de la palabra en este doble 

sentido del genitivo. Por esto mismo el personaje –no me voy a extender en esto–, simplemente lo 

que me interesa señalar es que el personaje plantea la relación del cuerpo del niño con el deseo del 

Otro y al matiz de las identificaciones bajo la forma del disfraz, es desde esta perspectiva que se 

establece la serie significante a la que me referí. A su vez, si el personaje sitúa esta localización 

respecto al amor, se pone en relación al complejo de castración. 

  

Quinta escena. Los juguetes desarmados /desalmados/ des-amados. 
Muñecos sin cabezas, sin brazos, piedras tornillos, pedazos de plásticos, hilos deshilachados, 

habían sufrido una accidente catastrófico. Los deja y comienza a armar el rompe-cabezas del 

hombre araña. Secuencia que se repite. 

 

Sexta escena Se lleva los contornos.  
Muñeco sin cabeza, papel lápiz, y a través de señas la analista interpreta el gesto como una 

indicación/ubicación de dibujar, se dibuja una ubicación: se realizan los contornos de todos los 

objetos de la mochila, se va con los contornos en el papel –y acá literalmente, en el papel lleva los 

contornos, asume un papel, finalmente queda interpretando un guión, un papel con los contornos– y 

una pregunta se dibuja: ¿Cómo se dibuja uno? Aparecen los contornos, límites en la imagen, de la 

imagen.  

 

Séptima escena. La entrada de la madre. 
D. no quiere entrar, entra la madre y nos da a ver la película dónde D. estaba colocado para ella 

(D. queda afuera es lo que la escena muestra) D. queda dormido junto a ella en el lugar de su 

marido, del juzgado la separan. (Se escapa de su hijo para ir a trabajar porque sino hace escándalos) 

¿Quién? ¿Si se escapa donde queda su hijo? Y en qué lugar lo pone. 

 

                                                 
34

 Fukelman, Jorge: “Ensayo y Crítica del Psicoanálisis. Reportaje a Jorge Fukelman”, Notas de Lectura, 

www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires 2013, p. 238. (material de circulación interna del espacio Lecturas Clínicas)                                          

p. 103. 
35

 Fukelman, Jorge: Ibid., p. 103. 
36

 Fukelman, Jorge: Ibid., p. 103. 



 17 

Fin del segundo episodio. 
 

3 

Tercer Episodio. 
Voz en off pone título al episodio. Las transformaciones en la naturaleza de las cosas 

experimentadas por el niño: Un cuento de hadas Un cuento de heladas: Aparece luego de un año, 

en lo que está congelado. 

 

Octava escena. La abuela presenta el escenario de su nieto: va muy mal en la escuela y no habla 

nada. 

Racconto de las escenas escolares donde nos muestra la producción de D. y su superproducción: 

“dificultades de integración, escritura de palotes y círculos, producción de símbolos parecidos a 

letras, dibujos expansivos en varias hojas hombre araña muchas rayas.” Nos encontramos con 

muchas rayas en las imágenes, son imágenes con rayas, imágenes ‘rayadas’, escena de tratar de 

sintonizar, afinar la sintonía, (salir de la rayadura, salir de la locura). 

Hay un cambio de sintonía: la madre queda accidentada. Al principio era el niño quien quedaba 

accidentado.  

La madre queda accidentada ¿por el niño? y, ¿ella no le entiende a D. cuando habla?  

Acá el punto a subrayar es que D. le habla, y no que habla. Si le habla quien no entiende es ella, 

queda accidentada. La madre no está accidentada, es una madre accidentada, es un accidente esta 

madre, e incluso, madre por accidente.  

 

Novena escena. Juego en el consultorio. El niño tiene tela. 
Del rompecabezas del hombre araña, a correr por el consultorio atrapando objetos con telas de 

arañas que salían de sus muñecas y frente, apretando un dispositivo en la nariz. Dicho sea de paso, 

se saca las telas de arañas de la cabeza apretando la nariz. Hecho que remite a la madre, de cómo se 

saca de la cabeza eso que está atrapado en la tela de araña apretando la nariz. 

 

Serie.  
Niño de película, buscador del alma de los juguetes, juguetes desalmados, niño fantasma es un 

alma, niño con tela, tela de araña, que araña: produce marcas. 

 

Décima escena.  
Objetos voladores que hay que embocar en agujeros; el niño aparece descontado del agujero. 

Porque tiene agujeros por donde sale la tela de araña. La tela que marca la red - personaje. 

 

Décimo primera escena. 
Señas con sentido de reglas. Cartas de Dragon Ball. 

 

Décimo segunda escena.  
Juegos de familias. Juegos de ataques y defensas, Fonoaudiología, mejoramiento sonido/sentido. 

 

Décimo tercera escena.  
Juego de los lugares, piezas confundidas, hablan los personajes rey, reina peones, sonrisa. 

 

Dejan de llevarlo.  
Habría acá en esta serie que se repite: “dejan de traerlo”, en un sentido, porque efectivamente 

vuelven a llevarlo, un sentido: ‘dejar de traerlo’ puesto. Un corte, una separación del cuerpo de la 

madre. 

 

Fin del tercer episodio. 
 



 18 

4 

Cuarto Episodio. El juego produce un niño.  
Un juego de película (Superproducción). Un año y medio después. Voz en off Reconocimiento 

del juego en la producción de un niño. (en el doble sentido del genitivo) 

Se repiten escenas del capítulo anterior. “Otra vez enviado por la escuela. Niño con serias 

dificultades con el aprendizaje, cursa tercer año con variadas contemplaciones y adaptaciones, sin 

resultados. Problemas de conducta, caprichos. Se pone furioso, no hay quien lo pare. Vive enojado, 

no permite que lo ayuden. No come.” 

 

Décimo cuarta escena: Escena de montaje. Una parada a la madre. Y la madre mal 

parada. 
Dice la analista: “Recibo a D. que presentaba otra vez adherencia con su mamá. Entran juntos, 

permanece parado encima de su mamá.” Esta escena sitúa el llamado al parto, la parición de hecho, 

la voz en off ubica un  juego que pare no solo un juego parado sino un juego que engendra, da a 

luz un niño. Fukelman en Cosas en Juego
37

 comienza el artículo con el siguiente epígrafe del 

fragmento 52 de Heráclito con una traducción muy particular, una traducción que entiendo es una 

interpretación de Fukelman La vida es un niño que pare, que juega. 

A su vez, se ubica, se da a ver una escena de montaje donde la escena queda parada. La madre no 

se puede parar sufre accidentes choca, rotura de tabique (se lo rompió ella por las aspiraciones que 

tiene), internación. 

 

Décimo quinta escena.  
Juego del chinchón, pone al chichón, algunas palabras salen luego del sonido/sentido chinchón, 

el chichón se lo pone a la madre. 

 

Décima sexta escena.  
Analista testigo relata la aparición/parición del padre en escena y tenencia compartida. 

 

Décimo séptima escena. Rotura de la madre.  
Brazo partido y rotación de la madre, la madre rota. El niño no quiere entrar entra la abuela por 

segunda vez el niño manda a decir para ser oído: es un hilo, unilo,  (hilo- un hilo-unilo-oílo). 

 

Décimo octava escena. El retorno de la madre.  
Arma solo el rompecabezas, chinchón, aparición del número ¿qué es menos diez? se descuenta 

de la escena: palote, puntaje, nombre. 

 

Décimo novena escena. El juego del Uno.  
Entre miradas y palabras miradas que dicen, palabras, juega. Juega en persona. 

 

Vigésima escena. 
El padre refiere que su hijo va a vivir con él, escuela de recuperación, prisión del padre 

recuperación del hijo: de elijo. Elección de un padre. 

 

Fin del cuarto episodio. 
 

Epílogo. 
Voz en off: La escritura que encuentra lo inalcanzable en marcha no se detiene en movimiento, 

“Una escritura interna del Sr. Greg, sobre una libreta ajada, una escritura de palotes y símbolos en el 

juego de D., una escritura ha fundado cartas con argumentos, diferencias entre redes y enredados.” 

                                                 
37

 Fukelman, Jorge: “Cosas en juego”, Notas de Lectura, www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires 2013, p. 238. 

(material de circulación interna del espacio Lecturas Clínicas)                                           



 19 

Cuando a D. la analista le reintegra la voz en la tela de araña, él se encuentra con que estaba 

jugando con un telar a armar una red, tener tela donde se deslizaba lentamente: tela, tiene tela, 

tela-cuento, talento. 

Parafraseando a Fukelman podría formularse como que intentaba escribirse hasta que descubrió 

que estaba jugando... a  escribir una escena, salir de una escena: la escena del parto. Finalmente 

parte con el padre que pare, que para y a-pare-ce.  

 

Un comentario Final.  
El juego corta la repetición al jugarla, al ponerla en escena: representarla. Por esto, cuando 

Lacan señala que el niño insiste en que le cuenten el mismo cuento una y otra vez pero siempre 

igual, con la misma voz;  decía Fukelman que esto:  

 

“nos podría llevar a reflexionar acerca de las relaciones entre la sustancia fónica y la 

articulación significante. Pero, por ahora me interesa señalar la delimitación de un 

campo independiente de las personas; para el caso, quién cuenta y, a quién se le cuenta. 

Campo del cuento de la repetición del significante. 

Jugar a lo mismo. 

Los niños suelen mostrase bastante quisquillosos en cuanto a la interrupción de sus 

juegos como a las modificaciones de los cuentos, y con razón, porque esto, literalmente 

los rompe. 

[...] Cuando el niño juega, la significación del juego, al delimitarlo –como decía antes–, 

posibilita un autor, un corte en presente.  

[...] El pasaje de jugar a lo mismo, a jugar lo mismo, podría así describir la incidencia de 

la castración. 

Jugar lo mismo, pese a las prohibiciones, (deseos inconscientes) pero también a la 

mismidad, jugarse –como se suele decir–.”
38

 

 

Quizás ahora tengamos más elementos para reflexionar sobre ese escribir una imagen sonora, o 

el sonido a través de la imagen, del comienzo. Y con esto poder decir: Dígalo con mímica también 

como una orden del superyó, en el intento de decir que se escribe una bitácora de un viaje/vieja, su 

separación: diarios de un viaje de un juego que se está jugando: Primer acto..., segundo acto..., 

tercer acto..., Cuarto acto... ¿Cómo se llama la miniserie?...: Jugamos a adivinar el nombre de la 

miniserie. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
38

 Fukelman, Jorge: Ibid., pp. 241-242.                                           



 20 

ENREDADOS 

 
Sofía Tafetani 

sofi_tafe@hotmail.com 

 

“…Vivir significa rechazar. Aquel que todo lo acepta vive igual que el desagüe de un 

lavabo. Para vivir, es necesario ser capaz de no situar al mismo nivel, por encima de 

uno, a mama y el techo. Hay que renunciar a uno de los dos y elegir interesarse o bien 

por mamá o bien por el techo. La única mala elección, es la ausencia de elección…Dios 

no había rechazado nada porque no había elegido nada. Por eso no vivía.”
 

Amélie Nothomb, METAFÍSICA DE LOS TUBOS 

 

 

Introducción.
 

Vanina llega al Tobar cuando su hijo tiene 5 años y 3 meses, luego de un sinuoso recorrido y 

consultas por varios Hospitales de C.A.B.A. que inicia preocupada para descartar que la etiología de 

las manifestaciones de Francisco sea genética.  Refiere que el padre de F. consumía drogas desde 

antes de embarazarse y teme que esto haya influido de alguna manera en el feto. A pesar de que los 

estudios médicos fueron siempre normales, insiste con esta hipótesis desde los 5 meses de 

embarazo. Descartar que F. tenga legítimamente algo del padre. En la sangre. Encarnado.  

En la última consulta en un hospital cercano a su domicilio, el médico pediatra nomina al niño 

T.G.D. Recomienda inicie tratamiento en el Tobar. Al momento en que consulta aquí, se-sitúa: “Es 

que F. no habla”, pero dice algunas palabras como Hola, Pará, Hasta ahí. En soledad, puede 

permanecer por largos ratos en el fondo de su casa, aunque acompañado por la acción de atrapar 

insectos. Arañas y hormigas son sus preferidas. Por momentos, no sostiene la mirada, “como si no 

escuchara cuando le hablo” dice V. Se interesa por las cerraduras, mira a través de ellas.  

Entre las dificultades que se situaban una y otra vez insiste la característica de aquello que no 

tiene mucha fortaleza, que se encuentra mal atado o  poco apretado.  Lo “flojo”. Lo “flojita” que es 

ella para ponerle límites, pero también, lo “flojito” que es él para retener las heces. Ante un no, los 

dientes reaccionan mordiendo, la boca escupiendo, los brazos y las piernas, pegando. La excreción 

pasa por su cuerpo sin que él se dé cuenta. Mancha las paredes de su casa con la materia fecal. 

Ante la propia necesidad de que su hijo “no se haga encima”, continuamente está encima de él 

con preguntas que se siguen unas tras otras sin intervalo. Antes de que si quiera intentarlo, F. 

responda, ella anticipa la acción manipulando el cuerpo de F. Sienta su cola en el inodoro en 

determinados momentos del día, la revisa públicamente en cualquier momento y lugar. Controla 

que nada se “le” salga. 

Por F. o por V., el mundo exterior es un intento de salida. Manifiesta que no puede ir a ningún 

lado porque esta todo el día con él, lo cual pareciera justificar entre otras cosas que ella no trabaje ni 

vaya al médico aun cuando “no quiere vivir de los demás” y “le duele todo el cuerpo”. Raras veces, 

cuando atraviesan la puerta, los pasos se asoman del otro lado para volver sobre sí mismos con el 

movimiento inverso anulando el desplazamiento realizado. En el camino que del hogar los separa F. 

se “le” hace encima. Volver al punto de origen, ya no de partida pareciera ser el modo en que la 

situación se detiene. Puertas adentro, claro. Con un tono indiferente más que ingenuo exclama: 

“¡Parece a propósito!”. Me pregunto. ¿A propósito de qué?, ¿de la salida?, ¿de que la salida se 

entorpezca?  

Ya desde la primera salida al mundo extrauterino, la parición entorpece el nacimiento. Fue 

necesario el auxilio de un instrumento (fórceps) para extraer el feto durante el parto. Argumenta que 

ella era muy estrecha y el muy grande. “F. no quería salir, se quería quedar adentro”.  

 ¿Y el Padre? 

 Weismar es representado por las palabras de V. como “un tipo enfermo, depresivo y violento 

que cayó en el consumo”. Se separan cuando F. tenía 3 ½ años. Cualquier encuentro a solas entre la 



 21 

enfermedad e Hijo, es prohibido por V. La condición es que ella no falte. Se hace omnipresente a 

través de sus ojos sin que nada se le escape de la vista. No se los saca de encima.  

V. localiza su máximo temor: Que por un descuido de W., y ante la inocencia de F., sea abusado 

por algún vecino. Sólo permite que lo visite en la puerta del hogar. Es decir, el padre no entra.  

Uno puede sentir en el cuerpo, al escucharla, la facilidad con que prescinde del padre. En sus 

dichos se desliza siempre el desprecio del otro, pero también el desprecio al otro, y el modo en que 

ella se hace despreciar por W., con la dureza de unas palabras que a F. lo dejan por fuera del linaje 

paterno-filial.  Reniega con el, pero también de él. 

Hasta aquí podría situar un primer momento.  

La llegada a la Institución marca un punto de detención respecto de la circulación por diferentes 

espacios que parecía no poder detenerse, que no cesaba de no inscribirse en ningún lugar, o si lo 

hacía, en varios al mismo tiempo perdiendo los referentes. 

 Debo confesar que tras escucharla, esta era la sensación que quedaba en mi cabeza. En otras 

palabras, era mi cabeza la que quedaba desordenada al tiempo que sus palabras intentaban 

transmitir lo que tenía para decir respecto de la historia de F. y sobre el lugar de F. en su propia 

historia. Las dificultades respecto de los dichos y contradichos eran tales, que llegaban hasta un 

nivel que dejaba al oyente por demás descolocado.  

Un enredo, literalmente hablando. No sólo por el sentido y el contenido de lo que tenía para 

decir, sino por el ritmo con el que hablaba. Pasaba de una cosa a la otra metonímicamente como si 

algo no estuviera significado como pérdida.  

 

Un poco de historia. 
Me tomo un tiempo para mantener entrevistas con V. de manera semanal. Nombra a su madre, 

quien muere a causa de un tumor maligno en la cabeza cuando ella tenía 18 años. Fue un hecho que 

la tomó muchísimo en soledad. Comenta que su padre cayó en una gran depresión, ante lo cual ella 

era el frente de todas sus descargas. La familia se des-unió y la casa quedo vacía.  

A los 23 años conoce a W. Dos años más tarde queda embarazada luego de una ruptura 

transitoria. Deciden vivir juntos en casa de su suegra. Como en un cuento de hadas, al poco tiempo 

“Todo lo lindo se convirtió en feo”. La relación entre ellos fue tornándose cada vez más difícil. 

Malos tratos e insultos circunscribían escenas de discusiones donde ella era pegada por él por ser 

“cargosa y estarle encima todo el tiempo”. Ambos se acusaban de infidelidad. W. la amenazaba con 

suicidarse si ella lo dejaba. Su suegra le decía que si W. la veía con otro, “la mataba”. Como si 

separarse fuera la muerte. En este contexto ella refiere sentir una gran soledad nuevamente. 

 

Engendra vida.  
Hablará del embarazo no sin angustia. Le cuesta respirar. Recuerda. “…Cuando discutía con W., 

me iba a caminar al lado de las vías del tren. “Me sentía muerta en vida”; mientras, acariciaba mi 

panza…, yo pensaba: Dios me lo mandó por algo…, para salvarme…”.  

Luego de una pausa, confiesa “F. fueron las ganas de seguir viviendo, lo que me salvó de la 

muerte”.  Por lo bajo susurra que F. “Llenó sus espacios vacíos”. Vacío al que anuda la muerte de 

su madre.  

Me pregunto qué lugar para F. ¿V vive al precio de que en F., muera algo en él, o con él…, o él?, 

¿el que salva de la muerte dando su vida?, ¿el que da vida al precio de cargar con el muerto?  

En sus dichos se filtraba un dolor actual e incesante que no era sin angustia en su relato, como si 

aún no hubiera podido desprenderse del muerto, de la falta que ocupo allí para su madre. El 

advenimiento de la maternidad para V., pareciera reactualizar la muerte de su propia madre y su 

lugar como hija.  

De una generación a la otra, aparecen algunos significantes que se repiten entre abuelos, padres e 

hijos con una cierta correlación entre F. y V. 

 Punto a punto. 

 En su discurso, lo que su madre le hacía a ella, se reactualiza en lo que sostiene, ha vivido 

estando en pareja con W. y en correlación W. le hace a F. Sitúa el desprecio con el que su madre la 

ha mal-tratado desde chica. Pero también el desprecio con el que siente, W. se ha dirigido siempre 



 22 

hacia ella y a F. Confiesa que ambos le pegaban, su madre porque no la quería y W. porque era 

cargosa y desconfiada. 

 Ubica una relación difícil entre sus padres, la infidelidad de su madre hacia su padre; al mismo 

tiempo que la sospecha de W. siempre presente de que ella lo engañe. La soledad y el descuido en 

el que se sintió inmersa al lado de su madre frente a una situación de acoso sexual en su infancia por 

parte de un vecino, pero también el temor de que a F., le suceda lo mismo por un descuido de W.  

 

1 

Mis encuentros con F. Construir una madre a la que poder faltar. 
Lo conozco a F. una mañana de octubre sentado en la falda de su madre en un banco del pasillo. 

Lo saludo. Sus parpados se extienden hacia arriba y sus ojos se asoman de reojo cuando lo nombro, 

pero no miran. Se aferra al cuerpo de V. Me presento. Lo invito a jugar. V. lo anima a que venga a 

jugar. Le dice “Dale anda”, al tiempo que lo agarra fuertemente y no se le suelta. La escena se 

repite. Comencé entonces a trabajar con F. en el banco del pasillo. La salida quedaba de mi lado 

para entrar en esa escena acompañada por un dinosaurio cargoso que me seguía todo el tiempo 

como si fuera parte de mi cuerpo y no me lo podía sacar de encima.  

De a poco, se va corriendo de la falda de V. hasta que logra sentarse a su lado. Desde allí 

interactúa con los juguetes. Agarra la mayor cantidad de muñecos que sus manos le permiten y no 

los suelta. Ahora el cargoso es él. Los dinosaurios denuncian este hecho en la medida que pueden 

hablar y F. no les tapa la boca. Por esta razón, uno de ellos empieza a quedarse en el consultorio y 

falta a nuestras reuniones. Propongo irlo a buscar. F. me acompaña. Abre la puerta del consultorio, 

se a-soma y la cierra. Inmediatamente circula como energía sin cuerpo que se dispara en un espacio 

indeterminado buscando a V. Grita. Se aferra a su cuerpo cuando la encuentra.    

A las semanas, sucedió el primer encuentro entre F. y mi voz. Fue cuando bajando las escaleras, 

lo llame por su nombre y él se le salió de encima a la madre para ponerse de pie y dirigirse hacia la 

puerta de entrada. No se precisamente si lo que ocurrió allí fue del orden de la respuesta o de la 

búsqueda, o qué…, lo que pude presenciar fue el modo en que F. seguía mi voz con la mirada. Algo 

así como mirar la voz, y que el cuerpo sea llevado por ella desde un lado hacia otro. Acontece 

entonces, que el pasillo ya no era único. Había un otro lugar. El consultorio se funda como el 

espacio de nuestros encuentros.   

 F. explora los juguetes. Elige una araña y una soga. La enreda y luego, desenreda. Como en el 

comienzo del film Spider-Man donde Peter Parker es mordido por una araña radiactiva, pone la 

araña sobre su cara y hace como si lo mordiera. Desde el consultorio, sale corriendo como si el 

espacio se le estirara. No sabía a dónde se dirigía, pero deje que me guiara, sin intentar preguntarle 

nada. El movimiento se detiene en el Taller de Juegos, donde es cubierto por un disfraz que no lo 

representa. La máscara del hombre araña se le pega a la piel y ocurre el desencuentro entre los dos. 

F. es el Hombre Araña y como tal, adquiere poderes sobre-humanos. Se adhiere a las paredes, con 

la soga enreda a cuanto objeto y persona se le cruce. No hay distancia con el personaje. Una acción 

captura llamativamente mi atención. Se ata a sí mismo como si cayera en su propia trampa.  

Cada vez que nos tenemos que despedir, sacarse el traje es como si le arrancaran la piel. Llora 

dolorosamente. Intentando armar una diferencia entre el espacio real y el espacio virtual, comienzo 

a decirle “Dale F., ¡vamos!, Sácate el disfraz antes de que te vean!, ¡Te van a descubrir!”. Podría 

decir que en el transcurso de las semanas, el consultorio se inaugura como el lugar donde el H.A. se 

transforma en un niño. La máscara se empieza a estirar de la piel de F., hasta que un día se saca el 

traje solo y me lo da en la mano al irse. 

 

2 

El intervalo de tiempo que F. permanece en el consultorio, también se va estirando de a poquito. 

De la misma manera, los juguetes que nos acompañan se van incorporando a la escena. Al principio 

su presencia allí es evanescente. Entra para salir pero siempre llevándose algo de la caja de juegos. 

Ahora cuando corre, ya no grita. Es acompañado por el llanto como descarga directa. Sale con el 

cuerpo a buscar a V. cuando le digo que el tiempo de la sesión está terminando. Atraviesa las 

puertas como si fueran invisibles. Sus pasos rápidamente achican la distancia que separa el 



 23 

consultorio del banco del pasillo donde V. lo espera. Le muestra algún juguete que extrae del 

consultorio y es agarrado fuertemente con sus manos. Generalmente, el muñeco del Hombre Araña. 

Dice: “mía” pero no lo cede. “Es mezquino”, dice V. haciendo referencia a esta cuestión. Si le pido 

al H.A. que regrese al consultorio, F. lo esconde detrás de su espalda como si fuera su camarada. Se 

ríe cuando me manifiesto desesperada ante la posibilidad de quedarme sola sin la compañía de H.A.  

Pactamos una concesión por un tiempo determinado. El H.A. de jueves a lunes está con él, y de 

martes a miércoles conmigo. Me despido del H.A. en su presencia, le digo que lo voy a extrañar 

mucho durante el fin de semana. F. comienza a circular por el hospital, en su compañía.  

 

3 

Mientras tanto, en el consultorio creamos el Mundo de Telas de Arañas armando redes que se 

sostienen por el vacio que articulan a través de los nudos. Vamos tejiéndola con lanas, creando 

irregulares enredos sobre ella. Como si F. fuera transfiriendo al juego el lugar donde está ubicado, 

entramos y salimos por los huecos; con mucho cuidado por supuesto de no ser capturados por los 

hilos pegajosos de la tela. Se introducen en la escena de juego superhéroes y villanos, trayendo a la 

presencia Dinosaurios, El Hombre Araña y El Doctor Octopus, llamado por F. “Popotus”. Los 

muñecos se van animando, cobran vida en un escenario de lucha donde “La Telaraña”, –en tanto 

personaje–, se convierte en la peor enemiga. Algunos quedan atrapados, pero F. enseguida los 

rescata para salvarlos de la captura letal.  

Una vez a salvo, cambia el sentido de pegarse, ya no como acción de adherir una cosa con otra, 

sino como acción de golpearse. Entonces los muñecos se pegan, al tiempo que F. acompaña esta 

acción por una jerga ininteligible. Ellos se ubican en un extremo del consultorio, del otro lado del 

escritorio. Cada vez que intento introducirme allí F. dice: “alto”, “hasta ahí”, como marcando el 

límite que divide el territorio.  

Mientras tanto, y desde el otro lado, me limito a armar una melodía de lo que allí sucede 

diciéndole a F. mas por el tono que  por el contenido. Es decir, introduciendo sonidos cuyo ritmo es 

consecuente con la cadencia de los movimientos que del otro lado realizan los personajes. Como si 

los movimientos estuvieran representados en los sonidos. Hasta que en un momento el H.A. pierde. 

Perder se expresa con la caída del objeto al suelo. En ese instante introduzco una frase. “Se 

fueeeeeeeeeeeeeeeeeee”. Cuando el personaje toca el suelo, me quedo en silencio. F. dice “Tomá”, 

y pasa al H.A. al otro lado, haciendo lugar al “por debajo” del escritorio. Luego se asoma y mira. 

Dice: “Vení”. Entonces el hombre araña se asoma por encima del escritorio y se esconde. No le 

gusta que lo miren tanto. Cada vez que se asoma y F. lo descubre dice: “Volvió”.  

F. busca con la mirada al H.A. hasta que su mirada se encuentra con la mía. Por primera vez, me 

mira fijamente y dirige una palabra: “Hola” y con una sonrisa en la cara se esconde sustrayéndose 

de mi mirada. A continuación, se empieza a instalar un juego de intercambio entre los dos y el 

espacio se duplica gracias al escritorio que opera efectivamente como corte. Cuando uno aparece 

deja un sonido y espera a que el otro lo busque. Cuando el otro se asoma, lo encuentra, lo repite y se 

esconde, dejando el Eco de lo que el primero dijo. Lo que resuena sin ser de ninguno, creándose 

entre dos. 

 

4 

F. va nombrando indistintamente “Api” a cualquier muñeco participante de las escenas de juego, 

mientras comienza a interesarse por las masas. “Abrilo” me dice al darme el pote y señalar la tapa, 

para luego vaciarlo, y darle forma al bollo de masa donde nada se diferencia. Como un escultor, va 

tallando la masa. En el sentido de tallar como incisión que delimita el contorno de aquello que va 

tomando forma. Nada más ni nada menos que una araña. Luego va tomando deformándose hasta 

convertirse en otra cosa. Una garra. Que agarra pero también suelta, se pega a los juguetes pero 

también se despega, haciendo posible la dimensión de lo par. Una pareja de opuestos.  

Pero también sucede que en la masa, las formas van dejando sus huellas cuando se despegan. La 

araña se para arriba de la masa y luego se va, dejando la marca de que allí estuvo. La huella 

entonces, cavando un surco en lo real de la masa. A partir de allí deviene simbólica. La araña se 

hace presente en su ausencia.  Lo mismo sucede con las garras de los dinosaurios y las manos del 



 24 

H.A. Entonces pregunto: ¿De quién es la huella?, cuestión que inaugura un tiempo de lectura. F. 

responde a la pregunta buscando el objeto que allí estuvo y me lo muestra, abriendo así, un campo 

de significatividad.  Más tarde será F., quien deje su huella en la masa. ¿Parición de un sujeto? 

En este orden de cosas, Giorgio Agamben sitúa:  

 

“La huella del escritor esta solo en la singularidad de su ausencia, a él le corresponde el 

papel del muerto en el juego de la escritura. El autor no está muerto, pero ponerse como 

autor significa ocupar el puesto de un muerto. Existe un sujeto-autor, y sin embargo él se 

afirma sólo a través de las huellas de su ausencia”
39

 

 

Sucede en este tiempo, que F. un día sale corriendo de la sesión y va al baño. Solo. Hace caca. 

 

5 

Con el transcurrir de los encuentros, noto que a F. se le va impostando la voz. Como tomando 

consistencia. Se encuentra con mono. Un peluche amarillo que se caracteriza por reírse a 

carcajadas; y que se vale de sus brazos y piernas para capturar gente, como apoderándose del 

cuerpo del otro. F. lo escucha y luego repite imitándolo: “Ja, Jaaa, Jaaaaa”. Las luchas entre villanos 

y superhéroes continúan, pero ahora quien acompaña las acciones con la voz, es él. Aparece el 

fonema “Pa”, se desprende con potencia de su boca. Dice: “pa-pa-pa” cada vez que  Octopus pega a 

H.A. “Ja-Jaaa-Jaaaaa”, cada vez que villano gana la lucha y lo desplaza.  

El sonido de la carcajada es acompañado por alguna especie de mueca que transforma su rostro. 

Estira los labios, frunce el seño y muestra los dientes. Del Dr. Octopus a F., ahora él se convirtió en 

un monstruo que asusta. En lugar de manos, tiene garras. Me persigue por el consultorio 

acompañado por mono. Me escondo. Cuando me descubre, mono se apodera de mis piernas 

dejándome sin salida. Pido auxilio. F. le dice a mono: “¡así no!”, y lo desenreda.  

Repite la carcajada que cada vez se hace más fuerte, como si la sonoridad de la voz se 

expandiera tomando todo el espacio. La atrapo con mis manos y cuando las abro, se me escapa. F. 

la agarra. Imita este gesto de atrapar y soltar la carcajada. La muy escurridiza entra en mi boca y 

resuena reflejando la carcajada de F. lo más parecida posible, pero con alguna mínima variación; 

Transmutando en F. algo de si en un espacio de exterioridad para que lo otro advenga como 

alteridad. La voz recortada del cuerpo como una forma separada de sí, se duplica en  otro plano.  

F. entra solo al consultorio. Prende y apaga la luz. La luz de las linternas interfiere en lo absoluto 

de la oscuridad operando a modo de corte, condición de trazado de un borde que sustenta el campo 

de lo visible. Creamos imágenes de animales que se reflejan en la pared y F. intenta capturar en 

vano. La distancia es inconmensurable. La captura, fallida. F. se ríe cuando los animales se escapan.  

Luego de este tiempo de trabajo, adviene una pausa. Las vacaciones de verano. Es interesante 

situar también que para este tiempo, V. decide cambiar de colegio a su hijo a una escuela cercana a 

su domicilio donde permanecerá 5 hs diarias. No fue una decisión fácil de tomar para la madre, ya 

que pensarse separada de su hijo la tomaba mucho en soledad y con cierta sensación de extrañeza 

respecto de su cuerpo. Nos reencontramos 1 mes después.  

 

6 

F. habría empezado a concurrir en la escuela unos días antes. Con un tinte de novela, V. me dice: 

“Te voy a contar cómo fue el primer día de F. sin mí”. Comenta que al subir a la combi se despidió 

con una sonrisa, mientras ella lo filmaba. Confiesa que al irse su hijo, tuvo como una sensación de 

“pérdida”, como si se lo “arrancaran” del cuerpo. Y sintió angustia en el pecho como cuando se 

muere alguien. Después cambió de pensamientos. Dice: “Yo también necesitaba ese espacio para 

mi”…, “siento que F. está creciendo… Yo quizás le hacia un mal porque no lo dejaba despegar”. 

Entre lágrimas confiesa sentir culpa por “haber sido mezquina con él…, haberlo tenido atado todo 

este tiempo”, para que F. no sufra su propio desamparo que ella sufrió de chica. Dice: “A mí me 

faltó compañía de mi mamá”.  

                                                 
39

 Agamben, Giorgio: “El autor como gesto”, Profanaciones, editorial Adriana Hidalgo S.A., Buenos Aires, 2005, p. 85. 



 25 

 

Recuerda. 
Recuerda el día que murió en la clínica: La agarró de la mano. Intuía que le quería decir algo y 

no podía. Refiere: “Ella no podía llegar a mí”. Le digo que quizás, porque su madre no podía llegar 

a ella, ella no podía llegar a su madre.  

 

En ese quedarse agarrada, una palabra queda atrapada.  
V. refiere que quizás su madre la quería perdonar. Le confío, estoy segura que su madre la 

perdonó, tomando la actualidad de lo que dice, pero ubicándola en un tiempo anterior. Por primera 

vez, tuvo la sensación de que su madre había fallado. 

Esa misma mañana, F. entra corriendo al desayuno. Es acompañado por su padre. Casualmente 

se encuentra con una hoja escrita sobre la mesa y para mi sorpresa señala algunas letras: la P, la M y 

la E. Mientras acompaña el gesto de señalar  las palabras, dice: “papá”, “mamá”, “eeee”.  Busca con 

la mirada a sus compañeros de mesa e imita los movimientos que hacen con el cuerpo. Noto que 

manifiesta más sus afectos. Se acerca a ellos, los toma de la mano y se las cierra sobre la suya. 

Luego se suelta. A veces abraza. Comienza a decir que “No” cuando no quiere algo.    

Camino al consultorio, nos tomamos de la mano para ingresar caminando. A veces llora como 

añorando a la madre y la nombra “mamá… mamá”. Una vez que ingresamos al consultorio el llanto 

cede. Comienza a interesarse por los libros de stickers de Ben 10 y usar a Omnitrix, un reloj de la 

serie que tiene la particularidad de permitirle al usuario mezclar su ADN con el de algún 

extraterrestre, permitiéndole convertirse temporalmente en dicho extraterrestre. Del libro 

selecciona, señala y dice “ese” cuando elige alguna imagen entre otras. Despega las imágenes de las 

alienígenas con dientes y garras filosas; y la pega en la piel de sus manos, luego se comporta como 

si fuera uno de ellos con una boca que devora. El reloj hace su trabajo, poniendo en juego el parecer 

que afecta al ser.  

Liliana Di vita sostiene:  

 

“Parecer-se a otro bajo la forma del disfraz o del juego, implica un parecer lo que no es. 

Parecer otro que él es, exige una distancia entre aquello que él es y aquel al que se 

asemeja pero no es. Introducción de cierta negatividad del ser”
40

 

 

Mientras juega, F. se transforma. 
 Al mismo tiempo que va construyendo una madre a la que le puede faltar, F. comienza a 

funcionar haciéndole falta a la madre. Es decir, comienza a funcionar como falta en la medida que 

para V. deja de llenar una carencia importante en relación a su propia madre.    

Por momentos ella se va a hacer trámites y después vuelve. F. ahora Pregunta “¿mamá?, ¿donde 

está mamá?” Con palabras la recorta de él y, eso va armando la distancia entre uno y lo otro. Ya no 

la va a buscar con el cuerpo. Ahora la llama a través de la palabra. Presencia hecha de ausencia. 

Advienen tres semanas que F. no concurre al hospital porque se enferma. Su madre avisa con un 

tono de voz casi desesperado que es la primera vez que su hijo tiene fiebre. Está afectado por la 

vida.   

Después de este tiempo me reencuentro con F. Para mi sorpresa, es otro nene. Más animado, 

inclusive. Al ingresar al consultorio, lo primero que hace es decirle “Soltalo” al mono cuando 

intenta apoderarse de alguien, luego le pone las esposas y lo sienta en un rincón. Después, agarra 

objetos de la caja de juegos y me invita a jugar.  

Una escena acontece, para mí, inesperadamente. Agarra los bloques y los vacía de la bolsa hecha 

de red. Recubre su cabeza con ella como si fuera una máscara. Me reparte otra red y recubre mi 

cabeza. Apaga la luz. Agarra una soga y comienza a enredarla alrededor de mi cuello. Le digo que 

me asfixia, que no me deja respirar. F. sigue hasta llegar al límite. El Ríe, Yo callo. F. se acerca. Me 

                                                 
40

 Di vita, Liliana: Acerca del estatuto de lo simbólico, Interrogar el Autismo, ediciones del cifrado, Buenos Aires, 

2005, p. 25. 



 26 

dice: “Ese, Ese”, sacudiendo mis piernas y brazos. Aún no respondo. F. se tira sobre mi cuerpo y 

me abraza.  

La escena parecía “de muerte”.  

Emito un sonido, me transformo en un fantasma que volvió de la muerte. F. dice: “basta”. Digo: 

“sólo necesito un entierro para poder morir en paz”. F. saca la red de su rostro y la pone en el mío. 

Después prende la luz. Me toma de la mano y dice: “¿vamos?” 

Debo confesar que de esa sesión, me fui angustiada y con un interrogante que hoy quisiera 

compartir con ustedes: ¿A través de esta escena de juego, F. Se saca al muerto de encima? 

De un tiempo a esta parte F. llega y busca el libro de Disney. Entre tantas historias, se detiene en 

dos imágenes de historias que a su vez, hace propias. Una de Pinocho. El hada madrina animando al 

muñeco de madera con la varita mágica. Y por último, una sobre Dinosaurios. Se trata del 

nacimiento de un dinosaurio que sale del cascarón. La contempla por largos ratos. Hace unos días la 

señala y dice: “¡bebé, bebé!”. Mientras tanto, V. comenta que F. esta cada vez mas “vivo, mentiroso 

y efusivo”. Entre risas comenta: “Hace de las suyas como si nunca antes hubiera salido”. 

¿Cómo explicar aquel nacimiento 6 años después del parto? 

 

 

 

 

 

 

 


