ESCRITOS VIRTUALES 1

Carlos Faig

Espacio Clinico Buenos Aires (ECBA)
Material de circulacién interna
Buenos Aires 2011




INDICE GENERAL

TOMO 1

NOTA DE EDICION

I. EL SEMINARIO

Estructura del seminario de Lacan [Primera Parte]
Estructura del seminario de Lacan [Segunda Parte]
Problematicas del seminario [Primera Parte]
Problematicas del seminario [Segunda Parte]

El agujero falico

La causa falica

Bibliografias

II. EL SENTIDO Y EL SEXO

Visita al pasaje de la falta

Un breve, casi imperceptible despertar. Sexualidad y reproduccion
Sobre Jean Rostand y el muro de Viena

Eco, Wagner y Maverik

After the orgy

La marca de Pierce

Zapping

Zapping II. El uno y la serie

Zapping III. A George Steiner

Zapping IV. Medios, formas del sinsentido y sustraccion
Zapping V. Sobre la porosidad

ITII. EL SABER SUPUESTO

A transferencia na crianga

Una definicién minima

Toponimias clinicas

Sobre el Semblant

La ciencia ficcion a partir de una referencia literaria de Lacan
La escritura del fantasma

El objeto que se resbala. Analisis de una perversion

IV. EL PASE DIAGONAL II

18

24
28
31
38

51
54
57
60
63
65
67
72
81
90
95

929
106
108
115
120
122
137



El fantasma por la ventana
Los demonios del Pase
Testimonios del film

V. REQUIEM PSICOSIS II

Estructura minimalista de la psicosis. Sobre el esquema I

Nota semiedipica al esquema R. Las Meninas y el cuadro interior
Schreber de memoria. Las memorias en Lacan

Sinopsis de la cuestion Preliminar. Lecturas de los escritos

TOMO 2

VI. FORMALIZACIONES EXTRA PARTES I1I

La biblioteca de Leclaire

El grupo metédico

Pasaje al acto y acting out

Isomorfismos. Imagen onirica, escritura y castracion
Antropia del fantasma. Consecuencias sobre la fase genital
Escena primaria, cuerpo y objeto

Ilaciones en torno al axioma Italiano

Espejos

Digresiones sobre la angustia

Lectura de “Kant con Sade”. La ley moral y el imperativo de goce
Sade, mi hermano

VII. FREUDIANAS

La via de Freud
El rango freudokleiniano

VIII. LACANIANAS

Lacan observado por un corrector de estilo

Tres fantasias de estudiante (mientras cursa la materia)
Anecdotario. Psicologia (Circa 1974)

Adiés Lacan

De relampagos y tijeras

El lacanismo, ayer

Lacan en cinco minutos

Dos o tres cosas que yo se de Lacan

141
144
149

152
155
158
160

169
172
183
188
193
196
200
212
216
220
232

237
240

244
247
252
256
262
264
267
272



IX. CUESTIONES TECNICAS

Un aspecto de la técnica freudiana vinculado con el simbolismo
Un corte de técnica lacaniana. ¢Qué produjo el lacanismo?
Posiciones de la técnica

X. LECTURAS CLINICAS DEL CINE

Aaltra

Quémese después de leerse

Los usurpadores de cuerpos
Cuatro minutos

Entre los muros

Marat/Sade

Madame Bovary

El perfume: Historia de un asesino

APENDICE

De una reforma en su agujero

276
281
285

289
292
294
296
298
301
303
305

309



NOTA DE EDICION

La presente compilacion estd compuesta por la diversa serie de articulos que Carlos
Faig publicé en distintos sitios de Internet entre los afios 2000 y 2010, como asi
también, cinco articulos que a la fecha permanecen inéditos: El agujero falico;
Digresiones sobre la angustia; Adids Lacan; De relampagos y tijeras; El lacanismo,
ayer. A su vez, incluimos un apéndice con la traduccion realizada por Carlos Faig
del articulo de Lacan: De una reforma en su agujero.

A fin de dar un ordenamiento a los escritos que componen la presente edicidn, se
los agrupé de acuerdo al eje tematico que los supone; para esto, se dividio la
presente compilacién en dos volimenes que constan de cinco secciones bajo titulos
que responden al abordaje que el autor presenta en sus escritos.

Omar Daniel Fernandez
Buenos Aires, Enero de 2011



I. EL SEMINARIO



ESTRUCTURA DEL SEMINARIO DE LACAN [PRIMERA PARTE]D

Introduccion. Parto de una cita que figura en la contratapa del seminario XI:
“(Nuestro discurso) —resume Lacan— durante diez afios se habia dosificado segin
las capacidades de los especialistas (...). Aprestamos un organon para Su uso,
emitiéndolo segln una propedéutica que no anticipaba ninglin piso antes de haber
dejado bien sentado el fundamento del anterior. Nos parecié que teniamos que
trastocar esta presentacion, al encontrar en la crisis, mas que la ocasidn para una
sintesis, el deber de esclarecer lo abrupto de lo real que restaurabamos en el
campo que Freud legd a nuestro cuidado.”

Voy a pasar rapidamente por cuatro sectores del Seminario, con la idea de aislar
tres cortes. Los sectores van desde el seminario I al X, el primero, desde el XI al
XV, el segundo (la cita del resumen de Lacan del seminario XI refiere a los dos
primeros sectores, los ubica), desde el XVI al XX, el tercero, y desde el XXI al
XXVII, el cuarto y ultimo. Con el Seminario dividido en cuatro partes quedan tres
articulaciones, tres cortes, que es lo que vamos a tratar de atender mas, de
interrogar.

Voy a dar el mapping de la cosa, el dibujo, para que se puedan ubicar por
anticipado y seguir mas facilmente los pasos de esta charla. La estructura del
seminario se compone del organon, es decir la primera vuelta; una segunda vuelta
en banda de Moebius sobre este recorrido anterior, sobre su otra faz, concerniendo
a lo real (se atiene a la relacién del sujeto supuesto saber con la imposibilidad de la
relacion sexual); la tercera etapa se liga al agujero de la estructura que resulta, se
evidencia al dar las dos vueltas, y se tematiza en los cuatro discursos y las
féormulas de la sexuacion; y, finalmente, una investigacion de lo real que se
prosigue en los nudos y aparece como consecuencia de los desarrollos anteriores.

Primer grupo. Nos hallamos aqui en lo que lei para comenzar: el organon. Vamos
a llegar a percibir, quizd a demostrar, que organon también tiene el sentido de
instrumento, de instrumento copulatorio, de falo, y no Unicamente un sentido
I6gico. No se ha elegido el término aristotélico en vano. En este grupo, adelanto el
concepto, partimos de la falta de objeto para llegar a la falta misma en tanto
objeto. Este es el concepto del recorrido, de la ilacién, de la primera parte del
Seminario.

Los desarrollos sobre la falta de objeto son muy conocidos. Se encuentran en el
seminario IV. Hacen basicamente al objeto metonimico. Podemos resumir el
seminario IV con dos modelos que resultan de una simplificacion en una relacion
ternaria del esquema L, que es cuaternario. Tenemos para la neurosis una
distribucion entre el sujeto, el objeto y el mas allda del objeto (el falo, las
estructuras de parentesco, etc.); y para la perversion, la distribucion interpone el
velo entre sujeto y objeto. Esto produce Verleugnung, escinde el objeto. En un caso
el objeto vale por el mas alla; en otro, el objeto estéa mas alla. En ambos, pues, es
metonimico.

Este objeto metonimico se conecta directamente con el seminario V en tanto de un
lado del grafo, del lado de la derecha, en los primeros grafos del seminario va el
codigo, el lugar del A, y en el otro lado, el mensaje que conecta con el objeto
metonimico, abajo en otra linea, y que circula en la significacion. En la
Subversion..., si cotejamos, el objeto metonimico ya ha desaparecido.

El presente articulo fue publicado en la revista Imago Agenda N° 45, en:
www.imagoagenda.com/, en Enero de 2000.



Yendo un poco mas atras, en tanto el seminario III se compone de dos escritos, La
instancia de la letra y De una cuestion preliminar, por via del primero podemos
aludir a la metafora, a la falla de la metafora, es decir, al significante faltante (el
hecho de que la cadena significante es “inestable”: tiene un significante menos y
produce un significante mas; cosa que aqui se persigue en la psicosis, en el hecho
de que el Nombre del Padre es el significante del significante, es decir, garantiza al
Otro que no puede garantizarse a si mismo, le falta ese significante), y decir con
Lacan que la significacion es basicamente metafodrica.

Entonces tenemos que el seminario III y el IV se abrochan, convergen en el grafo.
De un lado la significacion es principalmente metaférica; de otro, el objeto es
metonimico.

Si el V los engancha, con el VI se produce la primera definicion que conocemos del
objeto (a): es el significante del sujeto en el deseo, dado que el deseo no tiene
sujeto, no hay significante que lo sitle como deseante y por eso un elemento
extralinglistico, eminentemente no simbdlico, es elevado al rango de significante
del sujeto en el deseo. El objeto metonimico deviene objeto (a), cumple su ciclo.
Hasta ahi el objeto estaba ligado al sentido, al mensaje. Circulaba entre cédigo y
mensaje. Rebotaba. Ahora, lo que viene es una parte separada del cuerpo y esto
empieza a cambiar las cosas.

Para seguir este repaso rapido del Seminario, salto el VII. Se trata de un seminario
que Lacan no dejaba salir de la biblioteca de la EFP. Incluso impidié que se
publicara el resumen de Safouan, que habia tomado el relevo de Pontalis. Al pasar
digo por qué: al menos en parte, Kant con Sade lo refuta, porque empieza a situar
lo imposible. Y una vez que lo imposible se demuestra no hay transgresion. El
seminario VII, si nos fijamos un poco, estd montado sobre figuras transgresivas:
Antigona, Sade, el deseo en general.

Quedan tres seminarios fuera del recorrido que estoy haciendo, pero para
simplificar, los dejo al margen. Se pueden situar sin mayor dificultad en el organon;
pero hoy, para ganar tiempo, no los voy a ubicar.

¢Qué toman los seminarios VIII, IX y X?

La transferencia comienza a interrogar la relacion entre (a) y menos fi. El objeto
para participar del A, para instalarse transferencialmente, necesita ser negativizado
por la funcién falica. Este movimiento lo compatibiliza con el significante, con el A.

El seminario IX en la definicibn mas contundente —o por lo menos que nos
concierne de esa forma a nosotros— de identificacion plantea una ecuacién donde
(a)=raiz de menos uno, y el sujeto se considera equivalente a la ausencia de (a).
Cito: “En el fantasma el sujeto se hace menos (a), ausencia de (a), en el nivel de la
identificacion al rasgo unario, la identificacion no se introduce, no opera sino en el
producto menos (a) por (a).” (Leccién del 9 de mayo de 1962, la nimero 19.)
Para el proposito que perseguimos esto demuestra la equivalencia entre objeto y
falta. El objeto puede valer, funcionar como una falta. Pero aun no es una falta.
Con esto solo resta un altimo paso, el seminario X. Directamente aqui la falta es
tomada como objeto: menos fi. Alcanzamos asi el concepto que sitle en inicio, el
movimiento del organon. Decia que el desarrollo central de este grupo de
seminarios, del I al X, va de la falta de objeto al objeto en tanto es una falta. Del
objeto metonimico al menos fi. Y los pasos serian entonces, restituyendo el
organon:

III significante faltante
Iv objeto faltante
VyVI objeto en lugar del significante



VIII y IX correspondencia entre objeto y falta
X objeto=falta

Preciso un poco la diferencia entre el objeto y la menos fi. No es lo mismo que el
objeto haya estado y se pierda, caso del seno, del objeto anal, etc., y lo que ocurre
con el objeto falico. El pene no se separa del cuerpo. No hay una fase de pérdida.
Ademas, el pene nunca funciond como amboceptor. Por un lado, no se trata de que
estuvo y se perdid; y, por otro, no estuvo situado entre el sujeto y el Otro. De ahi
que valga como falta y que esta falta actle a posteriori sobre las pérdidas. Otro
aspecto que situa de manera diferente al objeto falico es que con él se invierte la
direccion de la pérdida. Si antes, el objeto se separaba del cuerpo, el cuerpo
quedaba marcado y lo parcial iba para el lado del objeto; ahora, en el nivel falico, lo
“perdido” esta en el cuerpo. Y en todo caso, el cuerpo mismo es parcial.

Cito algunos desarrollos del seminario X para concluir con este grupo: “En el nivel
del estadio falico (...) la funcion de (a) estad representada por una falta, a saber el
defecto del falo como constituyente de la disyuncion que une el deseo al goce”. (pp.
341-342, edicion Seuil). Otra cita en la misma direcciéon: “El hombre no esta en la
mujer mas que por delegacion de su presencia, bajo la forma de este drgano
caduco, este 6rgano del cual estd fundamentalmente castrado en la relacidén sexual
y por la relacién sexual” (p. 353, ed. Seuil). (Lecciones del 19 y 26 junio de 1963.)

Con esto comienza un desarrollo nuevo del complejo de castracion. Incluso, dicho
con menos timidez, comienza el desarrollo del complejo de castracion —veremos en
un momento que Lacan considera a esta altura de su ensefianza que la castracion
todavia persiste como un terreno no hollado—.

Segundo grupo. Entramos en la segunda vuelta. Voy a comenzar con una cita del
seminario XIII, para situar lo que quiero alcanzar aqui: “Rehago —dice Lacan— una
segunda vez el giro, redoblo la banda de Moebius freudiana. El drama del Edipo
tiene otra cara por la cual se podria articularla de punta a punta al hacer todo el
giro. La consideracién del objeto (a) y de su funcion (...) concerniente al complejo
de castracion atafe al surgimiento de un grupo (en el sentido matematico) que
permite el funcionamiento de menos fi (...) en una estructura ldgica. Esto permitira
abordar (el afio proximo) el terreno propiamente hablando virgen del complejo de
castracion”. La cita es del 15 de junio de 1966 y la tomé de la version de la
Asociacion Freudiana Internacional. El segundo giro, atafie, se deduce de la cita, a
la funcidn combinatoria del (a), es decir, su relacion con menos fi.

Sigo con los seminarios. El XI se focaliza sobre el deseo del analista. Hay que
recordar que el titulo original era Fundamentos del psicoanalisis y no Los cuatro
conceptos. Recuerdo esto porque los cuatro conceptos no son verdaderos
conceptos, estan atravesados por el deseo del analista, que funciona como la otra
faz de la transferencia, como una perforacion sobre cada concepto que permite
pasar el hilo que hace al collar. Una tematizacion, por supuesto, es el deseo de
Freud. Las menciones a ambos términos estan a lo largo de todo el seminario,
multiples, passim (como se dice). Tenemos entonces un primer seminario del grupo
referido al deseo, pero al deseo en cuanto estd tomado en la dimensién de la
transferencia, en relacién con el SSS. En el escrito que resume este seminario,
Posicién del inconsciente, esto es todavia mas visible. En este escrito se encuentran
basicamente los movimientos de alienacidon y separacién en relacidon con el deseo
del analista y la transferencia.

El segundo seminario, Problemas cruciales, aborda la cuestion en juego, el SSS,
desde el punto de vista del sujeto, que aqui figura como el significante faltante de
la diada sexual. Este es el concepto que debemos retener: el sujeto como supuesto
en la diada y en tanto ese supuesto mismo la abastece, la constituye. En la medida



en que la representacion del sujeto es falica —el espacio de la representacién es
falico— se sostiene la relacidn sexual, se sostiene la existencia del partenaire. Y por
eso, en este grupo de seminarios, estamos tomando la cosa desde el lado de lo real
—es “lo abrupto de lo real”, que mencioné al comienzo en la cita de la contratapa
del seminario XI—. En el tercer sector que compone a este seminario, ligado a la
demostracion que Lacan propone en Problemas cruciales, hallamos al SSS como
rechazo del sexo, esta idea remata las suturas que desarrolla el seminario XII. Cito:
“El sujeto supuesto saber en tanto sujeto del inconsciente. Dicho de otro modo, el
sujeto supuesto saber: lo que no debe saberse en ningln caso”. Mas adelante (es la
leccidn siguiente): “El saber halla refugio en un lugar de pudor original respecto del
cual todo saber se instituye en un horror insobrepasable respecto del sitio donde
habita el secreto del sexo” (lecciones del 12 y 19 de mayo de 1965). Cito varios
sectores porque la idea que introduje es dificil de asimilar, paraddjica, en la medida
en que se piensa que el psicoanalisis se ocupa de la sexualidad y, por lo tanto, no
podria sostener su exclusion. La idea de rechazo del sexo es, sin embargo, muy
importante para ordenar el Seminario. Y aqui, en este grupo en particular,
especificamente en el XII, el SSS se emparienta, converge con la forclusion de lo
sexual. Asimismo en este seminario la posicion fetiche del analista, y el hecho de
que se le adscriba la mitad del sintoma, que lo invista, van en la misma direccion.
Van hacia la sutura: el objeto rechazado, imposible, de un lado; la inscripcidn, la
marca, de otro.

El tercero, El objeto del psicoandlisis, el XIII, toma el problema desde el punto de
vista del objeto. Lo que esta en juego en la constitucion del SSS es el (a), bajo la
especie —aqui, en este seminario— de la mirada. Por ejemplo, esto es manifiesto en
Las Meninas, donde Veldzquez es supuesto ver todo. Y ademas se halla, se lo
encuentra pintandose pintar. (Este seminario es de importancia para situar el tema
de la pulsidn, la circularidad de la mirada en un espacio proyectivo lleva para ese
lado, pero hoy no voy a abordar este concepto. Lo dejo ahi.)

El X1V, La logique du fantasme, aborda la menos fi. Es el objeto que tiene funcién
de cierre en los dos modelos que componen el seminario. En el grupo de Klein, esta
al final de la diagonal que cruza el rectdngulo desde el SSS, arriba a la derecha,
hacia el vértice opuesto. Y en el niumero de oro, es decir, en el acto sexual, menos
fi figura la evacuacion del elemento tercero. Este tercero es el punto donde la
copula se cierra. Es, por ejemplo, aquel que contempla el acto sexual y se
maravilla: “iCémo gozan!” Se hace cargo de la insatisfaccion.

En el XV voy a tomar basicamente la disyuncién entre menos fi y (a), que luego
comento.

Tenemos entonces:

XI deseo

XII sujeto

XIII objeto SSS
X1V menos fi

XV (a)/menos fi

Ahora se ve, al armar todo el grupo, que en los seminarios XII y el XIII los titulos
mismos ya llevaban a situarlos en relacidn al sujeto (Posiciones subjetivas del Ser,
es el nombre del seminario XII que Lacan adelanta y luego modifica), y al objeto, E/
objeto del psicoanalisis.

En este grupo estamos, si queremos verlo asi, en una distribucion todavia similar,
relativamente préoxima, a la que proponen los grafos:

10



XI XII XIII
d > S < (a)
-Pp
X1V

En cierta forma, aunque los desarrollos se han complejizado mucho, no hemos
salido de alli. De donde la importancia de la nota en Posicidon del inconsciente en la
que Lacan asume que todavia faltan desarrollos para alcanzar el valor de menos fi
como causa del complejo de castracion (Ecrits, p. 850). Y esto en 1966, es decir, ya
a la altura del seminario XIII.

Con el acto las cosas cambian. Toda la estructura armada hasta aqui se disuelve, se
transforma. Y esto si lo voy a comentar un poco mas en detalle. Pero para hacerlo
paso a la primera articulacion.

Articulacion del primer corte. Voy a intentar ejemplificar que menos fi esta formada
por el (a) y es una falta. Supongamos que (a) son los nimeros enteros y menos fi
es el lugar que marca la numeracion posicional (esto es solo un ejemplo, vale lo
que vale, y aclaro que la numeracion posicional no tiene nada que ver con la menos

fiy el (a)):
111

Leo “ciento once” porque distingo, ordeno, centenas, decenas y unidades. Caso
contrario, serian marcas o bien “uno, uno, uno”. Si pudiera sacar los numeros
dejando la numeracién posicional en su lugar:

Obtendria la “ausencia de numeracion” (no digo: “ausencia de nimero”), con lo que
quiero ejemplificar la menos fi.

Otro ejemplo: los cuadros de Archimboldo. Una serie que estd en el Louvre: La
primavera, El verano, El invierno, El otofio. Estos cuadros muestran rostros
humanos enteramente dibujados por frutos de estacidon. Es un retrato hecho de
ramas, hojas, limones, etc. Pero el rostro no tiene un trazado aparte del que
forman los frutos. No estd delineado, contorneado. Si pudiera sacar todos los
frutos, obtendria, realizaria “la ausencia de rostro”. Esto nos lleva al tema de un
objeto que se caracteriza por faltar y sin embargo comporta consecuencias légicas;
nos lleva tanto al viejo tema de la causalidad metonimica, como al del objeto causa
del complejo de castracion. Esto que intentaba ejemplificar es lo que Lacan llama
“estructura combinatoria del (a)” en el seminario XIII.

De esta forma se justifica el campo del objeto, si se puede decir asi, como falta.
Este movimiento es el que produce un objeto retroplanteado, aprés coup, que debid
estar alli y que se produce antes sin haber estado antes. Y, ademas, explica por
qué, tratandose del objeto, hablamos de una letra, de a minuscula. El objeto
inscribe algo que falta, permite leerlo. De ahi (a) minuUscula toma su valor
combinatorio. Esto permite ubicar en un mismo conjunto, por decirlo asi, materias
muy disimiles: la voz, la menos fi, el seno, etc. Y, sobre todo, lo que hay que
deducir es que la convergencia entre (a) y menos fi es correlativa al SSS, lo
produce. Otro modo de decirlo: la sustitucién del objeto a la funcidon sexual se
corresponde, converge con el SSS (esto produce asimismo la pulsion como parcial,
pero hoy no entro, ya dije, en este tema).

Si en el primer grupo, con el organon, teniamos una laboriosa serie que conducia al
objeto (a) como menos fi, ahora en el segundo grupo llegamos a obtener la

11



disyuncion de menos fi y (a) —es lo esencial de este desarrollo: la vuelta inversa—.
Cuando en una cara de la cinta de Moebius avanzo desde (a) hacia menos fi, en la
otra simultaneamente voy produciendo la disyuncion de estos términos.

(a) lleva a -

>

<
(a) en disyuncion con -

Sobre la representacién del sujeto en el significante, que es un vel, o sujeto o
significante, ahora obtenemos la S barrada por la lectura, la imposicion de la falta.
Se hace aqui del defecto virtud, de la castracidon sujeto. Concluyo este punto con
otra cita que esta al final del segundo grupo: “Retraigamos el acto analitico a lo que
deja a quien alivia de lo que le ha encaminado: le resta denunciado que el goce,
privilegiado por gobernar la relacién sexual, se ofrece por un acto interdicto, pero
Unicamente para enmascarar que esa relacidon solo se establece por no ser
verificable en tanto exige el término medio que se distingue por faltar alli: lo que se
llama haber hecho de la castracion sujeto”. La cita es del resumen de Lacan del
seminario XV, en Ornicar? n® 29, p. 22 (en castellano en Resefias de ensefianza, p.
54 ).

Subrayo tres partes de la cita: goce interdicto; relacién no verificable; y el término
medio que falta. Por tanto, subrayo: prohibicidon, imposibilidad y menos fi. Es un
resumen, pues, de lo que estoy articulando hasta ahora, del punto mismo al que
llegué.

Vemos entonces, claramente, las dos vueltas que estamos persiguiendo: lo
interdicto y lo no verificable, es decir, lo real. Y también vemos el “verdadero” y
Gltimo valor de la S barrida, es decir, un significante elidido a consecuencia de la
castracién, de la falta del término medio.

12



ESTRUCTURA DEL SEMINARIO DE LACAN [SEGUNDA PARTE]EI

Tercer grupo. Cuando, al completar el circuito, deberiamos tener el panorama
completo, cernir todo, ocurre, por el contrario, que topamos con un agujero. Este
agujero que se abre con menos fi, el que circunscribe el acto analitico, remite
obviamente al Falo en tanto Fi mayuscula, significante del goce. El objeto al
volatilizarse en el analisis, al sufrir deyeccion, deja libre la funcidon de la castracion
y esto nos remite directamente a la funcion del Falo como simbolo. Menos fi al
realizarse como falta conecta con el goce en su aspecto real. Funciona como un
borde, un limite a lo que puede aprehenderse del terreno sexual. Estamos aqui
frente al pasaje entre la menos fi y el Falo simbdlico. Queda abierta la forclusion del
goce, y un significante convencional la designa. Lo que se abre entonces es una
estructura perforada. Es lo que aborda, en primer lugar, el seminario XVI: la
relacion entre saber y goce.

La unidn de las dos vueltas aparece de la forma mas visible, manifiesta, bajo el
aspecto de los cuatro discursos. En el piso superior tenemos la imposibilidad (la
imposibilidad de las parejas: gobernar, educar, etc.) y en el inferior, la impotencia
o la verdad. Y la impotencia cubre, hace de tapdn, respecto de la imposibilidad.

Todo esto conlleva la idea de una estructura perforada, donde ningdn discurso da
cuenta de la sexualidad y el sentido huye (y por esto el psicoanalisis descubre un
revés del discurso). La sexualidad es el horizonte inaccesible sobre el que giran los
discursos. Es el punto de fuga, si se quiere. Y el Unico mérito del discurso analitico,
en estos desarrollos, es haber situado ese hecho. Que la sexualidad no es el
trasfondo del discurso (lo que enuncia y sostiene el discurso histérico), que no hay
acceso.

En el otro gran tema de este grupo ocurre lo mismo. Tenemos aqui la distribucién
en los términos de una légica de cuantores enrarecida de las posiciones del hombre
y la mujer. Y lo sexual también hace irrupcion alli. Es verdad que se es hombre o
mujer, pero en ese universo dividido por una linea de ecuador, /o real del sexo es lo
inesperado que horada, atraviesa ese mundo. Igualmente ocurre, llevado a un
plano formal, con la oposicién verdadero/falso. Lo real del sexo no es del orden de
la verdad, ni de lo falso. Irrumpe, perfora la distribucion. Esto es contrario al
sentido comun, a las cosas admitidas en el psicoanalisis, por donde el sexo se
ubicaria basicamente en relacién a la verdad (via el sintoma, por ejemplo).

Por el momento, y en relacién a las dos caras de las férmulas, cito un sector del
seminario XIX: “Es precisamente porque es la misma cosa, ese “pienso” y lo que
pienso, “luego soy” que no es equivalente. En una cosa, dos caras. Esto es no solo
no equivalente, no es reemplazable uno por otro... Es por eso que hablé de la Cosa
freudiana en cierto estilo (...) Porque no se puede hablar de eso (...) Yo la hago
hablar a ella”. Es la leccién del 8 de marzo de 1972 de ...Ou pire.

Este tema lo voy a retomar mas adelante cuando aborde la cuestion de la
significacion del falo.

Paso a la ilaciéon de este grupo. Para situar el seminario XVI voy a citar la pagina
321 (ed. Seuil): “Fi mayuscula designa el goce sexual, radicalmente forcluido”. En
este seminario se trata en parte de consolidar las consecuencias que se han
desprendido del acto analitico, de la funcién del analista como chivo emisario, el
que va a pagar el pato del desarreglo de la sexualidad, el tema, sobre todo, de la

El presente articulo fue publicado en la revista Imago Agenda N° 45, en:
www.imagoagenda.com/, en Enero de 2000.

13



forclusion del sexo y de la falla concomitante del acto analitico (sobre el que
tenemos todavia una concepcién un tanto pietista).

El XVII hace una especie de profilaxis de campo: elimina el goce de cualquier
discurso. Si antes vaciamos de goce al cuerpo, ahora vaciamos al discurso. Y con el
XVIII, donde esta idea se enuncia como una hipodtesis condicional y negativa, De un
discurso que no seria de la apariencia, no hay discurso que inscriba la relacién
sexual, se termina de elaborar este concepto. Pero aqui ademas se escribe que no
hay ese discurso, se escribe lo que hace que no haya, y comenzamos con las
formulas de la sexuacidon. Por eso en este sector de la obra de Lacan, vemos dos
temas funcionando mas o menos juntos: los cuatro discursos y las férmulas. En
cuanto la exclusion del sexo halla escritura, en cuanto se le puede dar sentido —se
le da sentido a lo que se escribe de la exclusién, pero no a la exclusiéon en si
misma—, en tanto se puede relanzar el agujero que constituye el Falo (aunque esto
no lo resuelva) surge la posibilidad de identificarse sexualmente. Y eso son las
féormulas de la sexuacion.

Finalmente, entonces, en los seminarios XIX y XX encontramos dos argumentos
para la funcidn falica, para el vaciamiento del goce: el Uno, del lado masculino, y el
Otro, que tiene el mismo derecho que el Uno para hacer argumento de la funcion
(porque es otro Uno), del lado femenino. Y llegamos asi a Encore, que es el
desarrollo de la parte mujer de la identificacion sexual.

Y resumo nuevamente: en los dos primeros seminarios de este grupo situamos la
cuestion falica, fuera de sistema, en ninguna parte, llegamos con el rastrillaje a
encontrar una zona vacia. En el seminario XVIII, el S de A barrada, la letra en
general, sitla esa zona vacia, la escribe. Esto es la estructura misma sobre la que
estd armado el seminario del semblant. Y luego se siguen las identificaciones del
lado hombre y el lado mujer, que resultan de la inscripcion falica.

XVI vaciamiento de goce del cuerpo
XVII agujero de los discursos

XVIII Fiy S de A barrada

XIX lado hombre

XX lado mujer

Articulacion del segundo corte. Retomo para abordar este corte la cuestion de
las dos caras en una y la sustitucién. éPor qué el Falo estd de los dos lados? éPor
qué es el significante convencional que designa la forclusion del sexo y, a la vez,
aparece en la identificacion sexuada? Esto nos lleva a la relacion entre la
significacion del Falo y la sustitucién del sentido al sexo, patente en las férmulas de
la sexuacion. En la expresion “la significacion del falo” tenemos dos aspectos del
genitivo: lo que significa el falo, y lo que significa al falo. El Falo figura como
significante y como significado (tenemos las dos caras). Si toda significacion es
falica, aceptado eso como una premisa, y agregando que el falo no podria significar
si no es antes significado, obtenemos una imposibilidad (tenemos el agujero que se
agrega a las caras y funciona conjuntamente). Lo ejemplifico. El Falo lacaniano es
como una birome que para escribir exige que ella misma escriba sobre si su marca:
Bic-Falo. Pero para escribir la marca tendria que antes escribir. Esto hace agujero.
Y este agujero, esta imposibilidad, se puede equiparar, es homologa, a la cuestion
del reenvio significante. Que cada significante remita a otro u otros, que haga
cadena, en un ciclo circular, infinito, o que se quiere infinito (porque la sexualidad
lo perfora), es, en otro plano, el homologo, a lo que ocurre con la significacion del
falo. El lenguaje gira alrededor de la Bedeutung félica. Y esto tanto como antes
—sefialo la homologia— el (a) giraba sobre menos fi en el grupo combinatorio.

14



Resumo: en un plano la remision del falo a si mismo, el caracter impar del Falo, es
equivalente, en otro plano, a la sustitucién del sexo por el sentido. Y con esto
contestamos la pregunta: por qué el Falo es a la vez significacién y sentido, agujero
y funcion.

Una cita mas, del seminario XVIII, para situar el saber en plus de la lengua, incluso
el saber hacer al que conduce, y la relacion, por supuesto, entre el sentido, la
sexualidad y el Falo: “"No hay —dice Lacan— en el lenguaje otra Bedeutung que el
Falo. El lenguaje en su funcién de existente no connota en ultimo analisis mas que
la imposibilidad de simbolizar la relacién sexual”. Un poco mas adelante: “El
lenguaje no se constituye mas que por una sola Bedeutung de la que extrae su
estructura...” Y aun mas adelante: “Nadie me ha relanzado sobre lo que sabe (lo
que es) el lenguaje, a saber Die Bedeutung des Phallus”. (Leccién del 9 de junio de
1971.)

Cuarto grupo. Una vez ligadas las cosas asi, el desarrollo debe seguir obligada y
naturalmente por lo real. No tiene otro horizonte. Es lo que se impone investigar.
Todo el movimiento, centrado en el complejo de castracién, produjo la forclusion de
la relacion sexual. Luego, los discursos y las formulas de la sexuacion situan el
agujero en sus estructuras. Pero ahi todavia estamos del lado de como se pierde, y
de lo que esta en su lugar, y sufre los efectos de lo excluido, estamos del lado de la
suplencia. Ahora nos vemos frente al agujero mismo.

De esta época, y a propésito de lo real, querria citar un fragmento del escrito del
‘74 donde Lacan comenta El despertar de la primavera de Wedekind: “Aquello que
Freud ubicé de la sexualidad hace agujero en lo real, y es lo que intuimos al ver
gue en tanto nadie sale bien librado de alli ya nadie se preocupa del asunto” (en
Ornicar? n° 39, p. 6; y en castellano, en Intervenciones y textos 2, Manantial, p.
110). Subrayo de la cita: la sexualidad hace agujero en lo real. Este real, por
supuesto, es el tema que abordan los nudos, al anudarse de la manera particular
en que lo hacen, es decir, comportando no-relacion.

Ahora bien, esta investigacion de lo real podria no haber sido matematica, podria
no haberse ligado a la topologia de los nudos. El 4 de noviembre de 1973, en la
Letra n° 15, en p. 244, Lacan la enuncia como matematica y actia en
consecuencia. Enuncia otro proyecto, otro programa tedrico que suplanta al que
venia prosiguiéndose desde Funcién y campo. (Hoy, lo digo al pasar, no hay un
programa en el lacanismo. Quiza no lo haya en el psicoanalisis en general.)

En este grupo de seminarios “borromeanos” se persigue la relacion sexual, se
intenta aislarla. Este es el concepto. No obstante, esto no conduce a una
demostracion (sobre todo en lo que concierne al niUmero). En primer término, con
el seminario XXI lo real se persigue en el cifrado de lalengua. Otra forma de
investigarlo remite al término stoikeion, es decir, lo que hace uno (en La troisieéme,
por ejemplo). El elemento, el Uno, Lacan lo sitla en /alengua. Lo que constituye
elemento es una forma de aprehension de lo real. Otra idea en el XXI es la
distancia entre lalengua y la logica (contemporanea de la distincidon entre cifra y
numero, y mas claramente desarrollada en las letras que en el seminario). Esa
distancia sitia a /alengua haciendo borde con lo real. El seminario XXII toma el
tema del sentido blanco, el sens blanc (por ejemplo, la leccidon del I1 de marzo de
1975 del seminario XXII, y passim), y se correlaciona con el alcance real del
sentido. El XXIII prosigue en la via del cuarto nudo y el sintoma. En el seminario
XXIV se trata de la huella, si hay o no huella de lo real. El seminario XXV conjetura
gue la numeracion es un residuo de la relacién sexual, y que ademas es el Unico.
Esta idea es practicamente desconocida. Se la ha salteado en la lectura de Lacan. El
XXVI persigue el aislamiento de la relacidon sexual a través del nudo borromeano
generalizado, pero fracasa. En el XXVII, discutido como seminario, La disolucion,

15



hallamos la idea de un real del psicoandlisis que se extiende mas alla de la
institucion analitica (ese real se liga al malentendido, a la causa falica, etc.).

A pesar de que no hay una demostracion contundente y una progresiéon hacia ella,
encontramos una ilacion parcial si atendemos al hecho de que el nimero de
redondeles se va incrementando. Del XXI al XXII pasamos de tres a cuatro, esto
sigue en el XXIII, y posteriormente el hudo se generaliza. En el XXVII, el redondel
de hilo que sostiene todo es el propio Lacan y por tanto, con su acto, desanuda su
Escuela. Asimismo, entre el XXII y el XXIII existe ilacién por el tema del sintoma
por un lado, y por otro, porque Lacan enuncia al final del XXII la existencia de una
nominacion real, que no pasa por lo simbdlico, y que lleva a Joyce. En fin, se puede
buscar una continuidad entre estos seminarios pero es mas labil.

XXI tres

XXII cuatro, sintoma

XXIII cuatro, sintoma (sinthome)

XXIV cuatro y el toro; el trique; etc.

XXV la numeracion es residuo de la relaciéon sexual
XXVI nudo generalizado

XXVII nudo=escuela

Articulacion del tercer corte. El problema que presenta este grupo de seminarios
hace a la relacion del nudo borromeano y el nimero, por un lado, y, por otro, la
idea de aislar la relacién sexual. La tesis de este grupo, segin se puede entonces
intuir, refiere a la relacion del numero con el goce. “Es evidente —dice Lacan— que
los nimeros tienen un sentido, el sentido por el cual se denuncia su funcion de
goce sexual”. Esto estda en la Letra n® 15, p. 74. Y, segun creo, es lo que da la
articulacién entre el tercero y el cuarto grupo. La suplencia del sentido se desplaza
a la relacion entre lalengua y el niumero, o bien, a la diferencia entre cifra y
numero.

Conclusiodn. Las tres articulaciones principales son las siguientes:

I/X (a)
1a l

XI/XV menos
fi
22 |

XVI/XX Fi
3a l

XXI/XXVII

Real/nUamero

Una vez que reducimos el seminario asi, para darle un sentido de conjunto la
pregunta es la siguiente: ¢écudl es la articulacion que hay que privilegiar? La
articulacion principal del seminario, en mi opinion, es la segunda. La que se ubica
en el pasaje entre los primeros quince seminarios y los doce siguientes. Se halla
entre una particular y muy elaborada concepcion del complejo de castracion y la
suplencia del sentido. Hace, por tanto, al transito desde el objeto falico al
significante falico. Leido como un articulo, el Seminario demuestra el valor de

16



estructura del complejo de castracion. Por eso sitlo la articulacion mayor en el
segundo pasaje. De otro modo, la sexualidad “humana” iria por un lado, y la
castracion interferiria o funcionaria como fantasia. Al ubicar la diferencia de los
sexos, o la sexualidad que llamaba “humana”, en el plano del sentido, se completa
el alcance estructural de la castraciéon —que sustituya a la relacién sexual—.

17



PROBLEMATICAS DEL SEMINARIO [PRIMERA PARTE]D

“El trabajo (del suefio entre otros) omite pensar, calcular, incluso juzgar.
Sabe lo que tiene qué hacer.

Es su definicidn: supone un “sujeto”, es Der Arbeiter. Lo que piensa,
calcula y juzga es el goce, y el goce en tanto es del Otro exige que el
Uno, aquel que del sujeto hace funcidon, resulte simplemente castrado,
es decir simbolizado por la funcién imaginaria que encarna la impotencia,
dicho de otra manera, por el falo”

J. Lacan, resumen del seminario ...Ou pire

Espero que en el curso de la charla se aclare el epigrafe, que no es nada facil.
Para que se puedan ubicar: voy a tomar dos grandes sectores de la ensefianza de
Lacan. Uno refiere a Proposicion, el otro a los nudos. La charla esta divida en esas
dos partes. Alli voy a ir ubicando la ilacion del Seminario en relacion con el
complejo de castracion. Mi titulo, entonces, lo extiendo en dos frentes: la teoria del
final del analisis, por un lado, y la teoria de los nudos borromeanos y el desarrollo
sobre lalengua que le es mas o menos contemporanea, por otro. Ademas, y
justamente, son sectores de la obra de Lacan —especialmente el primero— donde se
condensa la elaboracion, puntos de llegada de la investigacion.

I. Proposicion

Comienzo con la Proposicion del 9 de octubre, un texto que resume los primeros
quince seminarios de Lacan. Proposicion condensa: intersubjetividad (que refuta),
grafos, ética, transferencia y deseo del analista, dgalma, identificacion, pulsion,
fantasma, acto analitico, etc. Asimismo, la relacién con Freud queda implicada en
los desarrollos. En este punto, con este articulo, estamos en la cuestion de la
transferencia, su instalacion y su disolucion, en particular en lo que hace a la
formacion del analista, un viejo anhelo de Lacan, y parte sustantiva de su
programa. Pero también, y sobre todo, estamos en la problematica de la castracidon
gue es tedricamente, como vamos a ver, el horizonte mismo del Seminario.
Comento el texto paragrafo por paragrafo y después lo escribo en el pizarrén a
modo de una sinopsis.

Los distintos sectores de Proposicion se hallan separados por espacios en blanco
(salvo el ultimo que muestra un losange). Son diez paragrafos los que componen la
version escrita de Proposicion del 9 de octubre y se hallan cortados en dos
secciones por el sexto punto del texto. El plano proyectivo parte el texto por la
mitad. Lacan plantea alli la articulacion invertida de la intension y la extensiéon del
psicoanalisis mediante esa figura topoldgica (y digo “figura topoldgica” porque
Lacan lo equipara al cross-cap).

El primer paragrafo, introductorio, se basa en una doble distincion: por un lado
opone el grado a la jerarquia, y, por otro, diferencia extension e intension. La
jerarquia viene a coincidir con la extension, y el grado converge con la intension. El
segundo paragrafo trata sobre el sujeto supuesto saber (SSS). El tercero sobre la
destitucidon subjetiva. Y en el cuarto un “flash” —como dice Lacan- sobre el analisis
original segun el planteo de Mannoni (Lacan expone alli alguna divergencia de
opinidén) prepara el remate de este sector del escrito: el deser.

Los paragrafos séptimo, octavo y noveno, ya del lado de la extensidn, invierten “el
didactico” en las lineas de fuga del psicoanalisis en lo simbdlico, lo imaginario y lo

El presente articulo fue publicado en la revista Imago Agenda N° 45, en:
www.imagoagenda.com/, en Enero de 2000.

18



real.
El Edipo, en lo simbdlico, puede equipararse al ya alli de una intersubjetividad cuya
base es la familia humana.

La sociedad analitica, en lo imaginario, correlativamente con la referencia al padre
idealizado, detiene el movimiento de la transferencia en la identificacion. Ya alli
encontramos la organizacién del ejército o de la iglesia, como SSS, es decir, al
lider.

En lo real, los campos de concentracién, el lazo social concentracionario de nuestra
época, la universalidad del sujeto de la ciencia, completan las figuras del ya alli. En
este caso la referencia puede pasar, también, por la objetividad, la materia o la
clausura del problema del SSS en la ldgica cientifica o la epistemologia. Aqui se
encuentra el famoso parrafo donde Lacan nos vaticina un porvenir fascista: “la
profecia de Lacan”, como se llamé con propiedad a esto. El padre, el lider y el Uno
—el principio Unico- resumen los puntos de dispersion de la extension.

El décimo paragrafo concluye volviendo sobre la cuestion de la autorizacién y las
garantias.

A primera vista, entonces, observamos que el articulo de Lacan se arma mediante
la oposicion del SSS y el ya alli. Algo se construye sin haber estado, y estamos de
un lado del plano proyectivo; del otro, la instancia del ya alli funciona como
denegacion del deseo del analista. Es un juego de la sabanita, si se quiere, jugado
por el cross-cap: “iNo estal!” Y “iAca esta!”

Asi pues, si el texto resulta articulado en su totalidad por el plano proyectivo
(referencia relativamente metaférica, hay que decirlo) no debe escaparsenos que la
articulacién de su sector mas importante se basa en una comparacion clasica en el
psicoanalisis: el ajedrez.

Lacan compara la teoria de las aperturas y el SSS (paragrafo segundo), y luego, el
final del analisis y el de la partida de ajedrez, alli se ubican la destitucidon subjetiva
y el deser (paragrafos tres y cinco), esto es: S y (a), respectivamente. Es llamativo
gue el plan del texto se altere por la alusién a Mannoni. Ese punto se intercala con
el propdsito de otorgar cierta dimensidn al deser. La referencia al articulo de
Mannoni recuerda que Fliess pudo ser analista sin saberlo (y no solo sin saber). El
deser golpea una posicion que no fue sostenida, y que resulta ajena a toda
intencionalidad. Hay que notar que este paragrafo corta los desarrollos correlativos
y ligados que mencionaba antes.

El SSS, introducido por el sequndo paragrafo como dije, es correlativo de la idea de
que el sujeto es supuesto simultaneamente con el saber.

En cuanto al “final de la partida” es esencial entender que S y (a), los dos términos

gue conforman el fantasma, devienen de la evacuacion del SSS. El esquema
sinoptico seria el siguiente:

19



A

dpertiny { §ss

4
3 \T'1
Frnal r 4 \F
: l 5 (a)
Fuversig G. verses  (Mlawe ﬂr!_:-'?cflu'e:)
fEu { ;
. E. ..lrt q
ol g e
F 1 f0.

La caida entonces del SSS (de la transferencia) es el fantasma, podemos agregar
atravesado, es decir, transformado en un solo elemento, y vamos a ver por qué.
Hay que agregar en este punto que la liquidacion de la transferencia -y el
atravesamiento del fantasma, que como decia es lo mismo (resulta de la misma
operacion)— es causada por la disyuncion de —¢@ y (a). El sujeto se halla
representado en la diada sexual en tanto (a) sostiene homotdépicamente al
instrumento de la copula sexual. Cuando esta superposicién, esta homotopia, se
anula, la transferencia -la instalacion del (a) en el Otro- termina, y por la misma
razon se toca al fantasma (porque, insisto, lo hallamos ligado, hasta cierto punto
automaticamente, al SSS). El término dgalma, bastante citado en este texto,
designa el valor transferencial del objeto (a). Su contrario en Proposicion es el latin
palea, resto de la evacuacion de la transferencia.

En la formula de representacién del sujeto el Otro significante, para el cual el sujeto
se representa, es el Otro sexual, el partenaire. Luego, la representacion del sujeto,
en esta perspectiva, es falica. Por tanto, si cae la representacion del sujeto se
produce castracién, se sigue como consecuencia inmediata.

La disyuncion entre (a) y menos fi se encuentra asi en el nucleo del texto, en el
rindn de la Proposicion. Vamos, pues, hacia ese nucleo. Alli encontramos que
menos fi esta formada por el (a) y es una falta. Esto alcanza la problematica del
complejo de castracion.

Ejemplifico con una serie de cuadros de Archimboldo. Hay una coleccién de este
pintor en el Louvre: La primavera, El verano, El invierno, El otofio. Son rostros,
retratos, que se componen de frutos de estacion que “llenan” una cara. Ahora bien,
si saco los frutos que hacen al rostro no me queda un contorno. No hay un trazado
aparte de los mismos frutos. Si retiro los elementos que componen el dibujo
obtengo “la ausencia de rostro”. Esta ausencia es equiparable a menos fi. El rostro
solo existe por los frutos y menos fi solo existe por el (a). Esto que intento
ejemplificar es lo que Lacan llamaba “estructura combinatoria del (a)” en el
seminario XIII (cf. leccidén del 15 de junio de 1966).

Si en los primeros diez seminarios, en el organon, se construye el objeto (a) hasta
llegar a la especie de menos fi, y desde el XI al XV se nos presenta una vuelta
inversa por la cual (a) y menos fi se desunen, podemos notar el movimiento asi:

(a) lleva a -

>

<
(a) en disyuncion con -@

Para todo este punto de la charla les pido que lean mi articulo La estructura del

Seminario, en Imagoagenda.com. Ahora paso muy rapidamente sobre estos temas.
En una cara de la cinta de Moebius, que el dibujo supone, vamos desde (a) hacia

20



menos fi, y en la otra, y en simultdneo, vemos la disyuncion de ambos términos.
Si mientras (a) y menos fi funcionaban juntos se sostenia la representacién falica
del sujeto, con la disyuncion de los términos se hace posible leer la falta, lo que
origina la S barrada, el significante elidido en el que consiste el sujeto. La
castracion se hace correlativa e instituyente de la subjetividad. (De ahi la gran
cantidad de referencias y desarrollos sobre Descartes entre los seminarios XI y XV.)

En la medida en que menos fi juega como un borde sobre el limite sexual (que
queda indicado por la falla del acto analitico), Fi mayuscula va a designar el goce
forcluido. Se va a constituir en “un significante convencional para designar lo que
del goce sexual se halla radicalmente forcluido” (cf. seminario XVI, ed. du Seuil, p.
321). Esto conduce al movimiento de sustitucion del sentido al sexo, en tanto Fi
cumple precisamente esa funcién. Fi, sabemos desde La significacion del Falo,
designa el conjunto de efectos del lenguaje, y ahora se radicaliza. Todo esto en el
contexto de una teoria de lalengua que comienza a surgir.

(Una digresion a propodsito de esta cuestion. Tenemos aqui otro aspecto que hace a
la problematica del Seminario: la relacién de Lacan con Lévi-Strauss y el
estructuralismo. La importacion de los modelos del estructuralismo y especialmente
de la antropologia estructural no habria servido si no se los descompletaba para
dejar lugar al sujeto, al deseo, etc. Como en el juego del senku se trata de que
falte una pieza para que haya posibilidad de desplazamiento, de movimiento. No
podriamos operar en psicoanalisis con un cédigo cerrado. El estructuralismo partio
de una teoria del lenguaje, de Saussure y especialmente de Troubetzkoy (porque
las estructuras en fonologia son claramente “inconscientes”, de ahi las referencias
en Antropologia estructural). Extrapold esos desarrollos a las ciencias sociales, de
donde pasan al psicoanalisis. Finalmente, la situacion se invierte y comienza a
elaborarse una teoria del lenguaje propia del psicoanalisis. Se completa un ciclo y
se produce un giro que retoma el programa que le dio origen. Este movimiento es
el que va a llevar al segundo programa tedrico de Lacan orientado hacia la
matematica, que comienza en el congreso de Montpellier, en 1973, y da por
concluido los veinte anos de ensefianza ligados al estructuralismo que se habian
abierto en el Discurso de Roma. Cf. Letra n°© 15, p. 244.)

Retomo. Si al final del analisis se produce el significante de la falta del Otro, si el A
no existe, resulta problematizado el S2. Se nos dice literalmente que no hay Otro
significante, el saber se resuelve, se disuelve.

La unidad “bizarra”, alternante, un lado sin el otro y el otro sin el uno, de los
términos del fantasma esta expuesta en las paginas 25 y 26 de Proposicién con el
ejemplo de la puerta giratoria. Voy a leer los parrafos: “El pasaje del
psicoanalizante al psicoanalista tiene una puerta de la que ese resto que hace su
division es el gozne..” Y en pagina 26 tenemos dos ejemplos de este movimiento:
“Asi de aquel que ha recibido la clave del mundo de la hendidura de la impuber, el
psicoanalista no tiene ya mas que aguardar una mirada, pero se ve devenir una
voz. Y este otro que, nifio, ha hallado su representante representativo en su
irrupcion a través del diario desplegado donde se abrigaba el campo de expansion
de los pensamientos de su genitor, reenvia al psicoanalista el efecto de angustia
donde él bascula en su propia deyeccion” (el subrayado es mio).

Esto que ocurre con el fantasma al final del analisis tiene correlato necesariamente
en el significante, como se sabe a partir del acto, de su concepto: la repeticién en
un rasgo. Si podemos ejemplificar al fantasma con la raiz de menos uno, podemos
hacer lo mismo ahora con el S1 y el S2, con lo que hasta este momento aparecia
en la ensefianza como la cadena significante, o la formula de representacion del
sujeto o aun el trabajo de la significacion.

21



Estamos frente a una paradoja: los términos de la fantasia se desunen haciéndose
“uno”. Esto porque el fantasma sostenia la ilusién de una relacién entre sujeto y
objeto. Si lo hago equiparable a la raiz de menos uno —equiparo la puerta giratoria
con la raiz de menos uno—, esta relacién ya no se sostiene. La raiz de menos uno
en cuanto quiero resolverla en el terreno de los nUumeros enteros halla una
imposibilidad. Tendria que multiplicar -1 por +1. Esto es lo que no puede figurar de
un lado y otro. Entonces puedo decir que el S2 vale por otro S1. Los términos se
vuelven alternantes. El S2 queda siempre y definitivamente supuesto, del otro lado
de la puerta giratoria. Y de ahi que su valor sea eminentemente transferencial. Los
significantes en cuestién ya no son dos. Si cuento los “unos”, los S1, ahora hacen
tres porque queda el saber supuesto en el desciframiento. El trabajo del Uno cifra la
lengua. La idea de cadena significante, el estatuto de la cadena queda en cuestion.
Sin embargo, en un primer momento, el acto analitico cubre el problema. La
repeticion en un significante lo absorbe momentdneamente. Lleva a Lacan unos
anos enunciar el pasaje entre el trabajo de la significacion y el trabajo del Uno.

Hasta cierto punto, hay que concluir, el uso de la expresion “cadena”, y sobre todo
la idea de que haya cadenas que se encadenen entre si, para referirse al
significante fue didactica, aproximativa.

Resumo el concepto que queria alcanzar. Con la cadena significante nos
mantenemos en un ambito binario. Y al privilegiar la oposicién significante
permanecemos mMas o menos proximos al estructuralismo. Si la repeticidn, en
cambio, se establece en el S1 se privilegia el Uno —valga la obviedad—, el stoikeion,
el elemento. La cosa gira en términos del intervalo y del significante que falta y
podria designarlo. Naturalmente, esto nos remite a la no-relacion.

Ahora bien —la pregunta del millén—, ¢Por qué lalengua se liga al Uno y se instituye
en él? Si nos remitimos al seminario ..Ou pire —doy un rodeo— vemos que esta
dividido netamente en dos sectores. En la primera parte Lacan produce una serie
de objetos imposibles, de imposibilidades. El Falo es una de ellas, tal vez la mas
conocida de este desarrollo. En el segundo sector, el Uno designa a esas
imposibilidades. Esto da la ilacion mayor (que como se ve sigue a Frege) de ese
seminario. En lalengua ocurre algo similar. EI Uno que la constituye designa,
circunda y repite la no-relacion. Vamos de la inexistencia de la relacion sexual a Y a
d' 1" Un.

(Antes de dejar esta parte de la charla, entro en otra digresion —pero no tan
digresiva porque la voy a retomar en la segunda clase a propdsito del final del
analisis—. Si el fantasma en tanto se distribuye en analizante y analista (aunque de
esta forma rara y que toca lo imposible) es parte sustancial de la demostracion de
Proposicion, se sigue que la investigacidon que propone el pase no puede dirigirse a
esos términos. No tendria sentido hacerlo porque ese despliegue es lo que el texto
demuestra; le da su alcance. El desarrollo de Lacan puede ser correcto o no. Se
puede discutir, incluso refutar. Pero no puede devenir objeto de una investigacion
empirica (salvo el caso, y no es el caso, de que desedaramos sostener la teoria a
partir del método hipotético deductivo). El punto que quiere aprehender Lacan con
su encuesta refiere a por qué se reproduce la instancia del SSS, por qué alguien
que llega a experimentar un final de analisis y acceder a la ilusidon del SSS quiere
reproducir su aporia y adquiere de algin modo el deseo de hacerlo. La passe se
abre sobre un impasse tedrico y no, insisto, sobre una demostracion ya hecha,
anterior. En ese sentido, tanto el pase “milleriano” (el pase hoy en dia es en su
base milleriano) como lo que ocurre en otras escuelas, y las polémicas que se
sostienen (que hacen a la cuestion de si el pasante tiene que dar cuenta o no del
objeto de goce al final del analisis, cuando relata su testimonio) son incorrectas.
Resultan de una lectura precaria, insuficiente, de Proposicion. Asimismo, la
ubicacién del Prefacio a la edicidn inglesa del seminario XI, un articulo de 1976,

22



como tercera version del pase es posible solo por un violentamiento del texto. Esto
resulta, en estas escuelas a las que aludia —millerianos y sollerianos, la AMP vy la
IF—, de una lectura no solo forzada sino, diria, politico administrativa.)

23



PROBLEMATICAS DEL SEMINARIO [SEGUNDA PARTE]EI

I1. Nudos

Entonces, llegamos a la segunda parte de la charla: los nudos y el desarrollo
general sobre la teoria de lalengua (todo junto).

El primer efecto, las primeras consecuencias sobre la cadena significante de los
desarrollos de Proposicion aparecen ya en el tema mismo del seminario XVI: la
relacion entre el saber y el goce. Ahi encontramos diversos esquemas de esta
relacion, reproduzco el que aparece en la pagina 356 de la versién francesa:

del uno al Otro
1 1

Cito, para agregar y sumar ideas a este esquema del seminario XVI, dos desarrollos
unos afos posteriores:

“(En el nudo borromeano) basta que ustedes corten uno para que los otros dos,
aun cuando parezcan anudados —como en el caso que ustedes conocen bien, a
saber de los tres anillos de los juegos olimpicos que contindan unidos aun cuando
uno se haya largado del campo—, para que los otros dos se separen. (..) Es
necesario recordar que cuando hablé de cadena significante estaba siempre
implicada esta concatenacion.” (La cita corresponde al seminario XIX, lecciéon n° 5,
9 de febrero de 1972. El subrayado es mio.) El estatuto de la cadena significante
cambia, se transforma. Empezamos a encontrar textos donde el problema es
abordado directamente.

Dos anos después, en el curso del seminario XXI, Lacan enuncia lo siguiente: “El
lenguaje es un efecto de lo siguiente, que hay significante uno. Pero el saber no es
la misma cosa. El saber es la consecuencia de que hay otro. Con lo cual hacen dos,
en apariencia. Porque este segundo obtiene su estatuto, justamente, del hecho de
que no tiene ninguna relacion con el primero, de que no forman cadena, aun
cuando yo he dicho en alguna parte, en mis plumiferajes, los primeros, Funcién y
campo, eso no era tan boludo. Quizd en Funciéon y campo dije que formaban
cadena. Es un error, porque para descifrar fue preciso que yo hiciera algunas
tentativas, de alli esa boludez, incluso es lo propio del descifrado. (...) Me hacen
sudar un poco al responderme siempre con un eterno “dos”. Mientras que nunca lo
produje sino como indice, es decir, como sintoma. Por otra parte, la palabra misma
lo confirma. Lo que cae conjuntamente, es esto lo que dice. El dos no puede ser
otra cosa que lo que cae conjuntamente del tres. ” (Cf. seminario XXI, 32 leccidn,
11 de diciembre de 1973. El subrayado es mio.) Hallamos aqui indicado
nuevamente que el estatuto de la cadena significante se halla mutado: el “dos”, el
segundo significante es otro uno. Es otra marca, exactamente igual que la primera
y por eso es radicalmente otra. No se sostiene en su diferencia mas que por ser
otra.

Respecto de este cambio de status quiero aclarar que no se trata de que Lacan no
hable mas de cadena significante. No se trata de que en un momento de su
enseflanza haya abandonado ese concepto y no lo utilice mas o lo refute. El
problema radica en que en cierto punto de los desarrollos ya no significa lo mismo.

El presente articulo fue publicado en la revista Imago Agenda N° 45, en:
www.imagoagenda.com/, en Enero de 2000.

24



Queda por establecer si el uso del concepto de cadena significante “encadenada”, si
se puede decir asi, atafie solo al Discurso de Roma y aquellos primeros
plumiferajes. Es probable que el desgarron sea mas profundo de lo que Lacan
admite (pensemos, por ejemplo, en la relacibn entre el S, y el
Vorstellungsreprdsentanz; en el seminario XI el S, es el significante binario). Algo
similar ocurre con el concepto de intersubjetividad. Cuando Lacan lo retoma en
Proposicion minimiza el alcance de la refutacién a la que se entrega de aquel
concepto.

Ahora bien, el pasaje entre la cadena significante y el nudo no se produce por el
hecho de que al haber trabajo de cifrado se den tres significantes. Ahi podriamos
solamente establecer una homologia o una analogia entre los tres significantes y el
nudo. El pasaje se produce porque se presenta por un lado lo simbdlico como Sy, la
lengua constituida al nivel del S; —-del essaim, del enjambre significante-; tenemos,
por otro lado, un efecto de sentido en la sustitucién, en el cifrado de lalengua y su
pretendido desciframiento; y, por ultimo, en tanto el sentido que se obtiene es
enigmatico queda indicada la ausencia de relacién sexual sobre la que gira el
reenvio en la lengua, y esto nos remite al registro real. Los tres términos, o
registros, se ligan entonces al sentido, la sustitucion (el desciframiento) y la no-
relacién.

Dejo de lado hoy los cuatro discursos y las formulas de la sexuacion. En cuanto a
los nudos, a los que si me voy a referir, cito un sector: “Freud verdaderamente no
se percatd (aunque casi lo dijo en El malestar en la Cultura): el sentido no es
sexual sino porque el sentido sustituye justamente a lo sexual, que falta. En su
empleo analitico el sentido no refleja lo sexual sino que lo suple. El sentido, hay
que decirlo, cuando no se lo trabaja es opaco. (...) Por eso todas las palabras estan
hechas para ser plegables en todos los sentidos”. (Cf. seminario XXI, leccion 15, 11
de junio de 1974.)

Para simplificar el acceso, la aprehensién del nudo borromeano imaginemos un
nudo mas precario con solo dos hilos sueltos:

Lo real es el punto donde los dos hilos se unen, la atadura misma. Esto juega como
una limitacion del movimiento de la cuerda simbdlica y la imaginaria, pero no tiene
representacién propia. No es aqui, en mi ejemplo, otra cuerda.

Veamos los intersticios del nudo con el propdsito de alcanzar la atadura. El sentido
se ubica por fuera de lo real porque como venimos viendo lo sustituye. Ahora bien,
nos quedan los otros dos goces. ¢Como situar al goce del Otro? Esta fuera de lo
simbdlico por definicion. Si no existiera ese agujero en lo simbdlico habria un
significante apto para designarnos en el sexo, y todo seria diferente. Por eso, el
goce del Otro se caracteriza por no existir. No hay goce del Otro (esta linea lleva,
como ustedes saben, a desarrollos lacanianos clasicos: Dios y el goce de la mujer).
Y en cuanto al goce falico: se desprende solo, si se puede decir asi, jugando con las
palabras. El caracter parasitario que lo define en esencia, la infiltracion sémica que
padece, hace al hecho de que el cuerpo tampoco abastece la relacién sexual. De un
lado de los intersticios del nudo tenemos entonces al partenaire (el goce del Otro),
del otro lado, al instrumento. Y todo se ordena a partir de la sustitucién del
lenguaje a la sexualidad y su forclusidn, la tesis de la no-relacion sexual: lo que ata

25



al nudo ex-siste, falta. Y de ahi el ejemplo que traje antes y con el que pretendia
mostrar mediante los hilos sueltos y atados la idea de real. En los intersticios del
nudo tenemos entonces (la falta de) el significante de la relacién en la lengua y (la
falta) en el cuerpo. Se agregan, porque son también suplencias —efectos del
anudamiento—, al sentido.

Entonces, éiqué “piensa” el nudo? Lo real ata lengua y cuerpo (simbdlico e
imaginario), esta en el lugar de la formula (y esto porque el psicoanalisis no es una
ciencia). Lo real no es nada mas que el nudo, carece de representacion. Es la
atadura. Y esto es lo que el nudo “piensa”. El nudo se impone asi como una
escritura de lo real.

Tomo el mismo problema desde una perspectiva un poco distinta con otros dos
esquemas.

El reenvio significante:

39
/J‘;.- '\—\5,

Si

S
5; /
k G
La cuestion de la pulsion (que refiero en el dibujo a la esquizo del ojo y la mirada):

5 a4 el penlide’
1

A e LT
capheid A3 A RA

Con estos ultimos dibujos quiero mostrar que se pierde algo que no se tuvo nunca.
Ni siquiera habia un sujeto en ese momento: lo que se pierde se liga a la captura
del organismo (es lo que mitologiza la idea de objeto perdido). Y esto ocurre a
partir de que se marca la zona erdgena. Algo que estaba en potencia y rodeaba al
organismo converge con el reenvio de la significacién. Desde entonces, el trabajo
de la pulsion va a consistir en el intento de instalar aquella presencia “perdida” en
el Otro.

Hay un doble deslizamiento por donde el sentido va a concurrir con el goce sexual.
Se produce una comunidad de las faltas en juego: el sentido desliza en el reenvio, y
la pulsion parcial se sustituye, desliza sobre la ausencia de relacion sexual. Para un
desarrollo mas amplio sobre la pulsidon, que ahora apenas rocé, les pido que
consulten Ilaciones en torno al axioma italiano, en elpsitio.com.ar. Cito uno de los
“periféricos” donde Lacan viene hablando de La interpretacion de los suefos, el
inconsciente estructurado como un lenguaje, y en general del deslizamiento
significante, de que toda palabra es goce —todo esto va a hacer pendant con la
cita—: “éQué quiere decir la expresion “pulsiones parciales”? (..) Para un cierto
numero de goces —comer (bouffer), cagar, beber, o charlar, justamente- (...) eso se
halla derivado (c’est infléchi, y también podriamos traducir: se desvia, se curva),
estd tomado como sustituto, para decir la palabra, de otro goce, que es justamente

26



el goce sexual.” (J. Lacan, El psicoandlisis en su referencia a la relacion sexual, en
Bulletin de I’Association freudienne, n® 17, Paris, 1986, pp. 9-10.)

Llegados a este punto entonces podemos ligar la cuestion que motoriza el
desarrollo de Proposicién, lo que llamaba su rifién, su nucleo, y la sustitucion del
sentido al sexo.

Nos daria una formalizacidén, al menos provisoria, del Seminario del siguiente tipo:
(a)/-o [l sentido/sexo (®F)

Y podria formularse aun de otro modo: la salida de juego del pene, del instrumento
copulatorio, su negativizacion, resume una parte del seminario, es el objeto de por
lo menos diez seminarios, en realidad de quince si extendemos la demostracion a la
menos fi como causa del complejo de castracion; a esto sigue una sustitucién del
sentido al sexo, que nos da la parte restante del Seminario, especialmente las
formulas de la sexuacion, muy claramente, y los nudos. Asi, la problematica mas
general y basica del Seminario se liga a la cuestién de la castracion.

Para concluir, resumo las cuatro “problematicas” que esbocé hoy. A manera de
digresion aludi a dos de ellas: el estructuralismo y el pase. La ilacidon que intenté
establecer quedo ligada a un cambio de estatuto de la cadena significante. Este
seria un tercer aspecto de las problematicas del Seminario. Y la ilacién central
refiere a la castracidon, a “la causa falica”, como decia Lacan en La disolucién. Esta
es la problematica principal del Seminario.

27



EL AGUJERO FALICO"

La significacion del falo se abre citando una serie de datos clinicos e histéricos que
la polémica con Jones resume. Esta introduccion estd sobre todo destinada a
subrayar la tesis que exige abordar al Falo como un significante.

Inmediatamente, hallamos una tesis especifica a la que se ordena la demostracidn
del texto: el Falo es el significante que designa los efectos del significante.

La demostracion de esta tesis pone en juego dos movimientos:

-Un primer desarrollo atinente a los conceptos de necesidad, demanda y deseo;
con ellos Lacan establece la dimension de lo reprimido originario en una érbita no
lingUlistica;

-Haciendo abstraccion de un sector donde el texto liga sexualidad y deseo, un
segundo desarrollo plantea que la represion secundaria del Falo designa a lo
reprimido originario.

En una séptima parte, si se nos permite la fragmentacion, Lacan define al Falo
como razén del deseo y lo compara con la media y extrema razon de la division
armonica (punto que se desarrollara recién en el seminario XIV).

Los dos ultimos paragrafos son perfectamente eliminables de la ilacion del texto,
aungque no por eso carezcan de importancia en si mismos. En el octavo paragrafo
Lacan deduce la castracién a partir del ser y el tener; y en el noveno, extrae las
consecuencias sobre la relaciéon entre los sexos. Esta u(ltima cuestion puede
exponerse en un cuadro de doble entrada:

DEMANDA VERDRANGUNG FRIGIDEZ
DESEO HOM@&XUALIDAD INFIDELIDAD
+ + +
H -/virgen, prost. se congiige s/ el deseo siempreaot
M +/castrado/muerto se constituye & demanda con el mismo objeto

En tanto el amor se define por “dar lo que no se tiene”, el hombre encuentra
satisfaccion a su demanda de amor (la mujer no tiene), y, al revés, la mujer no
puede satisfacerla (el hombre tiene). En el deseo las posiciones cambian de signo
si entendemos que se refieren al Falo (o al pene, mas simplemente). El hombre no
podra satisfacer su deseo en el objeto heterosexual. Lacan sefala que lo buscara
en la virgen (metafora por la ausencia) o la prostituta (que simboliza al Falo
anonimo de todos los hombres). En general, la posicion del deseo masculino queda
conectada con el fetichismo, la condicion erdtica, etc. Las figuras sustitutas en la
mujer surgen en el plano de satisfaccion de la demanda: el amante castrado o
muerto. En un caso le falta el pene, y en el otro la vida. Estos fantasmas permiten
“imaginar”, situar al hombre no teniendo. El deseo de la mujer, en cambio, resulta
satisfecho puesto que halla el pene en el partenaire. De aqui resulta una compleja
trama de identificaciones que desemboca, bien mirado, en la comedia. El no es él.

Ul presente articulo se encuentra inédito hasta la fecha.

28



Y ella no es ella. Por ejemplo, el hombre, cuando ama a una mujer, queda situado
del lado femenino. En cambio, si la desea su posicidon es masculina. Es obvio que
pocos afios después estos enunciados debian desembocar en la ausencia de
relacion sexual. Lacan se preguntara entonces, manifestando algin asombro, por
qué razon Freud buscé apoyarse en una tragedia: el Edipo.

La represidon secundaria —continuando el comentario de las consecuencias de la
cuestion falica— afecta mas firmemente al hombre, que porta el signo falico, que a
la mujer. En el desarrollo del texto esto es particularmente visible.

Con la homosexualidad, Lacan retoma el planteo de la demanda y el deseo en
relacion con el Falo: la homosexualidad femenina se monta sobre la linea de la
demanda, busca satisfaccion al amor, y puede decirse que la condicion que la
constituye es que el partenaire no tenga pene. En la homosexualidad masculina la
condicién erdtica es la contraria: el partenaire tiene que tener pene. Satisface,
pues, el deseo.

Respecto de la frigidez, Lacan sostiene que es mal tolerada por el hombre puesto
que no puede evadir la responsabilidad, mientras que es mejor admitida por la
mujer, que tiene coartada.

Por ultimo, la infidelidad en el hombre tiende a hacer serie. El hombre busca “otra
mujer”, es decir, desdobla al objeto. El desdoblamiento estd presente también en
la mujer, pero sobre el mismo objeto. Hay que recordar aqui las figuras de la
virgen y la prostituta, y el amante castrado o muerto.

Pp. Tema Ilacion

1) 279-82 (685-88)'  fase falica ejercicio retdrico para subrayar
a tesis (datos clinicos freudianos y
polémica con Jones)

2) 282-83 (688-89) significante tesis: abordaje significante del Falo
(final de p. 283)
3) 283-84 (690) Falo como signi- tesis especifica del texto: el Falo
ficante es el significante que designa los

efectos del significante

4) 284-85 (690-91) necesidad, demanda y Urverdréngung no linglistica
deseo

5) 285-86 (691) relacion sexual/deseo liga al deseo con la sexualidad

6) 286 (692) barra Verdrdngung del Falo

7) 286 (693) algoritmo Fi = razon del deseo (media y
extrema razén de la division
armonica)

8) 287 (693-94) ser y tener
consecuencias respecto de la

9) 287-89 (694-95) demanda, deseo, castracion y relacion entre los

homosexualidad, etc. sSexos

29



Los paragrafos cuarto y sexto son, pues, decisivos. En ellos descansa la
demostracion y el alcance del escrito.

En un plano formal, el problema que resuelve el caracter extralinglistico del Falo
consiste en que un significante “del cdédigo” no podria designar el conjunto de los
efectos del lenguaje sin quedar afuera. Esto obliga a recurrir a un elemento ajeno
al codigo. Se halla aqui el mismo razonamiento que introduce al objeto (a) en los
grafos del deseo.

Mas cerca del texto, el problema radica en que lo que no puede decirse en el
lenguaje (represion originaria) resulta designado por lo que “se calla” (la
Verdréngung del Falo). Hay que observar que lo reprimido originario no es
designado por el Falo sino por la represién del falo®. O, lo que es decir lo mismo,
resulta designado por un desplazamiento (ya aqui el abordaje del agujero —sera un
clasico en los seminarios del ultimo Lacan, en los nudos—, del sexo, de la
castraciéon, es problematico). Por esta razon el texto identifica al Falo con el velo
(por ejemplo, en el seminario V se tratara a veces del corpifio de la histérica, del
juego de ocultamiento, etc.), pero en lo fundamental, y en cuanto al Falo, se trata,
como dijimos, de un agujero (de ahi que se produzcan tantas referencias —en este
texto y en otros lugares ligados al mismo tema— a temas iniciaticos, vale decir,
velados). Al perforar la cadena significante, el Falo permite que “la turgencia vital”
irrumpa en el terreno de la representacion. La satisfaccion exige presencia, la
representacidon no la tolera, y el Falo, al perforar la cadena, posibilita la existencia
de un terreno comun, que solo puede situarse mediante la letra (pero para acceder
a esta problematica hay que dirigirse a otros textos)3.

Notas

1. La paginacion corresponde la edicion castellana de Escritos I, siglo XXI, México, 1972, 22
ed. Entre paréntesis figura la referencia a Ecrits, Seuil, Paris, 1966.

2. Este escrito, tan riguroso en el tratamiento de la relacion del lenguaje con el sujeto y el
falo, presenta, sin embargo, tres errores a este respecto muy llamativos. La expresion “¢a
parle” es el primero. Como se sabe, esta expresion, tan usada en aquella época y
largamente tratada en el texto, serd objeto de refutacion en el seminario XIV. Otra
expresion “El inconsciente es lenguaje” es un hapax incomprensible. Sobre este error la
demostracién principal patina peligrosamente. Por Ultimo, y no sé si decir que también se
trata de una expresion, quiza el pasaje del aleman original al francés —este escrito fue
redactado inicialmente en aleman y luego traducido al francés- dejé un acento indebido
sobre el griego Logos (sic).

3. Por ejemplo, un buen lugar para comenzar a interrogarse sobre las distinciones que
afectan a estos problemas son las lecciones del seminario XVIII donde Lacan aborda La
carta robada, y precisa que no se trata alli de la carta (/ettre) en el sentido de la letra sino
del Falo.

30



LA CAUSA FALICA"

Si observamos que el organonl (los diez primeros seminarios) constituye la base
que permite deducir, una decena de afios después, la caracteristica parasitaria del
goce falico —la faz sémica, casi visible, de la carencia propia del instrumento
copulatorio2—, que un grupo intermedio y metddico3, cartesiano, de seminarios
demuestra la no-relacion4 (ligada al fracaso, la falla propia del acto analitico; o
bien, al sujeto supuesto saber en tanto rechazo del sexo; o, aun, al Falo como
significante fuera-de-sistema) y desprende desde alli el goce del Otro y, luego, la
suplencia del sentido5 (en los discursos y las formulas de la sexuacion; se trata en
esencia de la /dgica de la castracion en estos cinco seminarios), debemos admitir
gue veinte afos de ensefianza se simplifican y convergen en el nudo:

J(¢) — no-relaciéon/I(A) —> sentido = ® (X) = nudo borromeano

(1/X) (XI/XV) (XVI/XX) (XXI/XXVII)
organon método logica de la J(p)/ I(A)/sentido
castracion

En efecto, sus intervalos recogen el goce falico, el goce del Otro y el sentido. El
trébol se recorta sobre el fondo del nudo: la triada R.S.I., y cada uno de los goces
queda excluido de un registro.

Veamos, entonces, puesto que todo converge alli, la ensenanza del Ultimo y el
“muy ultimo Lacan” -segun la expresién de J.-A. Miller-, donde el nudo se
despliega. El tramo final de la obra retoma el caracter de seminario en su sentido
pleno. Y esto en dos vertientes: por un lado, se trata de una investigacion
relativamente abierta; por otro, encontramos intervenciones diversas, invitados que
toman la palabra. Pero estos dos hechos no impiden seguir un hilo: la idea principal
que se persigue, mas alla de la sintesis que se produce y en correspondencia con
ella, consiste en aislar la no-relacion, lo real. Intentaremos aqui restituir la ilacion
de estos seminarios poniendo cierto énfasis en sus titulos.

El seminario XXI presenta definitivamente en sociedad, después de algunas
dilaciones, al nudo borromeano. Para entrar en tema directamente recordemos que
la no-relacion queda ligada al (a) en tanto este simboliza el borde del nudo.
Encontramos, una vez mas y por ultima vez, el limite impuesto por la exclusion del
sexo. Esta idea6 -tan crucial como dificil de asimilar, no carece de antecedentes en
los primeros seminarios: el secreto del psicoanalisis, decia Lacan entonces, es que
no hay Otro del Otro-, termina de cernirse en Encore. El seminario XX podria
perfectamente haber cerrado el ciclo. El sistema decimal prestaba su ayuda. Pero
Lacan, poco inclinado a la debilidad mental, decide continuar y los temas ligados a
la ldgica, al borde real del lenguaje y su cifrado, se imponen, a la par de un
programa teorico que gira hacia la matematica y el nudo. El (a) se inscribe en el
punto central, donde la norelacion queda oculta y bordeada. Es la definicién propia
del nudo, que se equipara, por tanto, a la zona erdgena freudiana. Resulta de aqui
una simplificacion importante en lo que atafie a este periodo: el lenguaje tapona el
agujero corporal y produce esfera7. Donde deberia centellear el no-todo, la imagen
del cuerpo y el anudamiento se imponen8. Un cuerpo perforado, e impedido de

Y Este articulo originariamente fue publicado en: www.elpsitio.com.ar/, 8 de Junio
de 20009. Posteriormente este escrito aparece publicado en:
http://trialectica.blogspot.com/, en Agosto de 2010 con el agregado de las notas a
pie de pagina.

31



gozar de si, resulta atravesado por la lengua, a la que faltan los significantes del
sexo. Las hiancias deslizan una sobre otra. La lengua y la zona erdégena pretenden
aparearse. Pero, en definitiva y mas lejos, solo hay goce de lo real. Esta
perspectiva representa, en buena medida, el estado actual de la teoria
psicoanalitica. Los no incautos (/es non-dupes), tomando partido por la histérica y
hablando entre los muertos, manifiestan que el sentido subyacente es sexual. Y
enuncian alguna conjetura sobre la materia en cuestién, a la que nadie responde y
en la que terminan empantanados. Los nombres del padre (les noms du pére), en
la misma vena, sustituyen la norelacion. Dicho de otra forma: lo real obliga a
suponer. Es necesario, por lo tanto, trabajar sin hipétesis, incautarse. Aun asi -y,
en parte, por esto mismo—, el clasico nudo de tres redondeles —comparémoslo
ahora al inconsciente, o mejor, a la represion primaria, al agujero mismo del sexo—
resulta practicamente inoperable9.

En R.S.I, el seminario XXII -R.S.I. son los nombres del padre, recordémoslo, en
tanto velan el sexo-, un cuarto redondel, el sintoma, comienza a intervenir sobre el
nudo (la prohibicidn del incesto, el agujero de lo simbdlico, y el padre como
elemento incondicionado que lo duplica, la nominacidon, constituyen un tema
conexo). Y esto porque lo real excluye el sentido. Correlativamente, el sintoma
conserva sentido en lo real. La practica analitica encuentra asi justificacion (puede
aplicarse a reducir el sentido). La expansién del goce falico, ligada a la ex-sistencia,
su anomalia, refiere al sintoma. La castracion —que implica lo real del sexo— vy el
Nombre del Padre se encuentran en la no-relacién10; y esto pone en juego dos
niveles: imposibilidad y prohibicion, ausencia de relacion y duplicacion en el
sintoma.

En la teoria de Lacan, unos anos antes, el goce falico se independiza en la misma
medida en que el instrumento copulatorio resulta negativizado por la subduccién
significante. El (a), bajo la especie de -¢, deviene causa del complejo de
castracion. Asimismo, la suplencia del sentido a la no-relacion se habia consolidado
via la F(x) de las formulas de la sexuacion (la funcidn falica, aun la premisa
universal del falo —como diria Freud—, es del orden del sentido; por eso abre, por
debajo, a la significacion: la ab-sens de la relacion). El goce del Otro, por su parte,
sigue al hecho de que el Falo no unifica los goces: distribuye dos sexos, pero no los
ordena; volatiliza lo que el significante podria inscribir. Con el nudo, ahora, se
aborda directamente y en cada una de sus aristas que el sexo no hace relacion. Sin
embargo, a primera vista asistimos a una inversion —una de las agudezas del
nudo—: el goce falico se adosa al cuerpo, el sentido deviene tributario del universo
que se produce en el anudamiento y el goce del Otro desaparece como limite. Los
intervalos componen el borde del (a) —nunca tan homotdpico de la castracion como
aqui— y proveen su espectro. Dios, para ejemplificar lo que ocurre con el nudo, es
idéntico al agujero. Queda, como contragolpe de su creacion, fuera de-universo. Es
el no-todo. Paralelamente, y es lo que nos interesa, en estos desarrollos (y antes y
principalmente en Encore), es también el caso de La mujer (que por eso ocupa ese
lugar: representa la exclusion del sexo —no se trata ya de qué quiere la mujer,
como se preguntaba Freud—, es no-todo).

El seminario XXIII persigue un telescopiado, una reproduccion de la norelacidon que
no resulte tributaria de lo simbdlico. El ejemplo, se sabe, es el nombre de Joyce (el
goce y el sintoma en aposicion), y, en especial, su texto Finnegans Wake. El Ego de
Joyce caracteriza la extrema individualidad del escritor irlandés y define un tipo de
sintoma que consigue esquivar la nominacion simbdlica y, por tanto, el sentido
(luego, es inanalizable). Eso lo especifica y singulariza (en el sinthome, del que
Joyce pretende dar la féormula). Joyce hace agujero (duplica, reproduce la no-
relacion) de otra forma, y anuda sin pasar por lo simbdlico del Nombre del Padrell.
La especificidad de este sintoma continla la investigacion de Lacan sobre lo real. Y
si los temas joyceanos de la esfera y la cruz —no solo porque se puede hacer un

32



nudo con ellos: son agujero y universo— anticipaban la eleccién, no hay que olvidar
que Joyce “sabia que las mujeres eran su cancién” (que no es poco decir, ni algo
corriente).

L’insu, el seminario XXIV, interroga la huella improbable de lo real, pasando del
sintoma a las formaciones del inconsciente (al lapsus). Antes se habia alcanzado la
exclusion del sentido: el Otro de lo real. Ahora, Lacan intenta demostrar —es el
paso siguiente— que no hay huella que permita acceder o inscribir lo real. Con ese
proposito examina el pasaje de interior a exterior (el toro vuelto trique), revisa la
cuestion de la memoria, pone en entredicho la gramdtica en la lengua, menciona
repetidamente la debilidad mental, y, su revés, el Uno que “dialoga” solo, el
parasitismo del significante, que no haya despertar, el significante nuevo, el
Proyecto de Freud, lo confuso del inconsciente freudiano y la tesis de Madeleine
Cavet, alude a la estafa analitica, juega con la materia (/'dme-a-tiers), etc. En
ninguno de estos temas, insistimos, hay huella. Solo un impasse de la formalizacién
nos advierte de lo real. Asi pues, la une-bévue hace redondel, hace agujero —y lo
interroga—, un agujero, si se quiere, impropio (porque es otro que el agujero de lo
sexual, y se emparienta asi a la estructura, al telescopiado, del sintoma). Se
propone como huella y gira en redondo en el intento. No existe entonces forma de
reducir la representacion. El uno (o si se prefiere, la una) equivoco, falso,
perforado, desliza sobre lo real del sexo. Se ajusta a la estructura y queda del lado
del amor (de transferencia) o de la poesia o los juegos del significante. La “unitud”
inconsciente se multiplica (el Unbewusst se hace amor, s‘aile a mourre; el sintoma
muestra su varité). L’insu alcanza la lectura (la hiperlectura) que Lacan hacia de
Freud: en un extremo la sorpresa del chiste o el lapsus, y en otro, Ia
extraterritorialidad de la sexualidad, su caracter forcluido. Nos encontramos con un
mas alld del inconsciente freudiano, un real inaccesible a cualquier tipo de
representacion.

En el seminario XXV -abandonada la “idea optativa” de hallar un significante nuevo
que permitiria aprehender lo real-, decanta una consecuencia que en su tiempo nos
tomd por sorpresa: la lengua es un mal util. Es el momento de concluir sobre
ellal2. No hay donde detenerse. éComo distinguir, por ejemplo, los suefios sofados
por Freud y relatados en Die Traumdeutung y la teoria que se sigue? éPor qué se
trataria de una teoria de los suefios y no de una mera asociaciéon? La “demolicidn
del templo” -otra expresion del Dr. Miller nos presta nuevamente ayuda- y, sobre
todo, del templo freudiano, estd en plena marcha. Vivimos troumatizados por el
lenguaje. No obstante, hay un residuo atribuible a la relacidn sexual: el cero y el
uno. Lo que queda en el ser parlante de la relacion refiere al nimero. Se encuentra
asi otro valor del nudo. E/ momento de concluir presenta otra acepcion. No se trata
Unicamente del nudo como pasible de ser reducido a la zona erdgena, sino de una
propiedad del anudamiento que también resulta de inscribir la no-relacion. El hecho
de que el cero pueda identificarse con lo que adviene no anudado, flotante, en el
nudo, y el nudo “ingenuo”, prét-a-porter, por asi decir, al uno, ubica una faceta
positiva de la ausencia de relacidon. La relacidon sexual refiere al nimero (retomando
diversos desarrollos anteriores del Seminario: el cuerpo como saco vaciol3, por
ejemplo): “Hay algo que acontece por intermedio de lo que se reduce en la especie
humana a la relacion sexual. ¢Qué es lo que se reduce a ella en la especie humana?
(...) La numeracién”14. El residuo de la relacidon -no hay que confundirse en este
punto-, no es el (a): se trata del nudo mismo. Ante todo, nos enfrentamos aqui al
tema de la cifra, a la relacion circular del residuo de la relacidon, -no se sabra que
fue primero: si la ausencia de relacién o el lenguaje-, con la lengua. (Quiza en
estos desarrollos se encuentre una respuesta a Chomsky. Una limitaciéon de la
combinatoria significante cuya causa se supone genética —algo ordena sujeto y
objeto gramaticales—, un cierto binarismo propio del cortex, una zona del cerebro
que permite descifrar los signos (que Chomsky supone en la base de la adquisicion

33



del lenguaje y especialmente de la gramatica: el lenguaje “I"”) puede, en efecto,
cotejarse con la idea de Lacan.)

El lenguaje solo opera su captura sobre lo real como agujero. Y, por lo tanto,
movilizando al nimero. De ahi que el psicoanalisis gire en una orbita similar a la de
la ciencia sin alcanzarla. Recordemos la objecion de Karl Popper. La ciencia, a su
turno, solo captura su fragmento de reall5 a partir del nimero.

Tampoco ella escapa al acoplamiento de lo real y el fantasma (otro de los valores
del nudo). En cierta forma, para responder a Popper, Lacan se “lleva puesta” a la
ciencia. Asi, nos hallamos con la estofa supuesta en la metafora de la materia y lo
real. Se trata, en lo que atafie al psicoanalisis, del abuso de imputar (a tal punto)
materia al sexo -Lacan dixit-. La topologia adquiere un peso decisivo en tanto es la
Unica via por la que puede plantearse un despertar. La topologia y el sexo excluido
son una sola cosa (la equivalencia entre topologia y estructura es el Ello —dice
Lacan atribuyéndolo Unica e intencionadamente a Groddeck—). Si el mundo es
representado, y no hay otra parte, porque no hay otra cosa que objeto y
representacién, no hay garantia ninguna. El sistema filoséfico de George Berkeley -
ensefia Lacan cuando imprevistamente, y sin la opinidon de Popper, invita al obispo
en ...Ou pire-, es irrefutable. Unos anos después, leemos: “Se hace una diferencia
entre el objeto y la representaciéon. Esto se sabe porque se lo representa
mentalmente”16. “Aristoteles -agrega Lacan- hubiera podido dar soporte a la
topologia, ipero no hay huella en él!'”17. Si la representacion es plana, si en cuanto
intentamos volver sobre ella la apisonamos, no hay forma de saber hasta donde se
extiende sobre el objeto. Son lo mismo. Es el suefio en el que vivimos sumergidos.
De alli, entonces, la importancia de la matematica (y del nudo): permite corregir el
objeto, es decir, prescinde de él18. Los matematicos, que saben de quién hablan,
no saben de qué hablan —Lacan recordaba cada tanto a Russell—. La cuestion del
objeto es todavia mas delicada en cuanto se advierte que existen diversas
presentaciones. Se representa —la lengua se esfuerza en alcanzar el Todo— a partir
de lo Universal (la abstraccion del sexo y el parentesco —Edipo pedagogo-—,
digdmoslo al pasar, es el punto preciso en el que la teoria psicoanalitica
zozobral9). La resistencia (a despertar) es representacion. Lacan quiere despertar,
al contrario de Freud, y apela a la topologia20. En este seminario, y después de
algunas dilaciones en los anteriores, la letra deviene definitivamente sintoma.
Correlativamente, la marca sobre la que gira dos veces el analisis —se trata del
tema del pase— es el sintoma (observemos que, curiosamente, este Ultimo término
no figura en Proposicion). Incluso, agrega Lacan, una sola vuelta puede bastar si se
advierte de qué se es cautivo.

El seminario XXVI -el tiempo que abre la conclusién-, aborda el nudo borromeano
generalizado y el tercer sexo (y la iniciacién supuesta, el Falo).

Se trata, como se intuye, de temas ligados. Lacan investiga aqui la posibilidad de
que cortando dos, tres, cuatro redondeles sobre un nudo de seis, siete, ocho o
nueve, por ejemplo, se pueda desanudarlo borromeanamente. La diferencia entre
los redondeles —otra forma residual del nudo—, o toros, sustraidos y el nudo inicial
permitiria aislar la no-relacién. Desafortunadamente, Lacan obtiene una diferencia
de dos (seis menos cuatro, siete menos cinco, etc.); el dos es neutro, no agrega
nada, y el tres, borromeano, si lo obtenemos, nos deja donde estdbamos. No sirven
a la busqueda de Lacan. En general, este seminario continda persiguiendo lo real en
una transformacién de diversas superficies que resisten (el tiempo, el hiato que hay
que colmar) y muestran asi su pertinencia.

Y finalmente, La disolucién, el seminario XXVII. Entre estos documentos y textos

debemos subrayar una expresion: “la causa falica”. Es la herencia, el concepto y la
operacion, asume Lacan, de la que partié su ensefianza2l. Y que él llevd hasta la

34



ausencia de relacién. Hasta el malentendido del sexo (las mujeres no carecen,
aunqgue se piense y quiera lo contrario, de goce falico y, por tanto, el Otro falta; asi
liberadas, son las mejores o las peores analistas).

Retroactivamente, si hasta aqui todo fue serie falica, el Seminario queda hilado en
su conjunto. Se ve, entonces, que la simplificacion que comporta comprender y
situar el alcance tedrico de la exclusion del goce sexual, lo real del sexo, alcanza
todos los desarrollos. Por otro lado, la disolucion extiende el nudo sobre los
miembros de la EFP. Lacan se retira22, corta el Uno.

Desanuda. Alude, en la ocasién, a un real en juego que trasciende a la experiencia
analitica. El acto de Lacan lo confirma y se conforma a él. Que La disolucién forme
parte de la serie demuestra que se trata, a pleno derecho, de un seminario23. Y si
el titulo del Seminario en conjunto falta —nunca fue enunciado—, se puede ahora
sugerir uno: La causa féalica.

En resumen, pasamos del tres al cuatro (desde el XXI al XXII), y el sintoma
aparece como sentido en lo real; Joyce ejemplifica un anudamiento que no adscribe
a la nominacién simbdlica y concluye el desarrollo sobre el sintoma; en el XXIV la
idea de real se consolida aun mas, se ve impedido todo acceso: solo un impasse la
provee; el XXV, en la linea del anterior, propone al nimero como residuo de la
relacion sexual; el XXVI intenta aislar la norelacion por otra via (pero siempre
acrecentando el nimero de redondeles): el nudo generalizado; el XXVII, con el acto
de disolucion, promueve un real mas alla de la institucion24 (ligado al malentendido
falico).

La relacién sexual se encuentra con los no-incautos (muchos de ellos, los que
interesan, analistas25), se torna intersintomatica, refiere al namero, vy, finalmente,
la exploracion minuciosa, serial (el Seminario, no solo estos siete seminarios) de
una sorprendente paradoja confluye y se liquida —para volver a lanzarse en otra
via— en lo que la causa.

Notas

1. Cf. el resumen de Les quatre concepts que Lacan redacta para el anuario de la Ecole
pratique des hautes études, en la contratapa del seminario XI (Seuil, Paris, 1973).

2. En rigor, el objeto, —¢, como causa del complejo de castraciéon solo termina de
consolidarse en los seminarios XIV y XV: cuando se hace del defecto virtud, de la castracion
sujeto.

3. Con la no-relacién se produce una coincidencia de marcas que constituye el tema principal
del grupo de seminarios que van desde el XI al XV. En efecto, —@, la funcion

imaginaria de la castracidén, converge con la falta de partenaire, con la A (y, por supuesto,
con el par antindmico del Otro: ®@). Sin esta coincidencia de cortes —el corte del fantasma
corta al campo del Otro (obsérvese, por ejemplo, que si —¢ da cuenta del acto es porque la
falta se toma como objeto: vale en dos dérdenes, como objeto y como signo, un solo
elemento consuma la repeticidon, implica y barra al sujeto y al Otro en un mismo
movimiento)— se hace practicamente imposible situar la légica de la castracidn y la suplencia
del sentido a la sexualidad, es decir, la continuacion del Seminario. La topologia no podria
tomar lugar para situar la exclusién. La suplencia del sentido no tendria relacién ninguna con
lo real del sexo.

Desde entonces, el sexo no haria cuestidon. Dicho en otros términos, resultarian dos formas
de plantear la sexualidad: la que plantea el psicoanalisis, como suplencia félica, y otra real,
ajena por completo al asunto. Descartes, pues, no desconfié lo suficiente de su genio
maligno (y no solo en lo que atafie al espacio; la teoria de los autématas al parecer lo
distrajo de la cuestion del sexo del genio).

4. Al organon, lo sefialamos en el texto, siguen una serie de seminarios metddicos (en
sentido estricto y cartesiano). Lacan encuentra oportunidad, en la crisis que lo obliga a
abandonar Sainte-Anne, de tomar la irrupcién de lo real en relacion con la subversién del
sujeto del saber. De la suposicion del sujeto en la diada sexual —la via progresiva del
organon en cuanto alcanza parcialmente a —¢ y, sobre todo, en tanto va exponiendo la
teoria del fantasma— pasamos al deser y la destitucion subjetiva, a la imposibilidad de la

35



relacion sexual. Lacan se dirige, pues, al otro extremo (cf. la contratapa de Les quatre
concepts, op. cit.): al sujeto supuesto saber y la imposibilidad que cierne. La direccidn
“progresiva” hacia el velo y el Padre se vuelca, en el mismo corte de la cinta de Moebius, si
se nos permite decirlo asi, y “regresa” al sexo, al ® excluido de la cadena. Si los primeros
diez seminarios son freudianos, -0, cuando menos, resultan de un comentario de los textos
de Freud-, desde el seminario XI al XV (y aun un sector del XVI) asistimos a una exposicién
que pone en juego la relacién entre los fundamentos del psicoanalisis y el sujeto cartesiano,
y donde queda comprometido lo real. El otro seminario XI, Les noms du pére, permite, a
pesar de consistir en una Unica leccion, situar el umbral de ese pasaje. El Shadai, que iba a
constituirse, muy probablemente, en objeto de un desarrollo mas amplio, nos provee el
primer paso del giro que toma Lacan. El Shadai y los cuatro nombres que resultan de las
letras no son ni mas ni menos que el Nombre (perdido). Alli convergen las puntualizaciones
gue Lacan provee en relacidon con La identificacion, el nombre propio, la metéafora paterna,
asi como la cuestién de la descendencia (cf. El sacrificio de Isaac, de Caravaggio), la voz, el
carnero primordial (el totem), la marca de circuncisidn, etc. Dios se llama “Yo soy” (en otros
desarrollos, convergentes con los que citamos antes, Lacan traduce la expresion hebrea Eyé
acher eyé como “Soy lo que soy”, y agrega: arréglensela). Un deslizamiento de uno a otro
tema, cierta equivalencia —aunque un mundo separa estos enunciados, y aun cuando el
Seminario obedece en este pasaje a razones profundas— con el pienso cartesiano es visible a
poco reflexionar: Pienso: “luego soy”; Me llamo: “Soy”. El Cogito —y el cogito freudiano— es
la continuacion, por otra via, de estos desarrollos interdictos. Y uno de los nombres del
padre, cabe suponer, era Descartes (a su turno, enmascarado). Es importante observar que
el Shadai, y toda la reflexion de Lacan sobre este punto, puede simplificarse atendiendo a la
numeracion posicional (el plural deviene deducible naturalmente desde aqui). El Nombre, los
nombres de Dios, resulta equiparable al lugar vacio, a la suerte de marca —obviamente
también al cero—, que permite ordenar unidades, decenas, centenas... La numeracion
posicional produce un vacio en el que toma lugar el nimero. Una segunda cuestion que iba a
resultar objeto de analisis en Les noms du pére —y que hace directamente al pasaje a los
seminarios siguientes— llevaba al tema de la corporeidad de Dios (la tradicidon judia) y la
trascendencia de la materia.

Este punto toca a la relacion de Lacan con Freud (y de Freud con el judaismo), y es aludido
en diversos sectores de la obra (Proposicion es el mas conocido). La materia a la que se
confiere trascendencia en el psicoandlisis (freudiano), obvia decirlo, es la sexualidad. En E/
despertar de la primavera —para citar uno de los “periféricos”, un texto menos divulgado—
Lacan escribe: “Esta tarea (pensar el inconsciente, la experiencia que instaura su régimen)
quedd a mi cargo, hasta que alguien me releve de ella (quiza tan poco judio como yo). Que
lo que Freud delimité de lo que él llama sexualidad haga agujero en lo real, es lo que se
palpa en el hecho de que al nadie zafarse bien del asunto, nadie se preocupe mas por él.”
Para decirlo con todas las letras, no se trata de materia sexual, de la materialidad del sexo.
El interés de Lacan en el estructuralismo, mas alla de la “influencia” de Jakobson y Lévi-
Strauss, y del signo y el significante, gira en la misma orbita: si la “inteligencia” esta en el
espiritu, en la materia, o en otra parte; si Dios cree en Dios, para volver tanto al motivo
biblico de Isaac como a una vieja e insistente pregunta de Lacan.

5. Resulta decisivo aqui observar la diferencia entre el sentido (que hace a la suplencia de la
relacidn, -que resulta del anudamiento, y que hace asimismo a la diferencia de los sexos-, y
gue por eso se ubica como exterior a lo real) y el goce falico (que hace al 6rgano, y se halla
fuera del cuerpo, de lo imaginario, por mucha relacién que mantenga con el goce sémico).
Sin salvar este obstaculo de lectura, el nudo no puede abordarse correctamente. Dicho de
otra forma, el sentido resulta del anudamiento del sexo (la no-relacion).

6. En mas de un aspecto, aunque no se la encuentre explicitamente enunciada, la idea
podria retrotraerse a 1953. Los registros, en ese aspecto, responden a la forclusion del sexo,
y la tesis del inconsciente estructurado como un lenguaje acompafia el movimiento.

7. Asimismo, se simplifica la practica, aludiremos a esto mas adelante en el texto, en
relacidn al estatuto que cobra el sintoma una vez cernida definitivamente aquella exclusién.
El arduo recorrido del Seminario que conduce al acto analitico, a Proposicién, encuentra una
forma mas simple de expresion.

8. El tener (el cuerpo) es previo al Ser, sostenia Lacan (las consecuencias filosoficas que se
siguen, si se toma esto en serio, son devastadoras). Digamos rapidamente que el tema del
Ser —la ontologia en general— permite esquivar un dato crucial: la castraciéon. El nudo
demuestra, o, al menos, muestra, que el hombre, lejos de la esfera del Ser, estd hecho para
perder algo (cf. las referencias de Lacan a Le guerrier appliqué, de Jean Paulhan). De este
tener, ademas, se deduce una faz del sintoma como acontecimiento del cuerpo (Juanito lo

36



sabia bien). En tanto el cuerpo estd anudado, reducido a un agujero que lo presenta como
una burbuja, sobre un escabeau, no hace problema.

9. El nudo de tres, de todas formas, se basta. Constituye el punto de partida. Esto hace que
el sintoma, el Nombre del Padre, adquieran, en los desarrollos que siguen, un caracter
suplementario. Lacan observa al respecto que el hecho de que no sean necesarios no implica
que desaparezcan; al contrario, no dejan de manifestarse. Por otro lado, observemos que si
fuera posible abrir en tres partes el nudo, separar sus anillos, manteniendo intactas y
aisladas las propiedades de sus registros, si no perdiéramos en ese corte la no-relacidn,
quizad hallariamos la zona erdgena, la masa fonica, y la vida, la sexualidad como una
infeccion. La desnudez que se nos presenta no es muy alentadora: bordes, filamentos de
goce y bacterias. (No carece de interés comparar esta imagen del hombre, que desciende del
nudo, con el homo sacer de Agamben, el musulman, producto de la biopolitica.)

10. Se trata, sin exagerar demasiado, de un /eitmotiv de Lacan, que se encuentra, por
ejemplo, en La significacion del falo: “¢Cual es el nexo del asesinato del padre con el pacto
de la ley primordial si estd incluido en €l que la castracion sea el castigo del incesto?” (J.
Lacan, Ecrits, Seuil, Paris, 1966, p. 686).

11. El desanudamiento temporario libera la relacion entre el agujero de lo simbdlico y la
imposibilidad, el agujero del sexo. Hasta alli, y hasta cierto punto, indiscernibles. Esto
posibilita el sintoma. La duplicacién que provee el Nombre del padre del agujero de lo
simbdlico puede dejar de funcionar como sustitutiva, como el nudo mismo, y no restablecer
la no-relacién, no anudarla. En cuanto cada uno de los redondeles comporta un agujero,
nada obliga a reanudar por via simbolica, aunque se trate de la forma mas comun. Nada
impide que el registro que duplicandose corrija la falla del nudo pueda ser lo imaginario o lo
real. Si esto es lo que se produce en el caso de Joyce, el incesto no podria ser para él el
sentido del goce.

12. La técnica del corte presupone hasta cierto punto esta idea, hay que observarlo, ligando
los extremos de la ensefanza de Lacan.

13. Para este punto, cf. la exposicion rigurosa y elegante de J.-A. Miller, Notice de fil en
aiguille, en J. Lacan, Le sinthome, Seuil, Paris, 2005, esp. pp. 213-214.

14. Cf. J. Lacan, seminario XXV, leccién del 20 de diciembre de 1977, inédito.

15. En tanto la aprehensién de lo real es fragmentaria, las leyes cientificas pueden
modificarse. No son inmutables. (Cf. Henri Poincaré, L’évolution des lois, en Dernieres
pensées, Flammarion, Paris, 1963, pp. 48-67.)

16. J. Lacan, Le réve d’Aristote, en Bulletin de I’Association freudienne internationale, n° 86,
Paris, enero del 2000, p.3.

17. Ibid. No obstante, se halla un comienzo de escritura en el organon aristotélico: cuando
reemplaza enunciados por letras.

18. Se corrige el objeto hasta llegar a lo real. La no-relacion es la correcciéon por
antonomasia del objeto. En parte es por esto que el Seminario, haciendo serie, vuelve sobre
el tema de la escritura en diversas épocas y en relacién a distintos temas (por ejemplo:
grafos del deseo, seminario XIII, seminario XVIII, los nudos).

19. El seminario de Lacan subraya en ese momento de su desarrollo la importancia de la
historia de la escritura (James Février) —libera, en términos del nudo, lo imaginario sugerido
por lo simbdlico— en tanto inspira la idea de que no hay relacion sexual (cf. seminario XXV,
El momento de concluir, leccién del 15 de noviembre de 1977, inédito).

20. Ese despertar toca la cuestion del monoteismo. El despertar eliminaria la existencia de
un pensamiento en la base del mundo. Se intuye aqui una de las miras del “pensamiento” de
Lacan: comenzar a salir de la era teoldgica.

21. J. Lacan, La disolucion, leccion del 15 de enero de 1980, inédito.

22, En cierta forma. -siguiendo la via de hiperlecturas-, la apertura del psicoanalisis a los no
analistas, en la fundacion de la Escuela Freudiana de Paris, dejaba prever alguna forma de
disolucion.

23. En otro plano, y atendiendo a textos o temas que podrian considerarse un punto cero de
lectura, el sofisma del tiempo légico contiene en buena medida la técnica del corte de la
sesion. Y este lleva, al final de la obra, al lenguaje —insistimos-, como un til inadecuado.
Curiosamente, un capitoné similar, en concepto y dimensidn, se halla en otra de las lecturas
toponimicas que Lacan realizé sobre Freud: el problema inicial de la resistencia (cf.
Psicoterapia de la histeria) conduce casi medio siglo después a otra aporia, el analisis
infinito. Freud también tenia sus vueltas y conocia de puertas giratorias.

24. “Pero ya mi acto demuestra que lo real en juego en la experiencia analitica no se limita
por principio a la sola subsistencia de la Sociedad Analitica.” (La disolucidn, leccién del 15 de
abril de 1980.)

25. La sexualidad, conviene recordarlo, consiste en un defenderse de que no hay Otro.

37



BIBLIOGRAFiAS"

I. Intervenciones y Textos de Lacan transcriptos en Lettres dE L’Ecole

-n° 1, pp. 34-61: La place de la psychanalyse dans la médecine (reunion en La
Salpétriere, 16-2-1966).

-n® 6, p. 39: Intervencibn en la exposicion de P. Benoit:
Thérapeutiquepsychanalyse objet.

-n° 6, pp. 42-48: Intervencion en el congreso de I’ Ecole freudienne de Paris (EFP)
en Strasbourg (12-10-68).

-n% 6, pp. 92-94: Intervencién en la exposicion de M. Ritter: Du désir d’étre
psychanalyste. Ses efects au niveau de la pratique psychothérapique de “éleve
analyste”.

-n% 7, pp. 40 y 42-43: Intervencion en la exposiciéon de J. Nassif: Sur le discours
psychanalytique.

-n% 7, p. 84: Intervencion en la exposicion de M. De Certeau: Ce que Freud fait de
I’histoire: Note a propos de “Une névrose demoniaque au XVII siécle”.

-n% 7, pp. 136-137: Intervencién en la exposicion de J. Rudrauf: Essai de
dégagement de concepto psychanalytique de psychothérapie.

-n% 7, pp. 146 y 151: Intervencion en la exposicidon de J. Oury: Stratégie de
sauvetage de Freud.

-n° 7, pp. 157-166: Discurso de J. Lacan a manera de conclusién al Congreso de la
EFP en Strasbourg (13-10-1968).

-n° 8, pp. 8-10: Intervencion en la exposicion de Ph. Rappard: De la conception
grecque de |'education et de I'enseignement de la psychanalyse.

-n% 8, p. 187: Intervencidn en la exposicion de M. Montrelay y F. Baudry: Sur
I’'enseignement de la psychanalyse a Vincennes.

-n° 8, pp. 199 y 203-204: Intervencion en la exposicion de Ch. Melman: Propos a
prétention roborative avant le Congrés.

-n° 8, pp. 205-217: Allocution prononcée pour la cléture de Congrés de I’Ecole
freudienne de Paris, le 19 avril, par son directeur.

-n% 9, pp. 20-30: Intervencion en la exposicién de Ch. Bardet-Giraudon: Du roman
congu comme le discours méme de I’homme qui écrit.

-n% 9, p. 69 y 74-79: Intervencién en la exposicién de P. Lemoine: A propos du
désir de médecin.

-n% 9, pp. 151-155: Intervenciéon en la exposicion de J. Guey: Contribution a
I’étude du sens du symptéme épileptique.

H Este articulo se encuentra publicado en: http://trialectica.blogspot.com/, en Julio de 2010.

38



-n® 9, p. 166: Intervencion en la exposicion de S. Ginestet-Delbreil: Le
psychanalyste est du c6té de la vérité. Mais est-il simple de savoir de quel c6té est
la vérité?

-n® 9, pp. 176-183: Intervencion en la exposicidon de A. Didier-Weill y M. Silvestre:
A [écoute de I"écoute.

-n% 9, pp. 195-196, 202 y 205: Intervenciéon en la exposicion de P. Mathis:
Remarques sur la fonction de I'argent dans la tecnique de I'analyste.

-n% 9, pp. 254-255 y 260: Intervencidon en la exposicion de S. Zlatine: Technique
de l'intervention: intervention de I'automatisme de répétition de l'analyste.

-n°% 9, pp. 334-336: Intervencion en la exposicion de Cl. Conté y L. Beirnaert: De
I'analyse des resistances au temps de l'analyse.

-n° 9, p. 374: Intervencidon en la exposicion de P. Rudrauf: De la régle
fundamental.

-n% 9, pp. 445-450: Intervencion en la exposicion de S. Leclaire: L’objet (a) dans la
cure.

-n% 9, pp. 471-473: Intervencidon en la exposicion de P. Delaunay: Le moment
spéculaire dans la cure, moment de rupture.

-n% 9, pp. 507-513: Discurso de conclusién al Congreso d’Aix-en-Provence (23- 5-
1971).

-n% 11, pp. 2-3: Apertura de las Jornadas de la EFP.

-n% 11, pp. 22-24: Intervencidén en la exposicion de C. Conté: Sur le mode de
présence des pulsions partielles dans la cure.

-n% 11, p. 114: Presentacion de la exposicion de D. Sibony: L’infini, la castration et
la fonction paternelle.

-n% 11, pp. 137-144: Intervencién en la exposicién de M. Safouan: La fonction du
pére réel.

-n% 11, p. 215: Intervencidon en una mesa redonda convocada por J. Clauvrel.

-n°% 11, p. 230: Intervencidn en la exposicion de J. Allouch: Articulation entre la
position médicale et celle de I'analyste.

-n% 15, pp.16-19: Intervencion sobre las exposiciones introductorias de J. Clauvrel,
S. Leclaire y J. Oury.

-n% 15, pp. 26-28: Intervencion sobre la exposicidon introductoria de S. Leclaire.
-n% 15, pp. 69-80: Intervencion en el Congreso de la EFP, La Grande-Motte.

-n0 15 pp. 132-139: Intervencién en un debate sobre la formacion de los analistas,
introducido por J. Clauvrel.

-n% 15, pp. 185-193: Intervencion en la sesion de trabajo sobre el pase.
-n% 15, 206-210: Intervencion en la exposicion de Ch. Melman: Le dictionnaire.

39



-n% 15, pp. 235-244: Intervencion en la sesion de trabajo sobre la Escuela
freudiana de Italia.

-n% 16, pp. 6-26: Conferencia de prensa a propodsito del 70 Congreso de la EFP, en
Roma.

-n% 16, pp. 27-28: Discurso de apertura del Congreso de Roma.

-n% 16, pp. 177-203: La troisieme.

-n% 16, pp. 360-361: Discurso de clausura del Congreso de Roma.

-n% 17, pp. 221-223: Respuesta de Lacan a una pregunta planteada en Strasbourg.

-n©° 18, pp. 1-3: Discurso de apertura de las Jornadas de la EFP (Paris, 12 y 13 de
abril de 1975).

-n% 18, pp. 7-12: Respuesta a una pregunta planteada por M. Ritter.

-n% 18, pp. 35-37 y 40: Intervencion en la sesion de trabajo sobre los conceptos
fundamentales y la cura: sobre el suefio.

-n% 18, p. 89: Intervencion en la sesidén de trabajo sobre la forclusion.

-n% 18, p. 154: Intervencidn en la sesion de trabajo sobre el seminario La ética del
psicoanalisis.

-n% 18, pp. 220-245: Intervencion en la sesion de trabajo sobre el plus un.

-n° 18, pp. 246-257: Intervencion en la sesidn de trabajo sobre el plus un y la
matematica.

-n° 18, pp. 263-270: Discurso de clausura de las Jornadas.

-n® 19, pp. 555-559: Discurso de clausura del 8° Congreso de la EFP, en
Strasbourg.

-no 21, p. 89: Intervencién en la exposicion de M. Ritter: A propos de I’angoisse
dans la cure.

-n% 21, p. 129: Intervencién en la exposicion de J. Petitot: Quantification et
opérateur de Hilbert.

-n0 21, pp. 471-475: Respuestas de Lacan a diversas preguntas sobre los nudos y
el inconsciente.

-n° 21, pp. 506-509: Discurso de clausura de las Jornadas de la EFP: Les
mathémes de la psychanalyse.

-n° 22, pp. 499-501: Discurso de clausura de las Jornadas de estudio de la EFP
(23-25 de septiembre de 1977).

-n% 23, p. 7: Presentacion de la exposicion de M. Safouan: La proposition d’octobre
1967, dix ans apres.

-n% 23, pp. 19-20: Intervencion en la exposicion de M. Safouan.

40



-n% 23, p. 35: Presentacion de la exposicién de C. Conté: La demande dans la
passe.

-n% 23, p. 42: Intervencion en la exposicién de C. Conté.

-n% 23, p. 43: Presentacion de la exposicion de C.-B. Arrigui: Passe et tiercité.
-n% 23, p. 82: Presentacion de la exposicion de F. Wilder: Expérience du passeur.
-n° 23, p. 94: Intervencidn en la exposicidén de J. Guey: Passe a l'analyse infinie.

-n0 23, pp. 180-181: Discurso de clausura de las audiencias de la EFP sobre la
experiencia del pase, Deauville 7 y 8 de enero de 1978.

-n% 24, p. 7: Discurso de apertura de las Jornadas de la EFP (14 y 15 de diciembre
de 1975).

-n% 24, pp. 22-24: Intervencion en la exposicion de A. Albert: Le plaisir et la régle
fondamentale.

-n° 24, pp. 247-250: Discurso de clausura de las Jornadas de la EFP (12 y 13 de
abril de 1975).

-n0 25, pp. 219-220: Discurso de clausura del 9° Congreso de la EFP (6 al 9 de
julio de 1978).

RECOMENDACIONES AL LECTOR

Dejando a un lado los articulos mas difundidos -La troisiéme, por ejemplo- y
ateniéndonos Unicamente a la producciéon de Lacan que se halla alli, las Lettres
presentan un material disimil. En mi opinion, hay ciertos textos importantes. Otros
son meras presentaciones, perfectamente olvidables. Asimismo, resultan dificiles de
encasillar. No son textos periféricos, no se parecen a los seminarios. No tienen
nada de escritos... Y, sin embargo, el concepto de isomorfismo y su vinculo con la
escritura, en la Letra 9, aclara tanto la posicion del analista como el hecho de que,
a diferencia de lo que ocurre en Freud, el objeto sea una construccién, una letra. Su
caracteristica principal no es entonces la pérdida. Esta funcion algebraica unida al
isomorfismo retoma cuestiones referidas al fantasma y su escritura: a saber, la
marca. Es mi primera recomendacion. Se halla en la intervencién de Lacan al
trabajo de Leclaire, El objeto (a) en la cura (pp. 445-450). Un paso mas, y ahora si
se trata de una produccién periférica —no esta en Lettres—, alcanza a Breve discurso
dirigido a los psiquiatras (existe una versidon castellana de la EFBA). Yo leeria
ambos textos conjuntamente. El isomorfismo en contrapunto, haciendo pendant,
con la homotopia (en Breve discurso...). Son conceptos poco trabajados. La
homotopia significa que el (a) se produce en el lugar de la castracion, la cubre.
Enmascara la subduccién significante del falo. Si quedan fuerzas para un triptico,
hay que dirigirse al encuentro del objeto falico: la antropia (neologismo de Lacan:
el hombre y la pérdida) se halla en Excursus, otro “periférico”, (en Bulletin de
I’Association freudienne, n® 18, Paris, 1986, pp. 8 ss.). Este texto, destinado a la
audiencia italiana, permite acceder facilmente a la razén que hace a la
heterogeneidad de —-¢ respecto del resto de objetos (a). Y no es facil justificar ese
hecho. La bateria que se obtiene permite sin mayor dificultad barrer la doxa, mutar
la base de lectura de Lacan y producir un abecé mejor y mas actualizado que los
que circulan. El antropomorfismo del fantasma que resulta de estos desarrollos
obliga a revisitar el Estadio del espejo, y darle otro valor. El abordaje del seminario
adquiere otra perspectiva y ya no se entra a Lacan como un elefante... El plano
central del triptico muestra la imagen antropomorfa. Sobre ella se pliegan el
isomorfismo y la homotopia. El conjunto fuga hacia la castracion, tras bastidores.
Extraigamos una sola consecuencia: si el analista funciona como un (a) sin relacién

41



al goce -puesto que la -¢ ha sido excluida en razén del isomorfismo- y si la
funcion falica decide la constitucion del objeto genital —el lugar desde el cual se
desprendia lo parcial deviene parcial-, se sigue que la posiciéon del analista es
pregenital. El analista es un perverso isomorfo -quizd sea la nueva forma de
perversion producida por el anadlisis y que Lacan tanto anhelaba; la literatura
analitica en parte lo testimonia: el écrit-vain-, al menos durante un tiempo, hasta
que lo alcanza la santidad. Y el amor de transferencia es infantil, por razones
ajenas al dispositivo y la regla de abstinencia. De donde la importancia del analisis
del analista y la confrontacion que de él resulta con la escena primaria.

La Letra 9 también presenta una reflexion curiosa: la tesis de Lacan sobre el
caracter indefendible (indéfendable) de la mujer en Balzac. Esta recomendacion se
dirige tanto a los aficionados a la literatura como a los misdginos. Y creo que
interesara a muchas mujeres —-muchas de ellas misdginas; y esto se sabe, entre
otras cosas, porque las delata su admiracidon por Joaquin Sabina- que sostienen
una opinidn parecida.

En la Letra 15 (Séance du vencredi 2 novembre 1973, pp. 69-80) encontramos un
desarrollo sobre la relacion del nimero y el goce sexual. Esta cuestidn, en la Gltima
época del seminario de primera importancia, se tematiza en esta misma Letra, mas
adelante, al definir la l6gica como borde, o el lenguaje como cifra (cf., p.e., p. 242).
Y concluye anunciando un nuevo inicio (p. 244). La alianza tedrica, que se hace
programa, es con la matematica y no con la lingulistica y el estructuralismo. Por
supuesto, esto golpea a la primera tesis de Lacan, el inconsciente estructurado
como un lenguaje. El “como” se va ahora bastante lejos.

Y, para dar una idea de las consecuencias en juego, lleva al une-bévue, al nudo...
Hay que justificar de nuevo incluso hasta un simple lapsus.

La television aqui, para ejemplificar un poco, es comparable a la cifra (la
designacion del nimero en la lengua). Lo real corre por cuenta del nimero. La ley,
la formula permiten la existencia de la tele, que es el objeto (a) para todos, como
el sentido de la lengua (cf. pp. 69-80).

Otra curiosidad, o mejor, una explicitacion sin ninguna vuelta: la vinculacion del
pase con el dafio (p.193). Nos muestra de qué se trataba esta historia y porque
Jean Paulhan, Le guerrier appliqgué, es una referencia importante en uno de los
textos de Lacan que forman sistema con Proposicion.

En la Letra 17 se encuentran tres paginas notables sobre la maldad (no sobre el
mal). Para Lacan se trata de un acto fallido —-de ahi a la maldad terapéutica y su
eficacia hay poco trecho-. Estas paginas se conforman a partir de una respuesta de
Lacan durante un congreso. Este material ha circulado muy poco. Es practicamente
desconocido. Y ademas, y como por casualidad, carece de titulo.

Otra respuesta, esta vez a Solange Faladé (en Séance de cléture, Letra 18, pp. 263
270), da vuelta con todo. Un hapax, el fantasma colectivo -la cuestién de las
marcas se liga ahora con el nudo borromeano y reenvia al caracter antropomorfo
del fantasma-, compromete a la decision del jurado de admisién para nominar a los
AME. Estamos frente al buen sentido (aqui y siempre bien repartido). En Séance
Lacan pone en cuestion al principio de realidad -y algunas otras cosas-; vuelve una
vez mas a redefinirlo. Es un texto que quiza fecha los problemas institucionales de
la EFP. Por eso, conviene leerlo junto con las Conclusiones (en Letra 25, pp. 219-
220), donde Lacan recuerda que en Lille, en otro congreso, ya habia confesado su
decepcion respecto del pase. iY suerte con el capitonado! En fin, hay mucho mas.
Esto solo fue un rapido vistazo con miras a interesarlo.

42



II. AGUJEROS “PERIFERICOS”1

Embajadas.

Vayamos en busca de una imagen. Cuando Lacan se identifica con Poncio Pilatos, la
referencia literaria que presenta es provista por Paul Claudel2. Son /os idolos cuyo
vientre revienta al paso de aquel que realizdé la pregunta por la verdad. Esta no
admite su presencia. El sexo destripa a los analistas cuando Lacan merodea por alli.
Los idolos muestran ser alcancias. En Lugar, origen y fin de mi ensefianza, se nos
advierte que la sexualidad hace agujero en el campo de la verdad. Un poco mas
adelante y reforzando la idea, el texto vuelve sobre el caracter extraterritorial del
psicoanalisis. Pero aqui este término -proviene de la esfera diplomatica y el
Derecho Internacional; fue utilizado antiguamente en Ecrits y retomado luego en
Proposicion- indica de qué se trata y con qué se enfrenta la practica analitica. Y no
Unicamente de coémo se sitla el psicoanalisis respecto de la ciencia, vy
particularmente de las ciencias humanas3.

Despejemos un error tedrico frecuente.

La funcion del Falo consiste en designar la diferencia de los sexos y lo hace, se
sabe, de un modo inadecuado. Pero los sexos no se reparten en modo alguno sobre
una diferencia de base, sobre las que las demas tomarian asiento y funcién. La
significacion del Falo no puede confundirse con lo real. El antiedipo proporciona un
contraejemplo ilustrativo. Este libro de Deleuze y Guattari, cuya critica a Lacan se
encuentra parcialmente inspirada en un viejo articulo de Serge Leclaire, La réalité
du désir, supone que el Falo es un significante trascendente y despdtico, sin
atender a la imposibilidad, a lo real en juego. Se trata de otro error comun. El Falo
designa la suplencia del sentido a la no-relacién —hay dos niveles en juego que no
deben confundirse-: los que tienen y las que no tienen (y, por eso, son). Un
significante y su negacion distribuyen los sexos. No nos hallamos frente a una
oposicién significante primordial que tomaria el lugar de la ausencia de relaciéon
sexual. Y esto porque por muy primordial que se la piense y quiera, el hecho de
gue sea una oposicion la ubica en el terreno de la verdad. Respecto de la linea
ecuatorial de la verdad, el sexo no esta al Norte ni al Sur. Irrumpe en nuestro
mundo y lo perfora.

La estructura de Lugar, origen y fin... se ordena en funcién, precisamente, de tres
agujeros: el lugar es el agujero del sexo, el origen el agujero del lenguaje, y el fin
remite al agujero del analisis (la formacién de analistas tanto como la castracién).
Que el sexo perfore el campo de la verdad puede desplegarse en dos direcciones; o
mejor, en una sola direccidon de doble circulacion. Una, que ya mencionamos, es la
extraterritorialidad. En este caso, la sexualidad permanece afuera, opaca. Otra, la
sorpresa: lo sexual irrumpe inesperadamente. Si quisiéramos hacer una erdtica
desde el psicoanalisis —es poco aconsejable, pero se ha intentado- tendriamos que
atender a estos limites. Una erdtica psicoanalitica, o bien no es formulable o bien
cambia cada tanto, sorpresivamente. Y, por supuesto, ambas cosas juntas. Toda la
reflexion identitaria y las cuestiones de género, a la que se plegd un sector del
psicoanalisis actualmente, se ubica en el terreno de la suplencia del sentido. Puede
criticarse con facilidad con solo leer correctamente las férmulas de la sexuacién en
L’étourdit. Por lo demas, la ausencia de iniciacion que comporta la no-relacién, o la
opacidad con la que se encuentra el sujeto en el acto sexual, bastan para refutar la
idea. El amor de transferencia nos indica que el psicoanalisis transcurre en el
terreno del sentido y discurre sobre la imposibilidad que se produce alli. Desde una
erdtica psicoanalitica ya no es posible mantener la distincién entre imposibilidad y
prohibicidn, entre lo real y el supuesto.

El sentido sustituye a lo sexual (que falta).

En otro plano de la teoria, y es algo que permite leer mas cdmoda y seriamente la
construccién de los cuatro discursos, la estructura ofrece siempre un agujero en

43



alguna parte. Esta reflexion se halla en Conferencia en la escuela belga de
psicoanalisis. Va de la mano con el giro de los discursos en tanto el sexo, el sentido
sexual, no se alcanza en ninguno de ellos. Es lo que obliga a su retoma en otro
discurso. Por una razén de la misma indole, no hay andlisis fallido. El acto sexual se
equipara al acto fallido en tanto es una suerte de fracaso logrado (cf. Conferencia
en Lovaina). Es la idea, por ejemplo, de la reproduccién propiciada por el
malentendido.

Castracion y concepto.

La relacion entre transferencia, castracién y saber pone en juego una sustraccién
definitiva. En ese punto, el sujeto se realiza en funcién de su estructura: una
pérdida (cf. La psychanalyse en ce temps). Es lo que indica la “S” barrada. Y el
analista, por el otro lado, difiere en mucho del sabio (cf. El final de la conferencia
en la facultad de medicina de Estrasburgo); la teoria, por lo demas, no lo ayuda
aqui mucho. La castracién quiere decir que hay algo entre el sexo y el lenguaje que
nunca vamos a saber.

La verdadera religion.

En la respuesta a Marcel Ritter se identifica el agujero a un punto anudado. E/
orificio corporal se ve taponado por el lenguaje. Todo esto, se recordara, viene a
cuento del ombligo del suefio. Y lleva a ideas tales como que Dios es triple (el nudo
y el agujero, pues siendo el Otro un agujero, Dios solo se puede representar como
Otro del Otro, y por lo tanto como nudo), o que /la Cosa freudiana se constituye
esencialmente por el agujero del sexo. Algo mas sobre el nudo: en cuanto el
lenguaje tapona la zona erdgena, se entiende por qué la imagen del cuerpo es una
burbuja. Quiza se halle aqui el concepto mas fértil con el que puede revisarse el
estadio del espejo.

La palabra plena llena.

Vayamos al plano de la interpretacion. Lacan la compara con la traduccion en una
entrevista4d. La interpretacion, tanto como la traduccidn, es del orden de la pérdida,
puesto que hay siempre pérdida en la traduccion. Esta pérdida constituye lo real del
inconsciente, es decir, lo real a secas. Y lo real para el ser parlante consiste en que
se pierde en la relacion sexual (Entrevista a France-Culture a propdsito del
congreso internacional de psicoanalisis). La idea de que la interpretacion llena un
agujero, y por tanto reprime, es muy Util para orientarse en las supervisiones.
Asimismo, por supuesto, para pensar en general el material de un analisis. Permite
ubicar al objeto -siguiendo la direccion indicada por la interpretacion y lo que
reprime, pero en el terreno del no-sentido— y desprenderse de la cuestion de la
verdad, dado que no hay otro texto por debajo. Si se trata de un palimpsesto, el
texto de base, el primero de todos, falta. Raspando el escrito, para llegar a los que
subyacen, se termina por perforarlo. Si se agrega el contexto transferencial, si se
es capaz de caracterizarlo -la circularidad propia del objeto nos concierne-, y se
suma la pérdida que comporta la interpretacion, se entiende como transcurre un
analisis. Por supuesto, una vez localizado el objeto, el paisaje que pintaba, el hecho
de que en el consultorio nos envolvia, se pierde. El medio es el objeto,
parafraseando a McLuhan. Y los analistas algo saben de mimetismo.

Fil6sofo remendon.

En Propos sur I’hystérie leemos que la metafisica es la histeria. ¢Qué quiere decir
esto? Simplemente que la histérica busca mas alla. Segun cuenta una de las
versiones del mito del origen de la metafisica, el bibliotecario ubicd algunos textos
de Aristételes mas alla de la Fisica. Con este acto sindptico -la causa remota, diria
Borges; un mito urbano, nosotros- devino uno de los fildsofos mas trascendentes
de Occidente. La histérica, pues, no solo conduce al nudo borromeano (cf.
Conferencia sobre James Joyce como sintoma, en Niza): intenta ubicar el trasfondo
sexual del discurso. Solo en eso y nada menos que en eso difiere del psicoanalisis.

44



Los cuatro discursos, se recordard, giran porque ese trasfondo no es accesible. Es
lo que aporta como novedad el discurso analitico. Con este concepto ultra uterino
podria escribirse una historia de la metafisica. La historia de la diferencia
onticoontoldgica se ve patrocinada por las histéricas y es su propia historia: saben
interrogar a los bibliotecarios-amos. El psicoanalista, como se sigue de aqui, queda
un rato del lado ontoldgico. Pero ese compromiso solo subsiste hasta que el
estatuto del inconsciente lo rescata.

La estructura de esta conferencia de 1977 en Bruselas se basa en lo irrepresentable
(nuevamente, el agujero). Ese es su hilo, a pesar de que mayormente consiste en
una serie de preguntas que Lacan responde, de donde deberia resultar un aire
deshilvanado. La lista de items que remiten al tema de lo irrepresentable es
variada: el psicoanalisis como algo rebuscado (chiqué), en parte a causa de la
vinculaciéon entre la estafa analitica y la proton pseudos; la critica a Ia
representacién inconsciente en tanto concepto freudiano insostenible (al que Lacan
opone aqui las representaciones nodales); la idea de que el goce equivale a la
castracion; la evacuacion del sentido y lo real; la diferencia entre forma vy
estructura relacionada con la diversidad del goce del Otro y las castraciones. En
tanto el goce del Otro no comporta siempre la misma estructura se deduce aquel
plural y la no-relacion. Finalmente, habria que decir por qué todo esto aparece en
una conferencia donde se aborda la cuestién de la histeria. Ya lo hemos aludido al
pasar: la histérica se interesa en les dessous. El mas alla sexual como horizonte
posible del discurso, o el secreto que subyace y debe leerse entre lineas, pero
también, y no hay que olvidarlo, la ropa interior (la leyenda de los atuendos del
bibliotecario).

Deslizamiento deslizado-deslizante.

Du discours psychanalyque forma parte de una serie de conferencias de Lacan en
Italia. La ilacién de este texto se basa en el deslizamiento significante por un lado,
haciendo pendant con el deslizamiento sexual (ateniéndonos a la —@ podemos decir
que el goce propiamente sexual falta), por otro. El goce es sustitutivo, deriva, y por
eso la pulsion es parcial. La vinculacién entre ambos deslizamientos desemboca en
el semblant y el Uno, como resultado necesario. La conferencia proporciona un
punto de partida actualizado de la obra de Lacan a los que quieran iniciarse en su
lectura. Y si no cubre todos los desarrollos, al menos se abre en ellos.

De iconoclastas.

La psychanalyse dans sa référence au rapport sexuel también aborda -es el tema
de la ensefianza de Lacan: siempre esta presente- la relacion entre lenguaje y
sexualidad y el agujero que los comunica. A una larga introducciéon sobre la
pregnancia de lo imaginario en lo real, la buena forma, el buen sentido, la
aprehension de lo real por la imagen, y algunos ejemplos tomados de la etologia,
siguen dos caracterizaciones freudianas. En una de ellas hallamos lo que Freud
denominaba "“pensamientos inconscientes”; el funcionamiento inconsciente del
lenguaje, el hecho de que el lenguaje sea goce. Por otro lado, encontramos a la
pulsién parcial, es decir, la pulsidon sustituida a la relacion sexual. Se llega asi a la
no-relacion que ocupa aqui el lugar de la referencia. Entonces, la conferencia esta
basada en una oposicién: si lo imaginario impone un modo de entrada en lo real,
eficaz y del que depende en gran medida la vida misma, este puede romperse
porque existe otro acceso por el lado del lenguaje, que comporta no-relacion y lleva
al numero. Entre el lenguaje y lo real se produce un tipo preciso de fractura. Una
hendija de despertar. La circularidad que resulta de esta relacién problematica la
hemos denominado en otro lado “el axioma italiano”. Nunca se sabrad a ciencia
cierta, dice Lacan, si el lenguaje se origind en una pérdida repentina de la relacion
sexual, o, al revés, si fue el lenguaje, caido del cielo, el que volatilizé la relacidn.
Con estos datos, el texto puede leerse como una suerte de epistemologia lacaniana
basica.

45



Salida hacia la escena primaria.

Asimismo, el Excursus gira en esa Orbita: équé es lo que permite escapar a la
captura imaginaria y tener algin acceso a lo real? De las nubes y mares de la
significacion se sale por via del escrito, que es definido aqui como tercero. Del amor
por el escrito insensato (/’écrit-vain). Y hay lugar para distinguirlo del sadismo (que
se halla muy préximo al goce unitivo). El instrumento como tercero, en el sadismo,
apunta al deseo y no al Ser. Se llega finalmente a la reproduccién por el equivoco,
es decir, a la antropia: el caracter antropomorfo de la fantasia y la realidad, ligado
a la pérdida. En este ultimo caso el elemento tercero, que permite barrer la captura
de la imagen, estd mas oculto. Toca directamente a la posicion del analista y su
formacion. El objeto no es ya lo que falta en la imagen sino la imagen misma en
tanto parcial. Esto permite que funcione como uno de los términos del fantasma:
imagen humana y “genital”, objeto o partenaire sexual. Las marcas se invierten
(este dato permite ubicar correctamente lo que ocurre en la pubertad; en especial,
por la aparicion del partenaire sexual). Queda implicada asi la presencia de un
elemento tercero que viene a situarse en el lugar de la —¢, que ya subyacia a los
términos y estaba fuera de cuadro. Sin esta funcidon no tendria posibilidad de tomar
lugar. La —¢ se produce porque desaparece el objeto parcial, el (a). Resulta
directamente de la inversion que mencionamos antes y sefiala el cambio de
estatuto del objeto. Al tercero, que completa la escena como en las postales chinas
que reproducen actos sexuales, le toca entonces inscribir la completitud de la
copula, la satisfaccion que se supone lograda desde ese angulo. De ahi, en buena
medida, la importancia que toma la escena primaria en psicoanalisis. Estas
referencias tienen implicaciones en la técnica. Son muy Uutiles si se quiere mejorar
un poco la practica y aprender, por ejemplo, a hacer construcciones sobre la escena
primaria.

La chicana del amor.
La conferencia Alla Scuola freudiana vuelve a sefialar el lugar desmesurado que
toma el amor en la vida de los hombres.

Lacan no se ha cansado de decirlo. Esta conferencia es un poco desordenada. Uno
de sus puntos de interés radica en el saber en plus que moviliza la lengua (mas
desarrollado en Tokyo, nuestro siguiente texto) y que Lacan se ocupa de diferenciar
del saber de la ciencia, que proviene del cielo (siguiendo a Alexandre Koyré).

Tokyo rock.

La lectura del Discurso de Tokyo permite situar la correlacion entre lo que falta en
el lenguaje, indicado por el significante de la falta del Otro, y lo que falta en el
terreno sexual, que tiene su correlato en el Falo. Se trata de dos ternarios que se
superponen. Uno de ellos puede adscribirse a emisor, receptor y el lugar desde
donde parte el mensaje invertido, el Otro, pero agregando que este lltimo se
caracteriza por no existir. Los términos no se hallan pues sobre el mismo plano. En
el segundo ternario hallamos al hombre, la mujer y el Falo.

Veamos, entonces, como se superponen. El discurso puede rastrillar el campo hasta
dar con la roca —que, en Tokyo, Lacan compara a los jardines Zen-. Esta, una vez
despejada, solo subsiste por el escrito (esto sitla el alcance de los escritos de
Lacan y su plural). El movimiento alcanza asi al Falo, donde se aloja la satisfaccion.
Desde entonces, hablar comporta un saber (un savoir faire) ligado con lo sexual.
Expliquémonos otra vez y mejor. El significante, en eltrabajo de la significacion,
refiere a otro significante. Para decir lo que las palabras quieren decir hay que
utilizar otras (y las mismas palabras). El significado, por tanto, se escabulle: sélo
puede decirse apelando al lenguaje. Resulta de aqui el aforismo “no hay
metalenguaje”. Nuevamente hallamos los dos movimientos anteriores vy
correlativos: a) en lo que hace a la lengua, la simbolizacién del Otro -la indicacién

46



del lugar vacio del lenguaje, de su desaparicion (de su constitucion retroactiva), al
menos en tanto cddigo- posibilita el habla humana. Esto no ocurriria si las palabras
so6lo dijeran lo que dicen; b) y con relacion a la sexualidad, el Falo detiene -en un
punto exterior al sistema significante, en algunos desarrollos se lo localiza en el
infinito— la significacién (el significado, desde entonces, queda emparentado con el
goce).

Hallamos asi la metafora del sujeto y la metonimia del deseo; estas viejas y
siempre presentes operaciones. Se comprende la razéon de que toda significacion
sea falica, y por qué el sexo habita el habla, insistimos en ello. Estas razones se
entrelazan.

El S(A) adquiere un estatuto decisivo en tanto articulado no articulable. Solo podria
articularse en el Otro, pero el Otro se constituye a partir del cierre que él
proporciona. Este matema -Lacan le negaba ese estatuto: ées posible referir la
castracion en una transmision que no comporte resto, pérdida?- define la
significacion como un plus. La significacion, si no hay Otro, se suma al conjunto
vacio. Sin el S(A), de forma paraddjica, no existiria la comunicacion, y todavia
menos el exceso (de sentido, de sexo) que comporta hablar, aunque el cbdigo
posteriormente lo reabsorba y recupere su equilibrio. Paralelamente, en el plano del
significado, hallamos que toda significacion es falica y que, para que esta
significacion opere, es necesario que el Falo sea primeramente significado. El
movimiento, pues, define al Falo como un significante imposible. En un ejemplo: es
un lapiz que se caracteriza por no escribir si con anterioridad no inscribe una marca
sobre si mismo. A partir de esta barra, entre significante y significado, se define por
primera vez el escrito, su aprehensién de lo imposible, y simultdneamente la
castracion. La letra toma su status en este punto preciso. Es aqui donde se
distingue del significante y adquiere su funcién propia. Es importante advertir que
el S(A) y el Falo se deducen de una operaciéon similar y concomitante. Lo articulado
no articulable se equipara, en otro plano, a la significacién del Falo. Al producir el
cierre de la cadena localiza el agujero falico y, por tanto, la satisfaccion. La lengua
y el sexo funcionan como vasos comunicantes vaciados de contenido.

Esta charla encuentra su ilacion en un deslizamiento, incluso en un salto. Este se
produce entre un primer y largo sector de la conferencia y una segunda parte, si se
nos permite dividirla, donde aborda el S(A). Este deslizamiento se halla en varios
textos de Lacan, pero aqui resulta nitido. La extension de la introduccién obliga a
preguntarse como se liga con lo que sigue. Entre el ¢ca parle —abreviando mucho los
desarrollos con esta expresion-, que implica la ausencia del sujeto —el inconsciente,
el saber sin sujeto—, y los ejemplos de los tres grandes textos de Freud sobre el
suefio, el chiste y la psicopatologia de la vida cotidiana, por un lado, y el S(A), que
es el siguiente tema de la exposicidon, por otro, se da un pasaje decisivo5.
Tomemos como ejemplo a las imagenes oniricas. Si el suefio es un rebus, y por
debajo hay pensamientos, es decir, palabras, es porque el lenguaje nos ha marcado
con su propia falta. Quedamos ubicados y constituidos en el sitio preciso en que el
lenguaje se perfora, y no da cuenta de si. Ahi se produce el rebus (las formaciones
del inconsciente, en general). Porque existe una necesidad de discurso que exige y
deja suponer una traduccion en palabras. Es necesario suponer dichas algunas
palabras que nunca fueron dichas y no existian. En todo caso, lo que nos habla es
lo que el lenguaje ha rastrillado, y solo existe en él y por él. Por eso el rebus se
arboriza en palabras. De alli la importancia del suefio. Esta via regia muestra que
los pensamientos inconscientes son una necesidad de discurso y no algo
preexistente. Recordemos, por ejemplo, que el estatuto del inconsciente es
preontolégico. Por lo demas, el ateismo de Lacan excluye que se pueda explicar el
psiquismo -si cabe este término (se trata del alma) que ya no conviene mantener
en la teoria—- como un pensamiento. Esta idea es Dios, puesto que Dios es el lugar
del lenguaje —un pensamiento que subyace al mundo-. Abordar el sitio del lenguaje

a7



nos lleva pues al objeto de la teologia. En algun sentido los lingliistas aman a Dios.
Al menos, tanto como los bibliotecarios creen en un mas alla de la physis.

El sujeto, en tanto significante tachado, recoge toda la problematica que hemos
ejemplificado con el suefio. Recién al advertir que se origina en el punto dénde se
sefala la falta del lenguaje se tiene idea del valor que toma el concepto en Lacan. Y
si el circuito es este, el despertar es mas que improbable.

Ensofacion materna.

El suefio de Aristételes —no hemos salido todavia de él-, una conferencia en la
Unesco, un texto de apenas una pagina, servira para cerrar nuestra resefia. Esta
exposicién trata sobre la representacidon y el objeto. Y en esto continda la reflexion
anterior sobre el lenguaje. La representacion produce la exigencia del Universal. Y
con él, el psicoanalizante silogiza su suefio sexual. Suefa con el Universal y no solo
cuando duerme. El analista se ve concernido por la presencia y no por la
representacién. Si el objeto se presenta, la re-presentacion pierde pie. Asi, en el
consultorio hay cuatro personas: el analizante, el analista, Aristoteles y (el agujero
legado por) Freud.

BIBLIOGRAFIA (por orden de aparicién)

-Lugar, origen y fin de mi ensefianza, Place, origine et fin de mon enseignement,
en el sitio http://www.ecole-lacanienne.net, en pas-tout lacan. Todos los textos
citados aqui se encuentran en este sitio, al que hay que celebrar.

—Ses[o’n extraordinaria en la Escuela Belga de psicoandalisis, Séance extraordinaire
de I’Ecole belge de psychanalyse, Quarto, 1981, n°® 5, pp. 2-22.

-La muerte es del dominio de la fe, La mort est du domaine de la foi, Conferencia
en Lovaina, 13 de octubre de 1972, Quarto, 1981, n° 3, pp. 5-20.

-El psicoandlisis en este tiempo, La psychanalyse en ce temps, conferencia para la
logia masonica Gran Oriente de Francia, en Bulletin de I’Association freudienne, n°
4/5, Paris, 1983, pp. 17-20.

-Conferencia en la Facultad de Medicina de Estrasburgo, Conférence a la faculté de
Médecine de Strasbourg, documento policopiado cuyo origen no es preciso. Cf. en
el sitio http://www.ecole-lacanienne.net.

-Respuesta de Jacques Lacan a una pregunta de Marcel Ritter, Response de
Jacques Lacan & une question de Marcel Ritter, Lettres de I’Ecole freudienne de
Paris, 1976, n°® 18, pp. 7-12.

-Declaracion a France-Culture a propdsito del 289 Congreso internacional de
psicoanalisis, Declaration a France-culture a propos du 28° Congreés international de
psychanalyse, Bulletin de I’Asociation freudienne, n°® 43, Paris, 1991, pp. 3-5.
—-Palabras sobre la histeria, Propos sur I’hystérie, Quarto, 1981, n°© 2, pp. 5-10

-De James Joyce como sintoma, De James Joyce comme symptéme, Le croquant,
no 28, Paris, 2000. Y cf. http://www.ecole-lacanienne.net.

-Del discurso psicoanalitico, Du discours psychanalytique, Bulletin de I’Association
freudienne, n° 10, Paris, 1984, pp. 3-15.

-El psicoandlisis en su referencia a la relacion sexual, La psychanalyse dans son
référence au rapport sexuel, Bulletin de I’Association freudienne, n® 17, Paris, 1986,
pp. 3-13.

—-Excursus, Bulletin de I’Association freudienne, n° 18, Paris, 1986, pp. 3-13.

-Alla Scuola freudiana, Lacan in Italia 1953-19787. En Italie Lacan, Milan, La
salamandra, 1978, pp. 104-147.

-Discurso de Tokyo, Discours de Tokyo, fotocopia, pp. 1-21, 21 de abril de 1971,
intervencion de Lacan en la editorial Kobundo. Cf. en http://ecolelacanienne.net.
-El suefio de Aristoteles, Le réve d’Aristote, Bulletin de I’Association freudienne,
Paris, 2000, n° 86, p.3.

Notas

48



1. Los textos periféricos por regla general son conferencias, entrevistas, y respuestas y
alocuciones improvisadas que fueron grabadas, o recogidas de algin modo. También entran
en esta categoria, en mi opinidn, algunos escritos que aparecieron fuera del circuito
propiamente analitico. Es el caso, para tomar un solo ejemplo, del articulo de Lacan sobre
Marguerite Duras en Cahiers Renaud Barrault. Los caracteriza su escasa difusion, el cambio
de audiencia -que otorga otro estilo a la exposicion de Lacan-, la presencia, en algunos
textos, de conceptos originales, que no han sido desarrollados ni en el Seminario ni en los
escritos. Cabe agregar que no seria facil hacer una bibliografia exhaustiva de ellos. Sobre
todo por una cuestidn que hace al criterio de seleccidon. Por ejemplo, ¢Respuesta a los
estudiantes de filosofia, aparecida en Cahiers pour I’Analyse n° 3, es un periférico?

2. El texto de Claudel al cual Lacan alude, Le point de vue de Ponce Pilate, en Figures et
paraboles, Gallimard, Paris, 1936. También se lo halla recopilado en Oeuvres en prose, NRF,
Biliothéque de la Pléiade, Paris, 1965, pp. 909-920.

3. Para este punto en particular, cf. Discurso de Tokyo, el final de la conferencia.

4. Las entrevistas que Lacan concede en los afios 1966 y 67, relacionadas con la aparicién de
Ecrits, presentan tres temas recurrentes: Sartre, la “conjura estructuralista” que se atribuia
en algunos medios a Lacan, Barthes y algunos otros cémplices, y el inconsciente
estructurado como un lenguaje.

5. Los saltos, los deslizamientos, los pasajes que presenta un texto son verdaderos puntos
de articulacién de sus unidades mayores. La lectura debe ubicar los poros por dénde el texto
respira. Alli se juega su nivel y calidad. En este sentido, hallamos un ejemplo en la relaciéon
entre lenguaje y sexualidad que resulta de la lectura —suerte de kildbmetro cero del recorrido
posterior— sin prejuicios que Lacan dice acertadamente haber llevado a cabo sobre Freud. La
extraterritorialidad del sexo y la sorpresa que ocasionan las formaciones del inconsciente son
los términos yuxtapuestos que deben unirse. Su aproximacion origina el salto, el punto de
articulacién que Lacan encuentra leyendo a Freud.

49



II. EL SENTIDO Y EL SEXO



VISITA AL PASAJE DE LA FALTA"

Permitasenos partir de una férmula —un intento de formalizar la ensefanza de
Lacan— y luego comentarla por partes:

(a) sentido

-0 Sexo

(a): de las categorias del falicismo al objeto falta.

En los primeros cuatro seminarios, ligados al esquema L, Lacan produce la falta de
objeto mediante la distincién de los registros y una economia del velo que resulta
de estos primeros desarrollos. Los siguientes seminarios se dirigen a establecer que
la falta, en el nivel falico, es el objeto. La convergencia en los grafos del caracter
metafdrico de la significacion y el objeto metonimico lleva a ubicar al (a) en el lugar
del significante. Esta linea produce un objeto, un significante extralinglistico, que
toma por funcién designar al sujeto en el deseo (el fantasma). La correspondencia
del objeto y la falta continla siendo interrogada en los seminarios VIII y IX.
Finalmente, la negativizacion del falo como instrumento de la coépula, en las
lecciones finales del seminario X, completa los pasos escalonados del organonl al
alcanzar a la falta en tanto objeto.

Menos fi: la estructura combinatoria del (a).

Asi, la ensefianza de Lacan alcanza la falta falica pero no su valor de causa. Para
alcanzar ese status es necesario entrar en una segunda vuelta, mucho menos
conocida que el organon®.

Una aproximacion cuidadosa del grupo de seminarios que culmina en El acto
psicoanalitico muestra que se ordenan en funcidon del piso intermedio superior del
grafo. En efecto, el XI trata sobre el deseo de Freud —del analista en general—, y lo
ubica a nivel de los fundamentos; el XII sobre el sujeto (las posiciones
subjetivas...); el XIII tiene por tema manifiesto el objeto (en especial la mirada); y
el XIV a la menos fi3. En apariencia, aunque los desarrollos se han complejizado
mucho, no hemos salido del grafo del deseo. El seminario XV deshace esta ilusidn.
Se ubica por fuera de aquella linea identificatoria y plantea la disyuncidon entre
menos fi y (a). Desandando al grafo, en una demostracidn que apunta a la
imposibilidad, se alcanza al sujeto como significante elidido. En tanto el significante
que lo representa ante el Otro sexual es necesariamente falico, la pérdida de
representacion remite a la castracion.

Si el organon conduce al objeto (a) bajo la especie de menos fi, en esta segunda
vuelta obtenemos la disyuncién de estos términos. Mientras una cara de la cinta de
Moebius los identifica, en la otra se produce su disyunciéon®. Menos fi al realizarse
como falta —en cuanto se demuestra que consiste en la estructura combinatoria del
objeto— conecta con el goce en su aspecto real. Funciona como un limite a lo que
puede aprehenderse del terreno sexual, como la falla propia del acto analitico.
Estamos aqui frente al pasaje entre la menos fi y el Falo simbdlico. Queda abierta la
forclusién del goce, y un significante convencional la designa®.

Proposicion, que resume todos estos desarrollos, introduce el acto, de un lado, y
tres puntos de dispersion que deniegan el deseo del analista, del otro. La serie del
Seminario queda relativamente ligada a esta distribucion. El plano proyectivo es el

Y Este articulo fue publicado en la revista Imago Agenda N° 138, en:

www.imagoagenda.com/, en Abril de 2010.

51



emblema de una ciudad donde el analista inaugura un nuevo tipo de lazo social. La
obra de Lacan adquiere un aire platonico: el pasaje de la falta se ubica en su justo
medio.

Sentido: el agujero de la estructura.

Las estructuras perforadas en las que consisten los discursos y las formulas de la
sexuacién siguen al acto analitico. Nos vemos del lado de la extension. Ni los
discursos ni la diferencia de los sexos responden a algo que surja de la praxis
psicoanalitica; ademas, preexisten al analisis y no le deben nada. Esta época del
Seminario se dirige a precisar el estatuto de la practica analitica sobre la base de
una teoria de la transferencia consolidada.

Los discursos son comparables a una nasa. Es dificil escapar de su captura, pero la
nasa, asi como la estructura, ofrece siempre un agujero por donde es posible salir6.
Recordemos el tetraedro con su base cortada, el juego entre real y verdad que
introduce, y sabremos a qué se refiere Lacan con aquella comparacion. Con las
féormulas de la sexuacion encontramos un universo partido por una linea de
ecuador: hombre/mujer. Pero lo real del sexo perfora esta distribucion y escapa a
su ordenamiento. La verdad (H/M, V/F) padece la irrupcién de lo real’. Se ve,
entonces, por qué estas dos elaboraciones se entremezclan y en qué punto
muestran una estructura isomorfa.

Si en el seminario XVI se trata el vaciamiento de goce del cuerpo, en el XVII el
agujero de los discursos, la relacion entre Fi y el S(A), en el seminario XVIII,
permite situar lo que operd el rastrillaje del lenguaje 8. En consecuencia con esto se
siguen las posiciones del hombre y la mujer en los seminarios XIX y XX. La funcién
falica resulta tributaria del orden del sentido aun cuando su irrupcion en la cadena
significante conecte con la satisfaccion. Los discursos se discriminan en la cultura y
en las férmulas esta en cuestion lo natural. Sin embargo, la particién estructuralista
por antonomasia “no es del todo asi”. Si Lacan sitla en esa frase la mira y el
esfuerzo de su estilo —y todo estd en donde ponerlo—, los nudos la desarrollan:
falta la representacion.

Sexo: la no-relacion.
Simplifiquemos la cadena borromeana a la unién de dos hilos, a un simple nudo.

El nudo limita el movimiento de la cuerda simbdlica y la imaginaria, pero no tiene
representacidon propia. No se trata de otra cuerda. Asi, lo real esta en el lugar de la
féormula (y esto porque el psicoanalisis no es una ciencia: no opera sobre lo posible,
sobre la combinatoria). El nudo se impone como una escritura de lo real. En
cambio, cuando lo real pasa por ser un falso agujero nos vemos frente a la
invencion misma en la que consiste el sintoma!’. En los intersticios del nudo
encontramos la falta del significante de la relacién en la lengua'! y la falta en el
cuerpo, que se unen a la no-relacion sexual: lo que ata al nudo ex-siste. En tanto el
sentido se halla sustituyendo a lo sexual que falta, partenaire (goce del Otro) e
instrumento (goce falico) se anudan.

Conclusioén.

El objeto es a la funcidn imaginaria de la castracién como el sentido al sexo. Y aun,
el objeto constituye a la castracion tanto como el sentido a la sexualidad. El
Seminario cursa entre una elaboradisima concepcién del complejo de castracién y la
suplencia del sentido. Se ocupa basicamente de demostrar el valor de estructura

52



del complejo de castracion. El pasaje de la falta conecta la intensién (intension) —la
castracion— con la extensién —donde el psicoanalisis debe hallar su status—.

Notas

1. La expresion se encuentra en el resumen del seminario XI para la Ecole pratique des
Hautes Etudes (en contratapa de Les quatre Concepts..., Seuil, Paris, 1973). Para un
desarrollo mas amplio, cf. en elsigma.com, mi articulo Adids, Lacan, esp. nota 7.

2. "Rehago —dice Lacan— una segunda vez el giro, redoblo la banda de Moebius
freudiana. El drama del Edipo tiene otra cara por la cual se podria articularla de
punta a punta al hacer todo el giro. La consideracion del objeto (a) y de su funcién
(...) concerniente al complejo de castracién atafie al surgimiento de un grupo (en el
sentido matematico) que permite el funcionamiento de menos fi (..) en una
estructura légica” (seminario XIII, leccion del 15 de junio de 1966). La estructura
combinatoria en la que funciona el (a) se prosigue en el grupo de Klein y luego en
el algoritmo de la transferencia.

3. De ahi la importancia de una nota en Posicion del inconsciente donde Lacan
asume que aun no alcanzd (en 1966, es decir, ya a la altura del seminario XIII) el
valor de menos fi como causa del complejo de castracién. Cf. Ecrits, Seuil, Paris,
1966, p. 850.

4. Para una explicitacion mas amplia, cf. mi articulo, Estructura del Seminario de
Lacan, parte I y II, en Imagoagenda.com.

5. J. Lacan, Dun Autre a l'autre, Seuil, Paris, 2006, p. 321.

6. ]. Lacan, Séance extraordinaire de I’'Ecole belge de psychanalyse, Quarto, 1981,
ne 5, pp. 2-22, esp. p. 16.

7. 1. lacan, Place, origine et fin de mon enseignement, en el sitio
http://www.ecole-lacanienne.net, “pas tout lacan”, p. 13.

8. J. Lacan, Discours de Tokyo, fotocopia, pp. 1-21, 21 de abril de 1971,
intervencion de Lacan en la editorial Kobundo, en “pas tout lacan”, op. cit., ver
esp., pp. 16 sq.

9. J. Lacan, Conférences et entretiens dans des universités nord-américaines, en
Scilicet n® 6/7, Seuil, Paris, 1976, p. 48.

10. El falso agujero que el sintoma provee (tema del seminario XXIII) lleva a
interrogar en qué consiste un agujero verdadero (seminario XXIV).

11. Cf., en relacion con lalengua y su estructura, p.e., J. Lacan, La psychanalyse
dans son référence au rapport sexuel, Bulletin de I’Association freudienne, n° 17,
Paris, 1986, pp. 3-13. Asimismo, C. Faig, El axioma italiano, en elpsitio.com.ar.

53



UN BREVE, CASI IMPERCEPTIBLE DESPERTAR. SEXUALIDAD Y
REPRODUCCION"

Desde los paramecios, entre quienes se produce el primer conato de diferenciacion
sexual y acoplamiento, hasta los monos, que muestran sorprendentes analogias
con la conducta sexual humana, las “"bodas sexuales” presentan todo tipo de formas
y una gran diversidad de medios y practicas.

Jean Rostand escribe: “Entre los gusanos platynereis, la hembra recibe el semen en
la boca. Entre los tritones, lo aspira con los labios de la cloaca. Entre los rotiferos,
el macho lo inyecta en cualquier region del cuerpo femenino. Entre las sanguijuelas,
lo deposita a flor de piel y el semen penetra por si solo.

En muchas especies de invertebrados, el macho, que practica una suerte de
siembra artificial, empieza por embadurnar de semen algunos de sus apéndices y
con ellos lo deposita después en el lugar requerido: la rana, por ejemplo, emplea
un palpo maxilar; el pulpo, un tentaculo; la libélula, un vastago toracico...”.
Extendiendo un poco mas esta enumeracion borgeana: el hipocampo macho es
quien se embaraza y pare (otro nombre resulta de aqui, y describiendo un complejo
mas radical, para la fantasia de couvade); las migraciones prenupciales
kilométricas, se cuentan por miles, de las anguilas y los salmones; el
hermafroditismo del caracol; la existencia de espermatéforos (“cajitas”, bolitas que
contienen el semen) en diversas especies y las distintas practicas sexuales que
genera; los dos penes de las arafias asi como, todo tendia a hacerlo suponer, de las
viboras; y, por supuesto, las conocidas practicas de las mantas religiosas hembras;
etc.

¢Y qué diria del hombre Rostand si lo agregara a la compilacion? Sin duda, tendria
que incluir como parte sustantiva de su conducta sexual al sentido en su aspecto
mas amplio: al orden simbdlico, la cultura, la civilizacion. Rostand, viéndose
envuelto por el problema, tal vez hubiera escrito sobre la presencia (de la
satisfaccion, de los cuerpos), los pensamientos sexuales (noventa por dia, se ha
dicho), el estrecho campo de la eleccién de objeto y la tipificacion que se juega alli.
En su exposicion de las “bodas humanas” creemos que destacaria al pudor (un
rasgo, sin duda, distintivo de la especie). Y, para nosotros, no pasaria inadvertida
su conexiéon con el tema falico (la tematica del velo). Quiza incluso hubiera citado a
Sartre. A la mujer frigida, ese personaje de E/ muro -se trata de textos
contemporaneos, ambos se publican en 1939-, que repugna de una sociedad que
sin ocultarlo evoluciona alrededor de la copula. La independencia del sexo respecto
de la reproduccidon (en la conciencia, en la representacion, al menos) se quiere
manifiesta; demanda significacién y el mundo sale a su encuentro. Pero la
demostracion mas cabal de la pertenencia de la sexualidad humana al sentido se
aprehende al advertir que los cdnyuges en juego no valen por si mismos. Siempre
estan tomados como otro: sujetos a una transferencia, al equivoco. Y esto es lo que
hace que adquieran un aire de comedia. El no es él, y ella no es ella. No son los
“individuos” quienes estan juego, ni tampoco una abstraccion, la especie (una
generalizacién o universalizacion del macho y la hembra). De aqui se deduce
facilmente la existencia y la funcidon de la prostitucion. Quizda Rostand nos
acompafaria hasta este punto.

Para la naturaleza es indiferente, en lo que respecta a la reproduccion de la
especie, que el hombre copule con su sintoma, interpuesto el significante, o con
hembras naturalmente puestas y dispuestas, que son las que son. El sentido es,
hablando metaféricamente, espermatdéforo y, mas literalmente, faléforo. Y el

H Este articulo fue publicado en: www.elpsitio.com.ar/, el 6 de Febrero de 2009.

54



“entendido”, propiamente, el buen sentido, a los fines practicos, vale tanto como el
malentendido. En la medida en que la ensefianza de Lacan culmina, -como se va
viendo cada vez con mayor claridad-, en el concepto o la idea de “sustitucién del
sentido al sexo” y la extrafia convivencia que esto produce entre el sexo forcluido y
la marca, el ejercicio de reconstruccién que hemos propuesto cobra importancia.
Nos permite dar un giro, aventurar una hipotesis, e invertir la formulacion de Lacan
en una direccidbn que, curiosamente y no obstante la inversion, sigue siendo
concomitante con la teoria: el sentido se encuentra ubicado y cumple su tarea en
un ciclo natural. Aun a pesar suyo y por mucho que lo imaginemos colgado con
alfileres. Aunque a primera vista esta ubicacion tome la forma de un collage (hasta
pulsional, si se quiere) y la yuxtaposicion parezca bizarra. Es el paso siguiente, el
paso “natural”, después de llegar al sentido supliendo a lo sexual, -la “resbaladiza
semiosis del sexo”-. Si el transcurso del sexo por via del sentido comprende a la
practica analitica, como suele aceptarse, ahora vemos que el psicoanalisis forma
parte, literalmente, de la conducta sexual humana. Ya no porque se hable alli de
sexo y se trate de evacuar el sentido, -no hay sentido sexual, como afirmaba
Lacan-. El analisis constituye por si mismo una muestra privilegiada de la
sexualidad. Su teoria, su reflexion, los conceptos que se ha dado, son los que
permiten conjeturar el paso que adelantamos. En otro plano, pues, es el sexo el
que admite al sentido, lo absorbe. Normalmente, la sesidén analitica se limita al
goce de hablar, al parloteo, al bavardage, y a lo que este pone en juego. Segun un
planteo clasico nos hallariamos aqui entre el amor y el deseo. Pero, jugando al
amor (playing love), con el libreto de un analisis, nos hallamos en el amor. Asi, el
psicoanalisis, parafraseando a Lacan, se engafia cuando muestra como fabrica su
truco. Se recordara la pregunta de Freud: éel amor de transferencia es un
verdadero amor? ¢Podriamos, entonces, caracterizar al psicoanalisis como un
suplemento, tal como querria Rousseau, tan peligroso como el teatro? Ya sea que
este suplemento tome la forma de un montante, una mise en abime, un
practicable, o un tipo particular de espejo, si duplicamos el nivel de aprehensién
que (lo) soporta, se da a pensar otro estatuto del sentido (sexual). El analisis se
monta sobre su captura, -resulta aprehendido por la extrema versatilidad y
plasticidad de la reproduccion sexuada-, y, hasta donde puede, la describe. En ese
punto se halla el incesto y su importancia tedrica. Se dird que se trata de una
cuestion algida. Pero, ante todo, Edipo e incesto eran los conceptos que se
encontraban mas a mano para designar la relacion entre naturaleza y cultura, la
exclusion del goce. Este angulo de la cuestidn muestra que se puede operar con
otras categorias sobre la teoria. Ponerla en otra mira. El despertar, por ejemplo,
que Lacan buscaba en Freud, se vuelve a presentar, -aunque finalmente Lacan
haya optado por denegarlo-. Ese despertar, como se podia prever, se instala en los
limites del psicoanalisis, que forma parte del problema. En cuanto se advierte la
captura del sentido en la reproduccion, y obtenemos una doble inclusién, en cuanto
damos con una extrafia persiana, se produce una forma, por breve que sea, de
despertar. Siempre se ha intuido que la cultura es una capa delgada, aun si guarda
peso. En Freud, los extremos de la obra, -la sorpresa del lapsus y el agujero del
sexo (cf. las tres obras “linguisticas” iniciales, los cinco psicoanalisis, etc.)-, se ligan
en la superficie de aquella delgadez.

Cuando incluimos al sentido en la sexualidad el dispositivo analitico se impone
como escena; como otra “otra escena” y como el hecho de la escena. La misma que
describio Freud y otra. La transferencia (el amor) demuestra que cierto tratamiento
de la lengua la liga al sexo, que se presenta como representacion, ya no lo es. Los
términos de la teoria se pliegan y ordenan siguiendo esa duplicidad. Pero, por sobre
todo, se ve de dénde procede el recurso al teatro, siempre latente en la teoria
psicoanalitica, asi como al Edipo y la mitologia en general. Todas estas son formas
en las que la presencia infiltra la representacion y la mueve a otro ambito, donde se
hacen jugar dos escenas en una: la representacion y la representacion en su valor
de presencia, y no solo la satisfaccion y la obra. Si admitimos que el sentido

55



sustituye al sexo y que la reproduccion sexual se prosigue mediante esa sustitucion
misma -por mucho que la marca que comporta se halle en correspondencia con el
agujero del sexo-, y no a pesar de ella (nuestra conjetura), encontramos dos
espacios superpuestos de caracteristicas diferentes. De un lado, no hay relacion
sexual, y esto produce un comportamiento sexual distintivo (y mas o menos
bizarro) de la raza humana. De otro, el sentido y la cultura son instrumentos -por
parcial que esto resulte-, en el conjunto del ciclo sexual humano, que puede
comportar otras facetas, medios bioldgicos, y se asocian al ciclo de la reproduccion.

56



SOBRE JEAN ROSTAND Y EL MURO DE VIENA"

I. En el texto que publicamos en un nimero anterior de esta revista continuabamos
nuestra formalizacion del Seminario en relacion con la técnica. En este articulo,
intentaremos esbozar una direccion alternativa y muy diferente, un tanto
insospechada, por donde podria derivarse la investigacion de Lacan.

I1. El sentido y el sexo.
La enumeracion que puede extraerse de una compilacion de Jean Rostandl es
borgiana:

—El hipocampo macho se embaraza y pare (otro nombre resulta de aqui, vy
describiendo un complejo mas radical, para la fantasia de couvade);

—Las migraciones prenupciales kilométricas, se cuentan por miles, de las anguilas y
los salmones;

—EI hermafroditismo del caracol;

—La existencia de espermatéforos (“cajitas”, bolitas que contienen el semen), en
diversas especies, y las distintas practicas sexuales que genera;

—Los dos penes de las arafias asi como, todo tendia a hacerlo suponer, de las
viboras;

—Por supuesto, las conocidas practicas de las mantas religiosas hembras;

—Los paramecios, entre quienes se produce el primer conato de diferenciacién
sexual y acoplamiento;

—Los monos, que muestran sorprendentes analogias con la conducta sexual
humana.

Las “bodas sexuales” presentan todo tipo de formas y una gran diversidad de
medios y practicas. “Entre los gusanos platynereis —escribe Rostand—, la hembra
recibe el semen en la boca. Entre los tritones, lo aspira con los labios de la cloaca.
Entre los rotiferos, el macho lo inyecta en cualquier regién del cuerpo femenino.
Entre las sanguijuelas, lo deposita a flor de piel y el semen penetra por si solo. En
muchas especies de invertebrados, el macho, que practica una suerte de siembra
artificial, empieza por embadurnar de semen algunos de sus apéndices y con ellos
lo deposita después en el lugar requerido: la rana, por ejemplo, emplea un palpo
maxilar; el pulpo, un tentaculo; la libélula, un vastago toracico...”.

Si Rostand agregara al Hombre a esta compilacién3 tendria, sin duda, que incluir
como parte sustantiva de su conducta sexual al sentido en su aspecto mas amplio:
el orden simbdlico, la cultura, la civilizacién. Rostand, viéndose envuelto por el
problema, tal vez hubiera escrito sobre la presencia (de la satisfaccion, de los
cuerpos), los pensamientos sexuales (noventa por dia, se ha dicho), el estrecho
campo de la eleccidn de objeto y la tipificacion que se juega alli. En su exposicion
de las “bodas humanas” creemos que destacaria al pudor (un rasgo, sin duda,
distintivo de la especie). Y, para nosotros, no pasaria inadvertida su conexién con el
tema falico. Quiza incluso hubiera citado a Sartre. A la mujer frigida, ese personaje
de una de las obras de E/ muro -se trata de textos contemporaneos, ambos se
publican en 1939-, que repugna de una sociedad que veladamente evoluciona

Y Este articulo fue publicado en la revista Imago Agenda N° 142, en:

www.imagoagenda.com, en Agosto de 2010.

57



alrededor de la copula. La independencia del sexo respecto de la reproduccidon (en
la conciencia, o en la representacion, al menos) se quiere manifiesta;, demanda
significacion y el mundo sale a su encuentro. Pero la demostracion mas cabal de la
pertenencia de la sexualidad humana al sentido se aprehende al advertir que los
conyuges en juego no valen por si mismos. Siempre estdn tomados como otro:
sujetos a una transferencia, al equivoco. Y esto es lo que hace que adquieran un
aire de comedia. El no es él, y ella no es ella. No son los “individuos” quienes estan
en juego, ni tampoco una abstracciéon, la especie (una generalizacion o
universalizacion del macho y la hembra). De aqui se desprende la existencia y la
funcion de la prostitucion. Quizd Rostand nos acompafiaria hasta este punto.

I1I. El sexo y el sentido.

Podemos ahora aventurar la hipétesis alternativa que anunciamos al comienzo: e/
sentido se encuentra ubicado y cumple una funcién en un ciclo natural. Desde el
punto de vista de la naturaleza, y en lo que respecta a la reproduccion de la
especie, que el hombre copule con su sintoma, interceptado por el significante, o
con hembras naturalmente puestas y dispuestas, que son las que son, es
indiferente. La naturaleza podria considerar que el sentido es, hablando no tan
metafdricamente, espermatoforo o, mas literalmente, faléforo. El “entendido” vale
lo mismo que el malentendido. En cierta forma este es el paso siguiente, el paso
“natural”, a que el Seminario ubique al sentido supliendo a lo sexual -la
“resbaladiza semiosis del sexo”, como se expresaba Lacan-. En otro plano, pues,
es el sexo el que admite al sentido, lo absorbe y lo instrumenta al vaciarlo.

En cuanto se admite la captura del sentido en la reproduccion, se obtiene una doble
inclusidon, damos con una extrafia persiana, y se produce una forma, por breve que
sea, de despertar. Siempre se ha intuido que la cultura es una capa delgada, aun si
guarda peso. En Freud, los extremos de la obra —-la sorpresa del lapsus y el agujero
del sexo (cf. las tres obras “linglisticas” iniciales confrontadas, por ejemplo, a El
malestar en la cultura)- se ligan en la superficie de aquella delgadez.

Si admitimos que el sentido sustituye al sexo y que la reproduccién sexual se
prosigue mediante esa sustitucion misma —por mucho que la marca que comporta
se halle en correspondencia con el agujero del sexo—, y no a pesar de ella (nuestra
conjetura), encontramos dos espacios superpuestos5 de caracteristicas diferentes.
De un lado, no hay relacion sexual, y ésto produce un comportamiento sexual
distintivo (y mas o menos bizarro) de la raza humana. De otro, el sentido y la
cultura misma son instrumentos —por parcial que esto resulte en el conjunto del
ciclo sexual humano, que puede comportar otras facetas—, medios bioldgicos, y se
asocian al ciclo de la reproduccion.

Ocupémonos de una ultima cuestion: en la sustitucion que opera el sentido sobre la
sexualidad humana y en la prosecucion alli de la reproduccion sexual pueden leerse
las operaciones de metafora y metonimia, respectivamente.

sentido sexo » sentido / (sexo)
sexo

Esta idea da otro alcance a las tesis del inconsciente estructurado como un lenguaje
y la no-relacién sexual®. Asimismo, permite intuir otra conceptualizacién de la
transferencia y una parte importante de la teoria analitica’. Y, sobre todo, sitla a la
practica en un conjunto mas amplio. El psicoanalisis deviene objeto. Hasta el
momento, ha gozado de una extraterritorialidad notable.

58



Notas

1. Jean Rostand, Lucien Berland y otros, Costumbres amorosas de los animales,
sudamericana, Buenos Aires, 22 ed., 1945,

2. Costumbres amorosas..., op. cit., p.11.

3. O el hombre no es un animal, y merece un capitulo aparte en la compilacién de
Rostand, o estamos frente a una omisidn; exagerando, una suerte de laguna
histérica del texto. Pero, exagerando de nuevo, existe aun una tercera posibilidad:
Rostand y los autores que lo acompafian trataron, en parte, de escribir una
introduccion destinada a situar la complejidad de la conducta sexual humana, vy
mostrar que algunas de las conductas que se observan en los animales se repiten
luego, con algunas distorsiones y una interceptacion cierta, en el hombre.
Recordemos, ademas, que en los afos ‘40 comienza a gestarse un género entre lo
literario, lo cientifico y el bestseller. Costumbres amorosas de los animales se
publica nueve afios antes que la primera parte del informe Kinsey, que dara origen
a la sexologia. El original francés de editorial Stock, Moeurs nuptiales des bétes, es
de 1939. (El Seminario lo cita sin las precisiones que introducimos aqui. Debemos a
Lacan la indicacion de esta lectura.)

4. Cf. J. Lacan, Les non-dupes errent, seminario XXI, lecciéon del 11 de junio de
1974, inédito.

5. El corte de las figuras topoldgicas, tanto como su inmersiéon en un espacio
euclidiano, ha sido tratado por la matematica y luego extrapolado al psicoanalisis.
En cambio, la existencia simultanea de dos espacios de propiedades diferentes al
parecer no ha sido considerada (al menos, en el psicoanalisis). Sin embargo,
siempre ha estado alli, latente. Mediante un corte puede pasarse de una banda de
Moebius a un ocho interior (o de una esfera a un cross-cap), pero en tal caso hay
un “tiempo” entre una figura y otra. Y nunca tenemos las dos simultaneamente.
Estamos en la “diacronia”. No obstante, no se ve qué podria impedir trabajar con
las dos figuras conjuntamente, en cuyo caso estariamos en la “sincronia” vy
habriamos de alguna forma eliminado el tiempo de pasaje. En el “modelo” que
resulta no se trataria, entonces, solo de renovar las categorias del pensamiento,
por ejemplo, de cambiar los diagramas de Venn o el espacio de Euclides por las
mas complejas y dificiles de imaginar figuras topoldgicas. Mas alla de los modelos
utilizados, la eficacia clinica del analisis se presenta “en esfera”: activa, pero
encapsulada por otra funcion.

6. El significante una vez despegado del sentido se sustituye por ese solo impulso
al sexo: en la medida en que el lenguaje resulta tomado en el ciclo sexual no puede
tener sentido —por mucho sentido que tenga— por hipotesis.

7. Un conjunto heterogéneo de conceptos psicoanaliticos remite a duplicaciones,
dobleces, a saber: narcisismo y yo especular, repeticidon, transferencia, el
representante de la representacién, etc. Este conjunto puede ordenarse de otra
forma siguiendo la idea que esbozamos en el articulo. La captura del sentido en la
reproduccion provee una explicacion mas econdmica y simple que el psicoanalisis
freudiano: no introduce la nocién romantica de inconsciente que nos es todavia tan
preciada.

59



ECO, WAGNER Y MAVERICK"

En cuanto a su circulacion en el mercado sexual -el término, hoy relativamente
usado, fue util a Lacan [1] - y para entrar en tema sin mas dilacion: los
heterosexuales son un grupo no marcado. Nada los identifica, aunque se
identifiquen todo el tiempo. Son el comun y lo que abunda. Esto resume en buena
medida sus desventuras. Para ser heteros “probados” -segun el término que
Fontanarrosa puso en boca de uno de sus personajes en Boogie y que cada tanto se
acostaba con un hombre para “probar” que no le gustaba y no era lo de él- deben
repetir el acto sexual en el horizonte de una felicidad anhelada, siempre huidiza. La
masculinidad del hetero no termina de definirse y decantar nunca, no se estabiliza.
Y asi va tocando una ribera y otra en su viaje. Los rights (palabra conveniente),
hechos y derechos, testeados, estan sujetos a hacer serie.

Vayamos al desarrollo de nuestras reflexiones heterosemidticas. Cuando en un
barco, anclado en el puerto, se encuentra el almirante, muestra, por ejemplo, una
bandera verde. Pero si no esta alli, harto ya de los turistas, no iza ninguna. El
mastil se ve vacio. El ejemplo, quizd se recuerde, es de Umberto Eco[2]. Y su
interés radica en que, contrariamente a la mayor parte de las operaciones binarias
que constituyen el cédigo linglistico, esta vez se opone un rasgo a la ausencia de
rasgo, que deviene significativa; y ese es el punto. Es el caso asimismo de ciertos
verbos en algunas lenguas: la falta de desinencia, la sola raiz, tiene sentido y
constituye una declinacion del verbo.

Lévi-Strauss habld a este respecto, y en un terreno semantico, de simbolo cero -cf.
el famoso prologo a la obra Sociologia y antropologia de Marcel Mauss[3] , una de
las piezas clave de la antropologia contemporanea (texto que sefiala ademas,
digamoslo al pasar, dos peticiones de principio de gran importancia) -, en otro
sentido: el del manitou, y en forma derivada el mana. Y Lacan, se sabe, retomé en
Subversidn [4] este desarrollo para complicarlo aun mas.

El caso es que los heteros —pocos son los que retomaron por su cuenta y riesgo la
problematica del simbolo cero- carecen de bandera. No obstante, rehlisan que sea
la falta quien los signifique como tales. Esto los lleva a preferir el anonimato -el
movimiento es superyoico, se entendera-, y esquivar su nombre propio. Prefieren,
en todo caso, eludir la falta y representarse por la positivizacion de la marca falica
(cf. nuevamente Subversion [5]). Producen asi el impasse que los caracteriza
respecto de la castracion. Al devenir positiva, la marca de falta se pierde. Y ahi esta
todo el problema.

Anhelan una bandera, sin duda, y sienten su falta. Por eso corren tras los
emblemas, cuya presencia es asible y puede enarbolarse -fatbol, politica,
instituciones psicoanaliticas, y otros falsos idolos-.

Admitamos pues que los heteros no estdn marcados -la castracion a no dudar los
afecta, pero todo indica que no se aferran a ella-, y se oponen en esto a los “gays”,
que son “de ambiente”. En efecto, los homosexuales masculinos con frecuencia son
abanderados de una (su) causa. Ni mencionemos el maniqueismo fetichista.

En el esquizo -del lado “realidad” de la cuestién, en el mercado sexual- esto
representa la castracion, y de ahi, lo dijimos, las dificultades.

Frente a estas marcas, las de la circulacidn gay y su mundo, el hetero se ve
condenado a borrar la marca, a hacer lacunar lo que de por si es falta. Vuelve al

H Este articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 27 de Julio de 2007.

60



ruedo, una y otra vez, sin dar con el significante que determina su sexo, que
permanece fuera de alcance. Cierto efecto de perversiéon se desprende de alli
cuando el hetero produce a nivel de su conducta el sujeto barrado. Como si lo
hiciera a propodsito, con su forma contradictoria, su enunciacién huidiza, su temor
fobico, se barre. Se los ha llamado “puntos perversos”.

Permitasenos describir algunas de las formas que presenta un coito neurdtico en
relacion al fantasma. El sujeto:

-tiene relaciones sexuales manteniéndose fuera de la escena (obsesivo), y es asi
dos, y esto puede llevarlo a valorarse técnicamente (mientras la mujer espera sin
esperanza que él simplemente se le tire encima), medir su performance, etc.; -
juega un personaje (histeria) y entonces no es él quien goza; -o bien, esta ahi pero
se ha quedado duro como un palo de escoba (inhibicidon, fobia);

-se relaciona con la mujer como con una imagen (masturbacién, prostitucion).

En un extremo de esta descripcién abreviada es él quien se escinde, en el otro la
escisién recae sobre el objeto. En este segundo caso, nos hallamos cerca de las
fantasias perversas.

Una vez cruzada la vereda -gay dixit- no se vuelve. O, para decirlo en los términos
de Voltaire: “Une fois philosophe, deux fois pederaste!” El fildsofo debe probarlo
todo. Le esta permitido.

El “ambiente” y la iniciacion conectan con la gnosis (cf. Rosolato [6]). En parte es
por esto que muchos fetichistas (y algunos otros perversos también), aman la
opera de Wagner. éPor qué ese amor, esa fascinacién por la épera wagneriana? En
las obras de este compositor siempre hay un objeto que condensa el desarrollo y
cuya ausencia daria por tierra con todo: el Santo Graal, el anillo —en la obra mayor,
la tetralogia El anillo del Nibelungo-, el filtro de Tristan. Ademas, sobre este objeto
descansa parte de la técnica musical de Wagner. Por Ultimo, el mundo de este
musico -ya lo habia observado Max Graf, el padre de Juanito [7]- esta
tormentosamente dividido por formas contrarias, tanto como el Yo fetichista.

Nietzche y Luis II de Baviera se ven asi un poquito comprometidos. Como otros,
qgue se vieron en alglin momento en la necesidad de asumir el giro de una posicion
contradictoria. El Rey de Baviera no comprendia el amor que Wagner profesaba por
Césima Listz. Quizad no veia que el objeto se hallaba cerca y en otra parte. No era
Césima precisamente, pero le era contiguo.

Esto nos recuerda a las estrabicas de Descartes (ése trataria de un estrabismo
convergente, divergente o vertical? Esto no carece de interés). Su eleccion
freudiana de objeto, segun se dice. Eleccién que contrariaba claramente el eje de
las abscisas o, segun el caso, de las coordenadas. Quiza se trataba de mujeres que
sufrian de alguna deformacidn profesional o que llegado el caso habian
contemplado durante demasiado tiempo el fuego de la chimenea. En todo caso, es
cosa sabida que una mujer es un sintoma. Pero hay otra manera de decirlo: una
mujer es la refutacion de nuestra neurosis. Es por eso que son tan dificiles.

¢Qué opera haria las delicias del neurotico? ¢éCudl es su test? El neurdtico resulta
herido por sus gustos, tanto como por la presencia de la satisfaccién. Prefiere la
representacién. Le gusta ir al cine. Y ver TV. Ama el signo de la vida y todo lo que
la duplica. Pero si una opera lo atrapa... No habria que descartar La flauta magica.

El hetero se ha identificado con un Maverick. Esta suelto y pasta como un (a)

liberado en la pradera. No posee marca de hacienda. Y es por eso que quitarles su
neurosis es un trabajo arduo. La marca y la falta de marca (simbolo cero) que pasa

61



por marca, que tiene sentido —un poco como en la lectura de Lacan, para ser
sinceros- terminan por empastarse durante el analisis. Se confunden. Y cuesta salir
de esos giros de fideo fino, que se ven un poquito tontos —pero la tonteria tiene sus
vias que son impenetrables, hay mucho que aprender alli-, si no fuera que la
diferencia entre marca y falta tiene tanta importancia tedrica. Se halla asi la
consistencia del viejo cowboy, James Gardner, en aquella serie Maverick. Porque ni
Bret, ni Bart (ni el primo ocasional que a veces actuaba en la serie, pero de éste ya
no estoy seguro) marcaban las cartas. Jugaban lealmente.

John Wayne, otro cowboy, tan importante en el imaginario de EEUU, habia
solucionado este problema. Stripper avant la lettre, John caminaba sensualmente.
Era notable. iHabia que verlo! Portaba en su andar el emblema (la marca) de una
masculinidad que lo elevaba al rango de cowboy erdtico (por no decir, sujeto). Y
como Rambo (afios después) conducia bien la tropa.

Asi se jugaba a fines de los ‘50, a la salida del macartismo.

Referencias

[1] J. Lacan, La logique du fantasme, seminario n°® 14, leccién del 21 de junio de 1967
(inédito).

[2] Umberto Eco, La estructura ausente, Lumen, Barcelona, 1972, p. 260.

[3] Marcel Mauss, Sociologia y antropologia, Ed. Tecnos, Madrid, 1971. Cf. el prélogo de
Lévi-Strauss, Introduccion a la obra de Marcel Mauss, pp. 13-42, y esp. pp. 36 y sq.

[4] J. Lacan, Ecrits, Ed. du Seuil, Paris, 1966, p. 821.

[5] Ibid., p. 826.

[6] AA.VV., El Deseo vy la perversién, Sudamericana, Buenos Aires, 1968. Cf. El fetichismo,
Guy Rosolato, pp. 11-48.

[7] Max Graf, Le cas Nietsche-Wagner, Cahiers de I'Unebévue, ed. Buchet/Chastel y E.P.E.L,
Paris, 1999. Cf. pp. 55-56 y passim.

62



AFTER THE ORGY"

Baudrillard cuenta que esta viendo television en un hotel estadounidense. Pasan
una pelicula porno. Se trata de una orgia. Hay cuerpos y deseos por todos lados.
Inesperadamente, uno de los actores se acerca y dice al oido de su partenaire,
mientras sigue tomandola por atras:

What are you doing after the orgy?

Traduzcamoslo. Cogen, y lo hacen bien. Pero él se acerca con atrevimiento al rostro
de ella e inquiere en un susurro: - ¢ Vos estudias o trabajas?

Un rasgo de nuestra época consiste en que la sexualidad se ha hecho visible,
pretendiendo con eso haberse completado. Y esto nos obliga a defendernos como
podamos. A proveer refugio al sexo. Los misterios antiguos ya no pueden convivir
con nosotros ni ayudarnos. Hemos devenido vulgares.

Examinemos la cuestion:

- Los travestis exhiben los signos de una femineidad exagerada, tan superficial
como abundante. Los travestis mas logrados son mujeres sobreactuadas;

- El sexo en formato de porno, en la television por cable, en internet;

- La extensa serie de publicaciones cientificas, de divulgacion sexual en todos sus
géneros (también la educacién sexual);

- La homosexualidad masculina no solo desaparece como entidad clinica, se hace
legal. Y es cada vez mas legal. Esto ha generado una paradoja equivalente a la que
produce la sefiora que se separa de su marido y se casa con su amante. Una
paradoja freudiana, si se mira bien. La infidelidad y lo incestuoso de la cosa, el lado
picante, como es obvio, no puede conservarse en esas circunstancias;

El adelantamiento de la menarca en alrededor de un afio (relacion especular entre
la maduracion glandular y la estimulacion, que todos los pediatras, aunque no lean
Lacan, conocen); y por todos lados, los talk-shows, y las casas llenas de camaras
de television yendo dias enteros desde el inodoro a la cocina.

En este estado de cosas, ¢donde ha quedado la porosidad de Benjamin? No lo
esperemos.

La transgresion no tuvo mejor suerte. Es Disney World. Un Freud World. El
perverso, pobrecito, puede darse a sus travesuras -tiene permiso y todo el
derecho-, si puso la moneda. ¢Quién podria jugarla de sérdido en un quiréfano?

A esta visibilidad a secas del todo del sexo corresponde en un mismo movimiento,
pero en un plano que se sustrae, la falta de signo sexual: las violaciones, la
pornografia y la prostitucion infantil.

Asi, deviene objeto sexual algo que no lo era, que nunca lo habia sido antes, y que
se contempla con horror. éEn qué cabeza cabe que alguien viole a un bebé de tres
meses? Sin embargo, se percibe que el que lo hizo no esta loco. La pregunta, de

H El presente articulo fue publicado originalmente en:http://www.ppba.org.ar/, en Abril de
2004. Luego fue quitado del sitio y, actualmente se encuentra en el facebook de Carlos Faig
publicado con fecha del 30 de septiembre de 2010.

63



otro modo, perderia virulencia. Por eso el horror se desplaza a la pregunta misma,
porque no es el acto de un demente —aunque sea un acto enajenado-, y tampoco
se trata de un Unico degenerado, que anda solo.

Ya no vivimos con los misterios, ni siquiera Nabokov y Lolita son contemporaneos.
Nuestra época no festeja el signo esbozado; no son los senos pequefios ni la
sonrisa apenas picara.

El velo eliminado, mediante la falta de signo sexual, violenta el afuera, lo excluido.
Suerte de venganza, si se quiere.

Al todo sexual le responde hoy un simbolo cero, o aln, el conjunto vacio. El rasgo
no marcado (como sexual) gana la escena y se sexualiza. Es el aspecto comuin a
una violaciéon y la prostitucion infantil, por ejemplo. Quiza asistiremos al retorno del
cuerpo anestesiado de la gran histeria bajo la forma de un partenaire dormido,
silente.

Recordemos, para concluir, cdmo funciona el velo en los primeros seminarios de
Lacan, especialmente en La relacion de objeto.

Interpuesto entre sujeto y objeto origina los cuadros perversos. Al ocupar el lugar
reservado al *mas alla”, el objeto se escinde: es él mismo y la falta. Esto lo remite
a la Verleugnung.

Sujeto------ velo------ objeto

En la neurosis, el objeto funciona como velo. El mas alld corre por cuenta del
deseo, el Falo, incluso el amor, o las estructuras de parentesco y la economia
edipica. Estamos en la represion.

Sujeto------- objeto------- mas alla

El rasgo de la sexualidad que describimos aqui, en cambio, es novedoso. Supone
que el sujeto se relaciona con el objeto sexual (que es todo) y lo excluido, lo que
esta fuera del sistema (una falta indeterminada, sin signo), independientemente.

Sujeto------- objeto
Sujeto------- falta (no marcado)

64



LA MARCA DE PIERCE"

El ataque de panico es hoy uno de los cuadros mas diagnosticados, y tal vez -
dentro de la psiquiatria- el mas automedicado. Instalado desde hace poco mas de
una docena de afios, ha desplazado de su lugar a las fobias, a la neurosis y la
histeria de angustia. La fobia habia sido aislada trabajosamente por Freud a partir
de las monomanias; mantenia el privilegio desde entonces de constituir un cuadro
propio del psicoanadlisis. No obstante esto, el ataque de panico la barrié sin
contemplacion. Ni siquiera quedaron en juego sus tipos mas agudos, como es el
caso de la tanatofobia, que podrian pasar perfectamente por atagues de panico.

El panic attack muestra que la disposicion del sintoma para ligar angustia se halla
cuestionada y ha mermado. Los cuadros de sintomatologia profusa, al estilo de Ana
O, o Isabel de R -la Gran Histeria de Charcot-, ya no existen. Hoy predomina mas
bien el anonimato, entidades sin detalles, caracterizadas sobre todo por su despojo,
sin valor de uso.

La moda -a la hora de pensar por qué ciertos cuadros proliferan-, como sabemos
desde hace tiempo, hace sistema. Su relacién con los signos es simbidtica. Durante
el ataque de panico el cuerpo se impone. Las piernas pesan, el corazon se delata,
se dificulta la respiracion. Contrariamente a lo que la comprension presupone este
cuadro afecta con frecuencia a gente exitosa; adultos que, con o sin razén, se
imaginan imprescindibles. Entonces, la muerte se presenta y transpira. Nada muy
diferente de la angustia que describia Freud montada sobre signos
cardiorrespiratorios —-sindrome de hiperventilacion, se diria actualmente-. La moda
del novecientos se hizo masiva y cambio de nombre.

El cuerpo cierra el agujero en el que consiste y anidamos. Se hace todo y nos deja
percibir qué somos.

El piercing prolifera por el lado social. Los cuerpos resultan agujereados por
aficionados para ahorrarnos algo de tortura y angustia. Esta actividad irritaria a un
profesional de la calidad de Sade, puesto que pretende crear nuevas zonas
erogenas. Pero el arito sbélo es isomorfico del agujero corporal, al que duplica. La
perforacion es real, pero el agujero es falso, no es mas que una imitacion. Si el
cuerpo va de exterior a exterior —de la boca por el tracto intestinal al orificio anal-,
en el piercing, si se quiere verlo asi, él mismo pasa a través de un aro -una o
multiples veces segun los gustos—, de un afuera a otro. En cierta forma, su
situacién se invierte. Es el cuerpo el que rodea al aro y a partir de alli logra
ubicarse. Entre la perforacion, la incisidon, y considerando que ya no se sabe qué es
de uno y qué es del aro, con un poco de suerte, se termina olvidando al cuerpo.

Los cuerpos asi restituidos —normalmente desaparecidos, o, al menos, mareados si
no marcados—, los que han recuperado su erogeneidad motivados por razones que
se confunden con lo irresistible de la moda, circulan nuevamente. La funcion que
les escapa es la que los tiempos actuales torna dificil. El cuerpo, ligado por un
artificio, recupera alguna captura sobre si. Vuelve (intenta volver) a ser el agujero
que es. Por supuesto, también es posible practicarse una amputacion, arafiarse la
cara o golpearse la cabeza con ambas manos, fuerte y coordinadamente. Pero no
es tan econémico; y es poco aconsejable. Desde el punto de vista del padecimiento
subjetivo es preferible realizarse un tatuaje, una pequefia incision. Y no esta
descartado, incluso, analizarse. El analisis, aunque no es seguro que siempre

H El presente articulo fue publicado origirariamente en la Revista Imago Agenda N° 107, en:
www.imagoagenda.com/, Marzo de 2007. Posteriormente también fue publicado en el
facebook de Carlos Faig, el 30 de septiembre de 2010.

65



produzca marcas, se sabe que, al menos, histeriza. Y entonces puede
recomendarse.

No hay que creer que el piercing solucione las cosas. Pero muestra la superficie del
déficit, en tanto impone una incisidon, del lado del cuerpo y la pulsidn. Es el no-todo
lo que hace problema.

En la zona erdgena -el sujeto se instala alli-, el cuerpo se captura, flexiona sobre
si, se acerca y se aleja del goce. Adquiere un punto de vista, por ejemplo, pero
pierde la mirada que (ahora) lo circundaba; o bien, pierde el silencio que (ahora
que grita) lo rodeaba. De ahi la correspondencia entre el sentido y la pulsion. Es
una concurrencia entre lo que no puede significarse a si mismo, no flexiona, el
trabajo de reenvio circular de la significacién, y el objeto en tanto implica la
traduccion subjetiva como pérdida de algo que nunca se tuvo. El borde se cierra,
anorando al objeto que permitiria que goce de si mismo, y una marca ubica al
sujeto. El semblant nos permite defendernos del goce circular e infinito, de la
devoraciéon (una de las formas de ese goce).

Haciendo abstraccion del sentido tribal, de pertenencia e inclusion, de moda
totémica, de lo que pueda tener el piercing de puber y adolescente, su funcion
respecto del cuerpo -si tuviera éxito, por supuesto- finalmente no tiene sentido. En
cierta forma ocurriria lo mismo que con el universo de significaciones que rodea al
coito, y gira alrededor, puesto que en el momento de la copulacién (y por mucho
que haya permitido el encuentro sexual) pierde alcance. Se demuestra que se trata
de drdenes diferentes.

El significante se libera de lo que lo retiene cuando el cuerpo se hace todo. Es
evidente entonces que el objeto impedia que la repeticion devenga lograda. No es
tan evidente, en cambio, la vinculacion del ataque de panico con la mania (con la
depresion estamos en una historia conocida, sobre todo en cuanto a la medicacion),
que se deja intuir.

En lo que hace a la economia del goce, es decir, en cuanto valor de cambio, el
piercing ha “remplazado” al sintoma tanto como el ataque de panico a las fobias. Es
uno de los correlatos actuales del valor antiguo de los sintomas. En aquel entonces,
la histeria era un arte. Pero digadmoslo todavia de otro modo: Freud no precisaba de
los aritos.

66



ZAPPING"

El libro, La tele cartesiana, Picture in picture, El teatro, A los gritos, La prensa
amarilla, son los titulos que el autor introduce en este “zapping mediatico” para
desplegar un recorrido historico por los medios masivos de comunicacion, su
funcion y su poder en las sociedades.

El libro.

Se conoce la importancia y la influencia que tuvo el descubrimiento de América
entre los utopistas de los siglos XVI y XVII. El tema del buen salvaje es un lugar
comun en esos siglos y abunda en la literatura de la época. Un siglo después, en el
XVIII, el modelo jesuitico de las reducciones indigenas del Paraguay (la Provincia
Jesuitica del Paraguay, fundada en 1609)% adquiere en Francia un notable prestigio
ideoldgico. Voltaire y Montesquieu las tienen por comunidades ideales, son citadas
también por José de Maistre, por la Gazette Universelle. Son los medios graficos,
libros y gacetas, los que reproducen esta informacion e influyen en la opinion
(particularmente, en la ilustrada), en lo que hoy se llama “el imaginario colectivo™.
El Paraguay provee asi la inesperada bisagra que articula cuatro siglos de utopia y
los preliminares de la Revolucién Francesa. Podria sostenerse, en general, que
todas las utopias han tenido como vehiculo al libro. La ciudad utdpica —desde La
Republica de Platéon, pasando por la Ciudad del Sol, en Oceana, la abadia de
Theleme, imaginada por Rabelais en Gargantua y Pantagruel, La nueva Atlantida de
Francis Bacon, hasta aquellas descritas en los sistemas previos a los fildsofos del
socialismo utdpico, o incluso hasta el Mundo Feliz de Aldous Huxley- se transcribe
en textos. Otro ejemplo en esta drbita -0 si se prefiere, un contraejemplo- lo
constituye el marqués de Sade. Contemporaneo de la revolucién de 1789, Sade
propuso en sus textos, sin aspirar a éxito ninguno en tamana empresa y sin
obtenerlo, una construccién utépica®.

La tele cartesiana.

Una segunda cuestién que deseamos senalar -sélo como una curiosidad y sin
pretender extraer ninguna consecuencia nefasta sobre el medio de comunicacion en
cuestion- se atiene a la concomitancia del surgimiento del nazismo y la primera
emision de television. El medio de comunicacidon de masas privilegiado comienza a
ser otro. Ya habia empezado a cambiar sustancialmente con la aparicién poco
tiempo antes de la radio. Durante la Olimpiada de Berlin de 1936, tan recordada, se
efectla la primera salida al aire de la television. El ascenso del fascismo, se sabe,
forma parte de la mas audaz afirmacion de Lacan en el terreno de la politica. Es
cierto que esta afirmacion no se liga directamente a la tecnologia (a la television y
los medios, para el caso), no obstante, remite en lo fundamental a la ciencia y la
expansiéon de su sujeto y, entonces, de algin modo supone sus efectos y los
gadgets que introduce. Proposicion, por ejemplo y entre otros textos que podrian
citarse, vaticina que el holocausto de la Segunda Guerra Mundial fue sélo una
muestra de lo que vendrd*. La argumentacién de Lacan a propdsito del lazo
concentracionario, la universalizacion del sujeto cartesiano, parece, globalizaciéon
mediante, contundente. Al contrario de lo que ocurrié con Marx, su Unica “profecia”
estd en vias de cumplirse®.

Picture in picture.

Hasta aqui no se trataria mas que de dos datos curiosos de la historia, aunque
hablan por si mismos del alcance de los medios, de su poder. Pero el hecho de
pescarlos juntos, como diria Freud, nos permite introducir una comparacion entre
sus contenidos -colgarlos juntos— y una suerte de correccion. En términos
generales, se acepta y se supone que el holocausto, el genocidio, se opone a la

H El presente articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 12 de Noviembre de 2008.

67



humanidad. Si hay que buscar el antéonimo de “holocausto” surgen los términos
siguientes: civilizacion, cultura, hombre, razén. No obstante, si se mira con mas
atencidon se advierte que, a pesar de que el holocausto se halle siempre negado y
no se asuma en ningun caso, es relativamente coextensivo de la civilizacion
humana y se lo encuentra continuamente operando, aunque en ciertos periodos
histéricos actie de forma latente. El holocausto se extiende a la par de nuestra
memoria escrita: desde antiguos genocidios relatados en La Biblia hasta nuestros
dias. Y para solo nombrar algunos relativamente recientes: el genocidio de los
cataros en Carcasona, la conquista de América (dos o trescientos millones de
indigenas murieron), la Inquisicion, el trafico de esclavos negros (se estima la
misma cifra), etc. Quiza seria preferible buscar otro término de oposicion, un
anténimo diferente. Y el que viene en socorro, como anticipamos, es el término
“utopia”. Justifiguemos, entonces, la comparacion, por parcial y discutible que sea.
Mientras que el holocausto destruye, la utopia construye (mayormente, pretende
construir; y algunas utopias se ven realizadas). El espacio del holocausto y el
genocidio ya esta alli, existe como tal en su aspecto positivo, factico; en cambio, la
utopia, como su nombre lo dice, presenta un lugar sin lugar, todavia inexistente. El
genocidio aisla, identifica y encierra, aniquila; en la utopia se trata de una
extraccion, de una liberacion. Toda una sociedad, un orden juridico y econdmico,
podria ser otra. Estos términos se oponen, ademas, como la muerte y la vida.
Mientras que el holocausto asesina, la utopia propone una vida nueva. El
holocausto es real, la utopia virtual. El rasgo en el holocausto es personal (racial,
ideoldgico, etc.); en la utopia es social (es un lazo en un sentido incluso religioso:
religare). Un movimiento es centripeto, el otro centrifugo. Uno perfora el grupo
social, aniquila un grupo humano, pero con vistas a quedarse donde esta; el otro
extrae una parte de la poblaciéon y la conduce a otro lugar (virtual o, contadas
veces, real). De un lado, tenemos un agujero que se traga a la gente; del otro,
gente en el aire (sin nacion): los ciudadanos utdpicos. Mientras uno elimina a la
persona fisica, el otro elimina a la persona juridica y la recrea. El genocidio se
enraiza en un mas aca (del hombre, de la especie); la utopia quisiera enraizarse en
un mas alla que ha estado siempre presente en la historia humana. Este mas alla
es, quiza, el que nos lleva a creer que la civilizacidon y la cultura son otra cosa que
lo que son. Y si es asi, se lo intuye, holocausto y utopia concurren en un punto muy
preciso... Donde la pantalla muestra dos sefales simultaneas.

El teatro.

Sorprendentemente, y de seguro por buenas razones, el teatro no figura en la
Wikipedia —-en Internet, el medio actualmente emblematico- entre los medios de
comunicacién de masas. éPor qué no se lo cataloga asi? A poco de reflexionar, se
nota que esto no se debe a que sea una actividad (por no decir un medio) en
retroceso, que se ha reducido en cuanto a la participacién publica. Ademas, esto no
ocurre en las grandes capitales del mundo, como tampoco en Buenos Aires. ((Qué
dirian los griegos ante esta clasificacion de los mass media? En la Grecia antigua el
teatro tenia una funcidon de comunicacién social de la que hoy carece, y que resulta
evidente.) El cine, y con él el teatro filmado, forman parte de los medios. Otro
tanto ocurre con el texto teatral, y asimismo con su lectura radial. En el teatro
ambos polos, emisor y receptor, la obra y el publico, estan presentes. La relacion
interpersonal que se establece impide clasificarlos entre los medios de
comunicacién. La presencia no resulta eliminable. El mismo caso se da con la
ensefianza en todos sus niveles: no forma parte de los medios. Pero por Internet o
television, una clase filmada y reproducida, que no comporta la presencia de los
participantes, se vuelve mediatica.

La correspondencia privada es otro ejemplo. Las personas no estan presentes, y
esto la particulariza y acerca a los medios. Pero el caracter privado del intercambio
descarta lo masivo. Con posterioridad la correspondencia puede producir un libro.
Las cartas se publican, y hasta se constituye con esto un género literario. El

68



psicoanalisis, ahora lo vemos, no sera nunca masivo, mediatico. Aunque cuente con
millones de aficionados, comporta la presencia de los dos participantes.

Cada vez mas virtuales, los mass media se dirigen a una audiencia reducida al
mercado, es decir, ante todo a un lugar vacio, una abstracciéon. Aun admitiendo en
los medios una cierta neutralidad, debe reconocerse que pueden proveer facilmente
de su dispositivo, prestarlo. Deberia sorprender y ser objeto de reflexidon que esto
ocurra con relativa facilidad, casi naturalmente, sin despertar protestas.

A los gritos.

éPor qué vemos por television gente gritando su desesperacion, todo tipo de
reclamos, frente a una camara? La falta de representacion politica, la destruccién
del sistema juridico argentino, hacen que la calle movilice consignas y demandas:
la via es la via. Por la misma razon, creo, existen los cacerolazos, los piquetes. Los
canales adecuados para una demanda casi no existen, o, al menos, existen de
modo meramente formal. Una larga tarea de destruccion institucional produjo este
hecho. La gente, gritando frente a la televisidn, se propone -se ve obligada, en
verdad- agujerear lo real. Se presenta a los gritos, intentando hacerse lugar, que
se haga lugar.

Supongamos un agujero que se produce en dos marcas (para ser mas precisos: dos
marcas superpuestas; luego, una marca) y que a la vez produce dos marcas.
Llamémosle real a ese agujero y a la marca “sujeto y Otro”® (el deseo y la
representacidn; el cuerpo y la lengua; si se quiere, en otro nivel de analisis, el yo y
el otro). Con la “integracion” de lo real (lo sexual, la no-relacion) en las marcas, y
habida cuenta de que no tiene una subsistencia independiente de ellas, la
desapariciéon de una de las marcas, la que hace al sujeto, es decir, cuando la falta
recae sobre S, reaparece en el limite como devoracidén, y mas cominmente como
restitucion de una marca corporal (desde el piercing, el tatuaje, hasta la
mutilacidén). Si, en cambio, falta el otro polo, la A, asistimos a fendmenos que
pueden conducir al asesinato y que pasan por todos los escalones de la violencia
social’. (Uno de los casos, con frecuencia difundido por los medios, consiste en
“marcar” a la maestra.) Se reconocera el parentesco de esta estructura con el
cuerpo fragmentado de un lado y la imagen unificada del otro: lo real y lo virtual.
Pero los valores del espejo estan trastocados y aun conservando su distancia se
homogenizan. La imagen deviene real, ajena, las marcas que porta el otro no son
reconocibles y resultan amenazantes; el cuerpo propio se hace virtual (de alli la
mutilacién, el sacrificio).

Aceptemos que lo real se determina en la marca® y volvamos al grito. Ante la falta
de representacidon politica® (en su aspecto mas amplio y también en su faceta
restringida, la que vivimos diariamente: la corporacién politica, el “reflejo
corporativo”), el sujeto perfora al Otro. Intenta producir una marca en el Otro,
hasta alli sino completo, al menos ajeno al asunto, no concernido.

“La gente de la Sociedad...” deja caer un “villero”, tomandose las manos.

La prensa amarilla.

Existen hechos que siguen una concatenacién histérica, que pueden perseguirse
dialécticamente, que giran entre la izquierda y la derecha. Hay una historia. Pero
asimismo ciertos acontecimientos se encuadran en el terreno del escandalo. Se
trata de affaires, en el doble sentido de “asuntos” y “escandalos”. Lacan sostenia
gue con ese encuadre, cuando un hecho se clasifica como un affaire, ya no se lo
puede leer'®. El ejemplo que provee es el affaire Dreyfus. éQué es lo que no pudo,
en aquella época, extraerse como consecuencia de él? Sin duda, algo que no estaba
antes de que el escandalo se produjera: la ineptitud del alto mando francés, que va
a ser renovado poco tiempo después. El caso Dreyfus produce una limpieza.

69



Dejemos aqui de lado la diferencia entre historia y dialéctica por un lado, y
sincronia por otro. Senalemos Unicamente que la referencia a la sincronia se hace
necesaria para situar el sitio de la falta que va a producirse.

El affaire rompe la ilacidon dialéctica, sale de cuadro en la narracién histdrica. Por
eso se lo encasilla como “asunto”. Se le supone un acto libre por detras. Alguien
que actla saliéndose de los cddigos, y hace gala de su libre albedrio o su locura. El
problema se encuadra claramente pues del lado de la subjetividad.

¢Como intervienen los medios de comunicaciéon? Transforman el affaire en cosa
publica. Particularmente entre nosotros, en Argentina, el asunto se psicologiza. Se
presta enseguida a todo tipo de suposiciones.

La prensa amarilla, en este sentido y esta via, es “funcional al sistema” -como se
decia anos atras y aun se dice-: la historia y la politica van por otra via. Llevando
las cosas al extremo, la denuncia, en politica, es, asimismo y hasta cierto punto,
funcional al sistema. Al transformar una coyuntura en un escandalo, impide extraer
consecuencias, producirlas, o simplemente esperarlas. Se oculta la retroaccién, la
aparicion de algo que no estaba, la produccion (como necesidad ldgica).

Un ejemplo. Cuando algun gobernante progresista de nuestra pobre Sudamérica
termina denunciado por algun desfalco se desata un escandalo (convengamos que
esto no ocurre mucho en Argentina, que queda excluida del ejemplo). Entonces, en
ese caso, y encasillando asi los hechos, no se leen las consecuencias: es probable
que el mundo se dirija a una organizacion social y politica en la que la izquierda vy la
derecha no existan, donde ya no haya una politica progresista. No habria entonces
por qué esperar peras del olmo. En cuanto se globaliza la estructura, no hay
izquierda ni derecha. Y sea que se entre por la izquierda, por la derecha o por el
centro, se topa con las mismas imposibilidades.

El éxito, el auge y la persistencia, de los sistemas socialdemécratas (poco afectos al
amarillismo, observémoslo en su haber), creo, obedece a estas cuestiones. No se
trata solo de que representen algo sensato y mediador o de que hayan ocupado un
lugar politico correcto. Estan en el “centro”, pero segun parece no tanto por mérito
propio -y no dudo que lo tengan- como porque el lugar esta vacio. No estan alli
sOlo para sintetizar y compatibilizar la izquierda y la derecha, o para superarlas:
estan donde desaparecieron las otras dos.

Notas

1. Resulta interesante precisar el origen de la expresion. Por un lado, una parte de este cuasi
sintagma congelado, “el imaginario”, proviene de la teoria de los registros de Lacan. Pero
también tiene resonancias un poco mas lejanas en Sartre (La imaginacién, Lo imaginario). La
otra parte de la expresidn, “colectivo”, también podria hallarse apadrinada por Sartre: los
colectivos y lo practico-inerte. Lacan, se recordara, influyd en Althusser y algunos de sus
discipulos (Alain Badiou, Balibar, etc.), y, por alli, en el desarrollo de la teoria de la ideologia,
que utilizd el registro imaginario, el tema del semblant, etc. Pero, por otro lado muy
diferente, el término viene a cubrir el descrédito en que cayd desde hace afios la idea
jungiana de inconsciente colectivo. Economiza, pues, la referencia a Jung -entre nosotros,
lacanianos como somos, impresentable—, permitiendo a la vez mantener la idea de forma
implicita. La doxa nunca abandond por completo la creencia en la existencia de un
inconsciente colectivo: es el objeto que resuena cuando se invoca a la opinion publica.
Asimismo, sospecho que el grupo Tel Quel (piénsese en la “intertextualidad”) tuvo alguna
influencia en la construccion de esta expresion light. De uso diario y multidisciplinaria,
verdadero comodin, ya encontrara quien le dé su merecido.

2. Cf. Jean Servier, Historia de la utopia, Monte Avila, Caracas, 1969, p. 149.

3. Tal construccion se halla en la llamada Republica sadiana, en particular; asimismo, en la
descripcion de los conventos amurallados, habitados por seres hermanados en sus practicas
religiosamente execrables y rigurosamente libidinales. La obra de Sade se ajusta bastante
bien a la tradicion de la obra utdpica: un espacio cerrado y ajeno al mundo, carencia de

70



figura paterna, el problema del incesto cada tanto en primer plano, el adoctrinamiento de la
victima y del lector avido. Y si Sade pertenece a la tradicion utdpica, se podria afirmar,
exagerando un poco, que es la ultima y tardia obra de esta corriente. )

4. J. Lacan, Proposition du 9 octobre 1967 sur le psychanalyste de I’Ecole, Scilicet n° 1,
Seuil, Paris, 1968, p. 29.

5. Pensemos en los genocidios posteriores (o conocidos en su magnitud mas o menos con
posterioridad) a la muerte de Lacan: Camboya (Pol Pot, 1975-1979, mueren 3.500.000
personas, la tercera parte de la poblacion); Ruanda (Tutsis contra Hutus moderados, 1994,
mueren 800.000 personas); los Balcanes; los Kurdos (acuerdo Teheran/Bagdad y primera
ocasion en que se utilizan armas quimicas contra una poblacién civil); otros genocidios de
diversa proporcion: Nueva Zelanda, el Libano, India, Sri Lanka (tamiles contra singaleses),
Nigeria; en Argentina (para citar sélo dos: golpe militar de 1976, y, asimismo, el gran
nimero de ex combatientes de Malvinas que se han suicidado); la reserva indigena de
EE.UU. utilizada como laboratorio de experimentacion de la sifilis y llevada hasta la PGP; etc.
6. En los desarrollos mas antiguos de Lacan éste era el espacio de la Cosa. El sujeto y el
Otro se cortaban sobre su fondo. Cf., por ejemplo, Kant con Sade, Ecrits, Seuil, Paris, 1966.
7. Esta estructura —hace a la ilacion de la ensefianza de Lacan- va desde los grafos hasta los
nudos. Queda supuesta, y retomada al revés, en la teoria del final del analisis (donde las
marcas se desatan implicando al objeto en el movimiento). Si nos atenemos al nudo vemos -
alli se anudan el cuerpo, el lenguaje y lo real- que comporta una estructura simplificada de
todo el desarrollo del Seminario. En los grafos se trata de un irrepresentable, un agujero,
que se abre en las identificaciones imaginarias que acompanan al recruzamiento de las lineas
principales. Asi, en el piso superior encontramos a la relacion entre fantasma y deseo
acompanando el agujero de la representacién, y en el inferior la relacion entre el moi y la
imagen especular. La marca se traslada, si leemos el grafo de arriba hacia abajo, desde la
zona erdégena (marca corporal), pasando por el sujeto, el nombre propio (en otros
desarrollos), las identificaciones, el Ideal, e incluso podria agregarse al superydé (que pone
sus propias marcas a través de la culpa, y representaciones diversas de la castracion) hasta
el yo. No obstante, en el grafo hay lineas plenas y quebradas, muestra demasiados objetos,
y, en general, su concepto es dificil de asir en su desarrollo en el Seminario y en Subversion
del sujeto. Tiene muchas vueltas, para decirlo directamente. El nudo es mas simple: dice lo
gue hay que decir sin mucha dilacion.

8. De alli que el pensamiento de Lacan en este punto se halle cerca de Poincaré: las leyes
fisicas para este autor no son inmutables. Cf. Henri Poincaré, L‘évolution des lois, en
Derniéres pensées, Flammarion, Paris, 1963, pp. 48-67.

9. Lacan sefialo la vinculacion de la politica con la metafisica (que no se ocupa de otra cosa
que de rellenar el agujero politico), y especialmente con la filosofia nominalista inglesa (cf.
seminario XV, L‘acte psychanalytique, leccién del 7 de febrero de 1968, inédito). Se trata de
Thomas Hobbes y John Locke, aunque Lacan no los cite. Estos fildsofos se hallan en los
fundamentos de la concepcién del Estado en Occidente (tanto como Jean-Jacques Rousseau).
Se deduce, entonces, que Guillermo d'Occam sigue estando entre nosotros, y que los
sistemas representativos (parlamentarios, presidencialistas, etc.) se basan todavia hoy en
una teoria del signo y una sintesis entre Universal y Particular muy precarias.

10. ). Lacan, Lettres de I’Ecole freudienne de Paris n® 7, En guise de conclusion, Paris,
1968, publicacion interna de la EFP, p. 162.

71



ZAPPING II. EL UNO Y LA SERIE"

El chat nos libera de nosotros. Y en el terreno del encuentro sexual y de los
cuerpos, somos, como todos sabemos, el mayor obstaculo. De esta forma, y en
tanto permite desplegar personajes, el chateo es un radioteatro privado, mas
propiamente, un teleteatro, un teatro a distancia. Con su lista en el Messenger, ella
y él juegan roles diferentes. Y asi, las existencias andnimas que hallan su sitio en la
Red, gozan bajo distintas mascaras y resulta perfectamente ingenuo creer que la
practica generada es mayormente masturbatoria...

Mausica electronica. Creamfield.

Comencemos por una cuestion de clasificacion: éla musica electronica que se pasa
en una discoteca forma parte de los medios? Si fueran temas comunes los que se
tocan, no cabria duda. Uno de los polos estaria ausente. Si se pasan hits,
interpretaciones de grupos mas o menos conocidos y reconocibles, los artistas
estdn ausentes. Y en tal caso se trataria sin mas vueltas de un fendmeno de
comunicaciéon de masas. Pero quiza la pregunta podria desplazarse al contenido:
¢la musica transmite informacion? En general, este no parece el caso; en especial,
en cuanto se trata de musica disco. Tampoco estd destinada en principio a formar
opinidon. Es el Unico aspecto por donde podria discutirse la pertenencia de la musica
de una disco a los medios. Otro es el caso cuando se trata de un disc jockey que
toca musica. Desde los afios ‘80 asistimos a un fendmeno que puso a los Djs en
primer plano. Estos no son solo quienes seleccionan la mdusica: intervienen
directamente sobre los temas. Hacen un mixer de un tema, un wasshup de varios,
combinan bases ritmicas, etc. Ahora bien, en el caso de que un Dj con esa
capacidad y ese talento esté tocando en una disco, presente, ése trata de un hecho
mediatico? Inicialmente deberiamos inclinarnos por la negativa puesto que los dos
polos estan presentes, el publico de la disco y el Dj. Sin embargo, el Dj trabaja
sobre “una materia ya obrada”, como se decia hace unos afos, y la retransmite
transformada, elaborada. En este caso, un plano de la actividad seria mediatica. Es
dificil pues decidir de qué se trata. De cualquier manera que sea, sefialemos que en
los ultimos veinte afios se ha pasado del hit al trip. Hasta los afios ‘80 el publico de
las discotecas reconocia una buena parte de los temas que se pasaban durante la
noche. Hoy para reconocer los temas que toca el Dj hay que ser un especialista, y
aun en ese caso es dificil. La noche musical deviene continua. Es lo que se llama
con toda propiedad “marcha”. Los cortes entre un tema y otro tienden a
desaparecer. Y esto constituye un fendomeno de estructura, asimilable a los ejes
sintagmatico y paradigmatico, a sincronia y diacronia (sin forzar mucho las cosas).
Otro caso llamativo, y que va en la misma direccidon que el anterior, se presenta
con el scratch. La técnica de mover el vinilo bajo la plua, de tocarlo, limita también
con la sincronia. El limite del scratching, para ir al punto directamente, es que el
tema vocal devenga instrumental. El exceso de manipulacion del disco elimina la
melodia y luego la voz. Asi, en un caso tenemos un déficit metonimico (cuando se
pasa del hit al trip') y en otro un déficit metaférico (el tema musical pierde sus
caracteristicas propias en el scratch). Las afasias, segun el analisis clasico de
Jakobson, hallan su correlato -por supuesto, no se trata mas que de un
isomorfismo— en la evolucion de las discos y la musica electronica. Para decirlo en
otros términos, y como indica nuestro titulo, nos hallamos ante fendmenos que
hacen al uno y la serie.

Ir a bailar es una historia y un hecho de estructura.

Los aiios de Marx y el cine.
Permitasenos recordar, para introducirnos en tema, dos objeciones extrinsecas que
sufrié la obra de Marx. Karl Popper objetdé que el modelo que se halla en la base de

H El presente articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 21 de Enero de 2009.

72



la teoria marxista resulta calcado de las grandes fabricas de vapor; Marx comenzdé
por el analisis de la produccién en la manufactura y luego siguid, en efecto, por
aquellas. Estas fabricas cada vez emplearian mas obreros, al igual que el ejército
(en este caso, obviamente, por otras razones), lo que haria incontrolable su
manejo. Y esto, por supuesto que se lo ha supuesto, conduciria a la revolucion
social. Grandes grupos humanos defendiendo un sistema contrario a sus intereses
de clase, o empleados en la produccion, son una contradiccion en si mismos;
resultan “trabajados” por la contradiccion. Pero el motor a vapor no evoluciond en
la direccion que Marx y el mundo de su época preveian. Esta objecion se ve
matizada por otros hechos que no son menores. Por ejemplo, a la fecha del dltimo
tomo de El capital la distribucidon no conocia la participacion de los empleados en las
ganancias de la empresa bajo la forma de acciones. Todo el sector intermedio de la
produccion, tanto como los ajenos lumpens, tienen una inscripcion dificil e intereses
de clase contradictorios. Para no hablar del inmenso auge que tomoé el capital
internacional, o la globalizacion.

Una segunda objecion, mas técnica, atafie al calculo de la plus valia. Nunca se
consiguid establecer cuanto es lo que se sustrae al trabajador. El trabajo no pago,
que define la plus valia, si vale como concepto y abstracciéon, no admite una cuenta
exacta. Los tedricos del marxismo, que se sepa, no han aportado mucho en este
punto. Y nunca se supo a ciencia cierta cuanto se le debe a la clase obrera.

Estas dos objeciones son extrinsecas, como dijimos, y hacen a la constitucion del
materialismo historico como ciencia y su relacion con la dialéctica. Pero se presenta
todavia una tercera cuestidn, intrinseca, que es la que nos interesa en particular.
Una formula, que no parece pasible de ser refutada y que surge en la propia obra
de Marx y hasta cierto punto, por el alcance que ha tomado, cuestiona al
materialismo dialéctico desde dentro de la obra. Se trata de la tendencia
decreciente de la tasa de ganancia. Este concepto del marxismo admite un cdlculo
y puede expresarse en una férmula. El problema se plantea apenas se advierte que
nos hallamos frente a un sector de la teoria que pertenece a la Razén Analitica, vy
no tiene que ver con ninguna dialéctica. En cierta forma, escapa al espiritu del
marxismo. Y por eso podria decirse que constituye si no una suerte de
autorrefutacion , al menos, una salida hacia una via matematica que se independiza
del resto de la construccion tedrica. Ha sido, parcialmente, lo que inspira a Lenin en
su texto “E/ imperialismo, fase superior del capitalismo” (por lo menos tanto como
El imperialismo de H. A. Hobson, texto de 1902). El razonamiento es simple. Si la
ganancia se reinvierte, el capital se incrementa. Pero ante un mercado que es
siempre de las mismas proporciones, la ganancia no varia al ritmo de la
capitalizacion. Desde entonces el capitalismo debe ganar mercados. Y se produce
su forma imperialista. La que vivimos hacia la época de Lenin.

Ahora bien, al parecer en este momento de la historia, agotada la expansion -y
habiendo pasado por otras etapas del imperialismo, el neoimperialismo-, se trataria
de generar mercados nuevos, inventarlos. Es posible por tanto suponer que algunas
de las ultimas guerras que se han librado en medio oriente no tenian Unicamente
como objetivo el control de la produccion de petrdleo, y que, como meta primaria o
secundaria, derivada, se proponen una redistribucion del ingreso nacional, en los
paises que estan afectados a esas guerras, que crearia nuevos mercados:
potenciales, y no virtuales (en el sentido de Internet, por ejemplo). Estos
mercados emergerian con gran fuerza si se consigue una redistribucion de la renta
nacional. En cuanto esto ocurra, los medios tendran mucho trabajo por delante.

Extrapolemos ahora el mismo tipo de razonamiento para explicar por qué razon a
cierta edad los afios pasan tan rapido. Hallamos aqui un efecto psicoldgico, una
experiencia comun, casi un tépico de la que mucha gente se lamenta: “iCémo se
fue este ano!” La experiencia acumulada (la reinversion del beneficio en nuestra

73



comparacién) hace que el transcurso de un afio, si uno tiene veinte afios sea una
cosa, y si tiene cincuenta otra historia. Algo similar ocurre con el cine. éPor qué se
va perdiendo interés en él a medida que transcurren los anos? ¢Por qué la
expectativa y la fascinaciéon ya no son las mismas? En parte, ademas de méritos
propios de la cinematografia en el asunto, esto se debe a la cantidad de films que
hemos visto y acumulado, a la experiencia capitalizada y su tasa decreciente. Las
peliculas que vemos hoy se intercalan sobre cientos de peliculas. Forman parte de
un continuo. Lost, la serie de moda en este momento, podria ubicarse, para poner
un ejemplo y darnos a entender, entre El sefior de las moscas y Los expedientes X
2, entre La isla de Gilligan y el cine catastrofe o la ciencia ficcidn.

El porno y la escena primaria.

Se ha escrito bastante sobre el cine porno. No obstante, nos atreveremos aqui a
adelantar otra reflexion. La naturalidad con que los actores porno admiten la
presencia de un tercero, el intercambio de parejas, y otras cosas de ese estilo, es
asombrosa. No los afecta. Pueden estar con una, con otra; dejar a otro su lugar sin
pestafiear, o compartirlo. No tienen respecto de este punto ningiin complejo. No lo
manifiestan en sus actuaciones ni traslucen nada al respecto. Los actores estan
siempre seguros de su participacion en una escena que, por principio, no los
excluye. Es probable que la practica swinger los habilite a esto, a no experimentar
ningun sentimiento ni impedimento. Los celos, como tema o como conducta
deslizada detras de la actuacidn, casi no existen en el porno; hasta cierto punto, el
coito no conoce elemento tercero (la insatisfaccion, como es obvio, corre por cuenta
del espectador, que se halla en otro plano). Las identificaciones que los provocan, o
que conducen a situaciones de histeria, de triangulacion y expulsion, no tienen casi
ningun lugar. El porno, digdmoslo por fin, no conoce de escena primaria. Es
probable que parte de su éxito en el mercado se deba a eso mismo: economiza la
escena primaria y realiza un sexo sin antepasados. Esto no significa que
basicamente el porno no constituya un producto de excitacion sexual y forme parte
de un movimiento mas vasto por donde la sexualidad resulta alcanzada en su valor
de mercancia, hasta el limite de la disolucién de la institucion familiar (que pone,
momentaneamente, freno a su expansion). Pero quiza esto solo oculte otra faz de
esta industria. El porno es en cierta forma una escena primaria domesticada,
manipulable, inofensiva. Es un coito sin historia, sin protopadre. Una relacion
sexual que no repite nada. Se repite a si misma. Es cada vez la misma gimnasia
ofrecida a la humanidad como Ersatz de una generacidn sin origen. El porno tiene
pues algo del mito: transforma la serie en unidad. La linealidad deviene circular; la
cadena generacional puede saltearse por un momento.

Zapping analitico.

Existid una radio, como suele comentar Antonio Carrizo, alrededor de la cual la
familia se reunia. Hasta quiza fines de los '50. Era la que emitia radioteatros, las
aventuras de Tom Mix, aquella en la que se reconocia la voz de Oscar Casco, del
mismo Antonio Carrizo. Fue una radio en continuado, que se seguia dia a dia, o
semana a semana. La sucedié otra que se escucha de pasada, entre una cosa y
otra, en el taxi, al bajar del auto, al ir de un lado a otro (del sommier a la compu,
valga el ejemplo). Propiamente la radio no se transformd en un zapping. Son los
oyentes quienes han devenido discontinuos: estdn un momento y otro no. La
emision radial, lo que esta sintonizado en el dial sigue alli. Nosotros la ubicamos
como fondo de nuestra realidad. Aquella radio inicial no devino pues una radio
falseada, expreso (respecto del criterio inicial, puesto que hoy como es obvio la
radio es lo que es): el zapping se corrio de nuestro lado y toca a una atencion
dispersa. Del mismo modo y trazando un paralelo, existié un psicoanalisis que se
practicaba tres o cuatro veces por semana a cincuenta minutos de sesion, y que ya
no se practica. Hoy asistimos a otra rutina analitica que estd mas cerca del expreso
que de una transferencia densa. Y hasta es probable que muchos analistas ignoren

74



lo que ocurre con la transferencia en aquellas condiciones de practica intensa. La
praxis analitica cambidé en isomorfismo con la mutacion que sufrié la radio -y por
supuesto la vida toda-. ¢éComo armar una cara, al estilo de Archimboldo, si se tiene
una hoja por aca, una rama por alla, y un limoén por otro lado? Una sesion hoy, otra
dentro de quince dias. El psicoanalisis deviene asi sincronico. Las sesiones se
suceden identificadas por el corte, con poco y nada de contenido, aunadas por el
rasgo.

El fantasma colectivo y las calles.

En cuanto a la idea de fantasma colectivo®, de la pila de cadaveres (su imagen
central, el objeto mismo), que Lacan identificaba y sustituia al principio de realidad,
es dificil sostener su concepto, pero asimismo es dificil dudar de su entidad. Por
algun lado existe lo que este concepto describe, por complicado de situar que sea,
por jungiano que parezca. Todo publicista exitoso se ha enfrentado a él: con algun
jingle, alguna publicidad, “pegd” justo alli. Consignemos que este concepto es un
hapax en la obra de Lacan, y que lo que estd en juego, como siempre que se trata
del fantasma, es el tema del nombre, del sujeto, y de su sustitucion por un objeto.
En este caso en particular, la pila de cadaveres responde por la ausencia de nombre
que padece el sujeto colectivo (si esa expresion y su concepto existen, si esto
significa algo). Y de alli entonces una conclusién apresurada: el psiquismo colectivo,
el fantasma en un plano social, lo que Freud llamd psicologia de las masas, es una
entidad fuertemente desexualizada y por tanto temible: no estd marcada, es un
cuerpo compacto, sin agujeros.

Sin agujero corporal, el cuerpo de lo colectivo remite a una multitud que no tiene
nombre*. El nombre no puede instalarse sobre ningln corte. Hay pues que
adjudicarle un fantasma, ad hoc si se quiere, que se haga cargo de restituir aquel
corte. Los cuerpos desparramados, innominados, los cuerpos pues innumerables
son la imagen misma que abastece esa falta al separar el organismo y la vida. Ese
nombre, cuando finalmente se presenta al amparo del fantasma colectivo, es
politica. Somos peronistas, izquierdistas. Somos, o mas bien fuimos, gente de Mao.
Kirchneristas. Y, por detras, desfila el fantasma colectivo. Se mortifican los cuerpos
(como es el caso cuando se trata del concepto de fantasma colectivo, y como
también es el caso en la politica: la manipulacion de grandes grupos humanos).
Esta separacion de la vida, que desde entonces puede intuirse como una infeccion,
produce el corte sobre los cuerpos —por artificial que se piense ese corte-.

Pero, al revés ahora, ese dato mortal estd presente por doquier en las ciudades.
Las calles son un extenso cementerio nominal, que arrojan a su exterior el
cementerio real, el de los cadaveres, y al que sitlan y circunscriben por si mismas,
con su trazado y sus nombres. Aunque este cementerio también tiene calles, y
parametros, dispone de sus hitos y sus avenidas, sus tiempos municipales, es una
ciudad de muertos. Alli la desaparicion del cuerpo se resuelve en el nombre de cada
tumba.

Emparentemos ya decididamente el fantasma colectivo con los nombres de las
calles®. Este fantasma, o su otra faz, se expanden inadvertidamente en la ciudad. El
cementerio en su faceta formal e inversa. De la ciudad de muertos, en la que
consiste estrictamente una necrdpolis, se pasa a una ciudad de vivos, cuyas calles
se designan mayoritariamente con el nombre de muertos. Los signos se invierten.
El positivo de uno pasa a negativo en la otra. De un lado la vida se presenta como
una infeccidon que afecta a los cuerpos, y se separa; de otro, son los cuerpos
quienes desaparecen y el nombre designa su existencia pasada. Solo restaria
bautizar las sendas del cementerio con el nombre de algunos personajes actuales,
vivientes (si se puede llamarles asi). Y si esto no se hizo sin duda se debe al
caracter transitorio de esa manifestacion.

75



Reciclado de intelectuales de izquierda.

En el estado actual de las cosas, el espectro politico ha devenido un arco, casi un
circulo. Las democracias sociales, en ese sentido y situadas en aquel arco, no son
las herederas de la tradicidén socialista europea. Al menos, no lo son del todo. Algo
se corrid un poco de lugar en el siglo XX. Por mucho que intenten filiarse en
relacion a aquellas democracias son otra cosa. Obedecen a un proceso historico
novedoso, que ha barrido, por ejemplo, con los intelectuales al estilo de Sartre.
Imaginemos, hoy, a un intelectual preocupado por su pertenencia al P.C.
Desgarrado por contradicciones referidas a la politica exterior rusa. Seria comico.
Imaginemos asimismo a un filésofo escribiendo preocupado porque se cortd el
didlogo entre EE.UU. y la URSS (o Rusia). Imaginemos, por ultimo, a un teodrico
tratando de establecer los pasos que llevan del capitalismo (salvaje) al comunismo
(incipiente). Imaginemos a un filésofo teorizando los pasajes entre modos de
produccion, en un momento en que China, después de unos afios en que sopld un
vientito, vuelve a sus negocios milenarios. ¢Habra que pasar por el socialismo antes
de que se instale el comunismo?

Una parte de los tedricos marxistas de los afios ‘70 se ha “reciclado”. Y muestran lo
dificultoso que es pensar fuera del Uno, sin una tradicion. Hoy hay que inventar.
Pero otra posibilidad es ensayar un best seller, o devenir un ensayista mediatico.

La opinion y los dioses griegos.

éPor qué la democracia no aparece directamente en el Renacimiento, y se la
importa sin otra dilacion de la antigua Grecia? Al menos, podria haberse
rehabilitado la idea, el concepto, aunque resultara impracticable y se asumiera que
no habia modo de imponerla politicamente. Las formas democraticas del Estado
moderno, como es obvio, suceden a la Revolucion de 1.789. En algunos casos,
habra que esperar al siglo XX para que se instale en ciertos paises (Turquia, por
ejemplo): un retardo de cinco siglos. Sin duda este hecho histéorico obedece a
causas multiples.

Resulta igualmente llamativo observar que la disyuncidn entre saber y poder ya se
habia instalado solidamente cuando la democracia se impone®. Y aunque cualquier
historiador un poco serio podria objetarnos la relacion que trazamos aqui, un tanto
unilateral, no por eso deja de ser una circunstancia historica curiosa. éPor qué se
vuelve a la democracia cuando con el nacimiento de la Fisica (el tema del
movimiento rectilineo perpetuo, por ejemplo) ya no habia nivel de opinién, ya no
contaba para nada en muchos temas y campos? éPor qué se jerarquiza la opinidon
cuando no habia forma de idealizarla ni de darle cierto status e importancia? Y
esto para no hablar del sistema solar o de la ley de atraccion de las masas. La
Fisica del siglo XVII ya estaba ampliamente desarrollada cuando comienza a
gestarse lo que luego se llamara “opinidon publica”. La doxa -y su expresion en el
voto- vuelve pues con la democracia. El Renacimiento, con su retorno al cuerpo,
ilustra perfectamente, como se sabe y Lacan lo repetia, otra vuelta de tuerca sobre
la imbecilidad humana. La aprehensién por la forma del cuerpo es compatible con
un amplio espectro de opinién, con el sentido comun, con lo que Lacan llamaba “el
fantasma colectivo” (el principio de realidad; y todo lo que este principio implica
cuando se trata de elegir a alguien como lider). Nuevamente, entonces, {por qué
ese retardo? Quiza la respuesta se halle en el nacimiento de los medios de
comunicacidn de masas. Y si esto es asi, habria que admitir que los medios no solo
forman opinidén: en principio y en un principio, fueron la opinidn misma,
posibilitaron su existencia. Los medios deciden sentidos: producen mundo. En un
momento en que la idea de mundo estd cada vez mas cuestionada, los medios
vehiculan y crean opinidn. Si para un fisico la realidad subyacente ya no tiene peso,
si puede proseguir su busqueda sin suponer ontologia ninguna, los medios en
cambio promueven el mundo del sentido comin. Se ve entonces por donde se
resuelve la oposicién que apuntamos mas arriba. La Doxa surge en efecto en

76



concomitancia con la fisica del siglo XVII. Y a medida que se desarrolla un
materialismo de la letra, una descomposicién creciente del Ser, adquiere mas y
mas importancia. Para contrarrestar un tal peso de los medios habria que
instrumentar una costumbre griega -ya que estamos volviendo a ellos muy
tardiamente-, a saber, todos votaban, si, pero todos esos votos, dispuestos en una
urna, no podian escapar a la voluntad de los dioses. En consecuencia y obrando de
forma respetuosa y prudente, alguna virgen, quiza un efebo, extraia al azar uno de
los votos, que se constituia en el candidato ganador. Era uno de un montén, vy
Ilevaba la marca del deseo de los dioses.

Ford T.

Se ha dicho que la mayor competencia que conocid el Ford T fue el Ford T. Un solo
modelo masivamente vendido, siempre igual, idéntico a si mismo, no resistid su
propia competencia. En parte y simplificando (abstrayendo que el modelo habia
guedado anticuado, la posterior crisis del ‘30, etc.), esto se debid a la aparicién de
la publicidad y su influencia en el mercado. Ford en ese momento ya no podia
competir, y hasta entonces habia recurrido poco y nada a la publicidad. El auto se
vendia solo y hasta “lavaba platos”. Pero en cuanto Ford no tuvo otro producto que
ofrecer, para adecuarse a la nueva situacion debid discontinuar la produccion,
cerrar su fabrica durante un ano, y encarar la venta del Ford A. Los propios Ford T
usados constituian una fuerte competencia, dado que durante diecinueve afios
(1908-1927) el modelo, como dijimos, no habia cambiado. Pero, asimismo, las
condiciones espartanas de disefio del auto de Ford —un minimalismo avant la lettre-
le impedian ganar el mercado europeo, asi como competir con General Motors y
Chrysler. El Ford T, como se recordard, era negro porque resultaba mas barato
hacerlo de un solo color. “Daré a cada americano un automovil del color que
quiera, con tal de que sea negro”, decia Ford. Llegamos asi al concepto de
fordismo: produccion en serie, industrial, es decir, cadena de montaje, y sueldos
mas altos (se duplican: el salario era entonces en promedio de 2,5 ddlares diarios y
Ford lo eleva a 5 ddlares) para que el Ford T se transforme en un auto popular
(como un Volkswagen si se quiere, auto del pueblo), para crear y expandir un
mercado. Se recordara que la puerta del conductor estaba pintada, y su arranque a
manivela. Un auto econdmico. En cambio, en 1928 el Ford A, el sucesor, ya “parece
un auto” y tiene arranque eléctrico. La fabricacion hasta ese momento, podemos
aducir, era sincrénica, no hacia serie. Sumado el nuevo Ford a la competencia, el
mercado automotor deriva decididamente a la serie, a la diacronia. La publicidad y
el avance de los medios nos han beneficiado, hoy podemos decirlo y sentirnos
orgullosos, con cientos y miles de modelos de automoviles.

Breves apuntes para un psicoanalisis del chat.

El chat de “ligue”, para nombrarlo de alguna manera, presenta, y asi lo diria Freud,
multiples puntos de interés al psicoanalista avezado y, por qué no, al aficionado. Un
hecho inmediatamente notable es el alto nivel de seduccidon que circula en él. Es
frecuente, cuando entramos a un locutorio, observar a la gente riéndose frente al
monitor, casi gozando, muy entusiasmada en lo suyo. El chat sin duda es
placentero. Y esto nos ensefa que la seduccién tiene una existencia
independiente: la de un preliminar erdtico. No hay mas que ver ese cosquilleo en el
cuerpo que produce para advertirlo. El “levante” empieza en el chat. No
Unicamente alli claro. Pero ha tomado en buena medida el lugar que antes tenian
las presentaciones y el “hablarse” con una mina (mas de barrio), o las reuniones de
solos y solas. El chateo puede conducir o no a la cama, es decir, la seduccion
virtual puede terminar participando del acto sexual y la primacia genital (como
corresponde). Mientras tanto, hasta podria dar origen a una perversion. Se sabe,
por ejemplo, de usuarios de Internet que no buscan mas que chatear, seducir, y no
se encuentran nunca con el partenaire. No se dirigen hacia el unanime touch and
go ni buscan la presencia del otro en un encuentro real. Pero no nos interesa aqui
tanto que esto constituya hasta cierto punto una nueva forma de perversion (al

77



fijarse el comportamiento sexual en un preliminar y por la exclusion del acto
genital), incluso una forma de canalizar fobias sociales, como el estatuto que
adquiere la seduccion. Baudrillard tuvo en cierta forma razén cuando preconizaba
gue el psicoanalisis no debidé haber salido de alli. Es que la seduccidn, tal como nos
la muestran Internet y el chat, constituye en efecto una forma de placer preliminar,
ligada a la sustitucion del sentido al sexo, y esto obliga a darle un lugar en la teoria
que hasta el momento le ha sido negado.

En segundo lugar, gente mas o menos mayor, que se ha separado recientemente,
despliega un nivel y una estrategia de seduccion que los retrae al colegio
secundario, a los doce, quince, dieciséis afios. Hombres y mujeres vuelven
subitamente a la edad del pavo, sin rodeos y sin ninguna verglienza. Y movilizan un
automatismo que recuerda a los ex fumadores que caen de nuevo en el vicio: en
una o dos semanas se hallan en el mismo nivel de consumo de tabaco que tenian
antes de dejar de fumar, por muchos afios que hayan pasado. Hay pues y puede
aislarse facilmente una “edad de la seducciéon”: se restablece una memoria en el
comportamiento y las hormonas. Las personas parecen fijadas a una forma de
relacion al otro y al sexo, al partenaire sexual, al mercado sexual en general, que
tiene una existencia tan cierta como la del esquema corporal o la edad mental.
Puede observarse que las personas se fijan mentalmente a una etapa de su vida. Y
esto ocurre, en principio, con una relativa independencia de las fases del desarrollo
psicosexual. Hay una imagen que se reconoce como la propia y con la que la gente
anda por el mundo, a todas luces derivada de la imagen especular, que varia entre
los doce o trece afos y los veinte y pico, es decir, que se sitla entre la pubertad y
se extiende un poco mas alla de la adolescencia. Pero como a esta ultima se le ha
ido sumando anos, podriamos decir que en general la imagen de si se fija entre la
pubertad y la adolescencia. Por tanto, cuando decimos, con Freud y su analisis del
caso de homosexualidad femenina, que la adolescencia no plantea problemas
estrictamente analiticos, deberiamos considerar el tema de estas fijaciones que
suelen pasar desapercibidas en un analisis. Es cierto que la adolescencia es la
entrada al mercado sexual, y que se entra con lo que se adquirié antes, pero el
dato de la imagen corporal no es desdefable.

Aun mas en general podria afirmarse que existen si no fijaciones al menos una
posibilidad de retorno a distintas etapas de la vida de una persona. Tal vez sobre
estas capas identificatorias haya deslizamientos que lleven a periodos mas arcaicos,
pero eso no les quita existencia. Alguien, por ejemplo, puede reconocerse en algin
momento viviendo cosas y situado como a sus treinta anos, cuando llegd a los
sesenta. No es una experiencia infrecuente y cada tanto la asociacion libre la trae al
consultorio. Pero épor qué se producen estas “fijaciones”? En principio, creo que
deberiamos comenzar por observar que hay una segunda integracion corporal en el
coito que no es ajena a esta cuestion identificatoria. En cierta forma, la diferencia
entre el partenaire y lo que hasta alli aparecia como imagen especular, o como
partenaire imaginarizado, especularizado, plantea una nueva sintesis de las marcas
y el espacio. Ya no se trata de una simetria directa, como lo es la especular.
Tampoco se trata de la simetria invertida de la relacién con el préjimo: en el acto
sexual las marcas se invierten y superponen. El cuerpo entra en una faz de
experimentacién, y debe reintegrarse de acuerdo a otros valores. Esta amenaza a
la unificacion especular, sin duda referida al complejo de castracion, a lo que hay
en el sexo que conduce al acto, a la presencia de la satisfaccion, queda oculta en
parte por la metamorfosis de la pubertad, y todo indica que es por esto que no se
la ha ubicado facilmente. El espejo no solo cambia su simetria, sufre una efraccién
paralela a la penetracion del coito: resulta pulsionalizado, el interior del cuerpo, si
se puede decir asi, gana el espejo. La superficie especular sufre dos cambios
notables: uno, propiamente especular, cuando el partenaire no puede ya
superponerse a la imagen del préjimo, al otro especular; otra, por la efraccién que
resulta del acto de penetracidon del otro cuerpo, por la propia efraccidon que incluso

78



sufre el macho en el abrazo sexual. El cuerpo, y, lo repetimos, no solo el de la
hembra, sufre una eviracién. El interior se desinvagina al tiempo que el orgasmo -
visible en la detumescencia o invisible en el orgasmo femenino- adquiere un
controvertido valor de signo. Es propiamente el signo del interior desinvaginado, y
que cuestiona la superficie del espejo (la primera masturbacion, se lo ha sefialado,
suele experimentarse como la ruptura de una pantalla’). La invisibilidad que el coito
moviliza se instala asi en el lugar de lo que falta en la imagen, y que en la teoria
clasica se conoce como menos fi.

Pero hay todavia una tercera via de acceso a los problemas que se plantean en el
coito y su relacion al espejo, y que no excluye las dos anteriores que acabamos de
sefialar. En el coito, y a cuanta mayor entrega de los participantes, el cuerpo se
pierde. Los cuerpos se reflejan, si se quiere, en otro espejo, tercero. Ya no son
referencia entre ellos. Ya no se mira uno en el otro. Forman entonces parte de un
paisaje sin yo y hasta cierto punto sin narcisismos. Asi como la asociacién libre
tiende a la perdida del punto de vista del hablante, a diluir el yo del hablante, su
control sobre los enunciados, y ubica al analista, como sabemos, en un término
correlativo, el objeto, que asume la circularidad pulsional “mimética”, asi durante el
acto sexual el goce circunda los cuerpos. El espejo es alli el medio y no el hito de
referencia. La relacién entre el espejo y el coito, cabe decirlo, ha sido poco
estudiada. No tiene mucha mas bibliografia que la que se halla, por ejemplo, en los
techos de los hoteles alojamiento.

El chat, volvamos a él, nos libera de nosotros. Y en el terreno del encuentro sexual
y de los cuerpos, somos, como todos sabemos, el mayor obstaculo. De esta forma,
y en tanto permite desplegar personajes, el chateo es un radioteatro privado, mas
propiamente, un teleteatro, un teatro a distancia. Con su lista en el Messenger, ella
y él juegan roles diferentes. Y asi, las existencias andnimas que hallan su sitio en la
Red, gozan bajo distintas mascaras y resulta perfectamente ingenuo creer que la
practica generada es mayormente masturbatoria.

Una tercera caracteristica del chat, y especialmente de los buscadores de pareja, es
que su teleteatro privado conecta con la otra mitad de la especie. Tras los perfiles
anonimos, identificados por un nick, se halla el otro sexo, un partenaire genérico. Y
esto para no decir que alli se concentran “todos los hombres” o “todas las mujeres”
—formulaciones que cualquier lacaniano de estricta observancia objetaria
inmediatamente-. La eleccion de un partenaire, después de entrar por esa via al
mercado, es dificultosa. El usuario, el seductor, en algin momento se ve
confrontado a la necesidad de elegir, y por tanto de perder la potencialidad de
tener a “disposicion” al hombre, o la mujer. Encontramos aqui un aspecto
sincronico del chat. Obviamente, esto permite trazar un paralelo con la pulsion,
donde la potencialidad esta en primer plano bajo la forma de su circularidad. Y de
ahi quizd derive en parte la atraccion que ejerce el chat y el placer que
proporciona.

Notas

1. El pasaje del hit al trip —propiamente este pasaje se da en las discos especializadas en
musica electrénica, o en las pistas que pasan ese tipo de musica- se produce por la
sustitucion de la electrdnica al rock y el pop. En un vistazo rapido, podemos caracterizar a
los '70 como hard rock, en los ‘80 se impone el tecno-rock y la electrénica, los ‘90
constituyen la década de consolidacién de la musica electronica, en la década del 2000 la
caracteristica propia todavia es dificil de percibir pero podria sefialarse que aparecen
instrumentos tecnoldgicos nuevos. Estos no se trasladaron aun al rock, o solo parcialmente
(el sampler, por ejemplo, aunque aparece con anterioridad al 2000). El rock sigue siendo
basicamente el mismo que en los '70. La posibilidad de bajar musica en Internet, y no
adquirirla legalmente y por las vias que eran habituales, fue lo que produjo un cambio en el
mundo del rock. El negocio se desplazdé de la venta de discos a las giras. Por otro lado,
curiosamente, la electro en los ultimos afios ha vuelto a sus raices ochentistas.

79



2. Son los productores de cine quienes suelen hacer ese tipo de intercalaciones. “Tal film,
dicen, esta entre La guerra de las galaxias y Solaris. Tal otro entre Lo que el viento se llevo y
Los puentes de Madison”. Las peliculas hacen serie y los géneros permanecen, las subyacen.
Pero la serie que se constituye asi devendria en verdad interesante si llegara a presentarse
un film calculado “en diagonal”, que escapara al infinito del cine. Ese film pondria en cuestion
el universo del cine. )

3. Cf. J. Lacan, Séance de clbture, en Lettres de I’Ecole freudienne de Paris, n® 18, Paris,
1976, pp. 263-270.

4. En cuanto al pasaje tedrico que se da entre multitud y pueblo, entre Spinoza y Hobbes, cf.
Paolo Virno, Gramadtica de la multitud, Colihue, Buenos Aires, 2003.

5. J. Lacan, seminario XII, leccion del 16 de diciembre de 1964, inédito. Sobre las calles, y
antes de seguir avanzando en el tema, habria que tratar de contestar una pregunta de Lacan
gue quedo sin respuesta: épor qué los humanos les ponen nombres propios?

6. En los ‘60 y '70, Queimada, que trata en parte de la disyuncién entre saber y poder —para
abordar esta disyuncién a partir de un film, Lacan recomendaba Calcuta de Louis Malle-, era
un film recomendado en la formacion de los militantes en agrupaciones de izquierda. En
cambio, Medusa y cia de Roger Callois y El erotismo, y especialmente en este texto la teoria
de la fiesta, de George Bataille eran lecturas recomendadas en los Servicios.

7. 1. Lacan, La tercera, en Intervenciones y textos II, Manantial, Buenos Aires, 1988, p. 91.

80



ZAPPING III. A GEORGE STEINER"

Touch and go, El estandar y el porno, Las putas de Internet, son los titulos que
propone el autor para abordar algunos de los nuevos fendmenos sexuales
emergentes en una época marcada por el chat e Internet.

Reivindicacion del touch and go.

Una y otra vez mencionado en los medios, el touch termind por popularizarse. Hoy,
el término es moneda corriente. Pero lo que se nombra con ese vocablo inglés, al
parecer segun un uso local, existid6 siempre. Se lo llamé “fato”, sexo ocasional,
deportivo, trampa, etc. Y dejamos aqui de lado una amplia tradicion literaria: Las
memorias de Casanova, El Decamerén, etc.

El touch and go, obviamente, es un toque. Un “toco y me voy para no volver” Una
suerte de cdédigo, de enunciado no escrito, circula desde antafio: “Es una sola vez”.
Este principio o postulado del touch aparece ahora de forma mas desembozada, se
hace publico. Se lo acepta sin mayor demostracién. Pero, épor qué el encuentro
sexual no se repite?

Comencemos por las fantasias. La falta de repeticion del acto -suponiendo con
cierto esfuerzo que la primera vez no sea ya una repeticion, por ejemplo, edipica-
permite leer una variedad de ellas. La prostitucion es una. Pero también el robo (de
la virginidad, de lo que no se quiere entregar), y esto de ambos lados. Otra fantasia
consiste en que se tratd de una pequefa batalla, una escaramuza en la guerra de
los sexos. Aun el crimen se hace presente como fantasia: no se veran mas, estan
muertos; quiza ya estaban muertos antes de matarse. Asimismo, que el acto sexual
se consumod de un solo lado (quién sabe cudl y mejor no preguntar). No hay
entonces separacidon ni ausencia; otra fantasia. Y luego posibilidad de llamado, de
demanda. Y por tanto no hay pérdida ni basqueda. Pero, équé deseo, qué orden de
realizacion abastecen estas fantasias?

Seria exagerado decir que el touch realiza el acto sexual y que tanto como el
suicidio no conoce fracaso. Es cierto, no obstante, que el touch hace lo suyo para
impedir la inscripcion del saber (el S,, para decirlo como los lacanianos). Las cosas
quedan ligadas a un anonimato preservado hasta donde se puede o se quiere
(sobre todo en las condiciones actuales, en los contactos por via Internet).

También podria suponerse que el touch produce una serie en otro lado. Se extiende
en el lado femenino (o masculino) y no sobre el objeto y a sus instancias. Asi lo que
se obtiene es sincronico a pesar de hacer serie.

Todo esto, aunque pueda estar presente, no nos dice todavia qué se realiza (en el
sentido de la realizaciéon de deseos) en un touch; solo aproxima la identificacion.
Veamoslo pues literalmente. Que se trate de una sola vez deja libres a los
participantes. El vinculo, si lo hubo, se disuelve. Se realiza pues la libertad. El touch
es homotdpico a la ausencia de relacion sexual (por sintomatico que se lo piense).
La recrea. Y la no-relacidon es el punto donde se juega en el ser hablante la funcién
de la libertad. Sin la perforacion falica de la cadena significante, el sujeto seria
infinitamente representado para otro significante. No tendria salida. El sexo, como
se sabe desde siempre, es despertar. El trabajo de la pulsidon consiste en instalar
una presencia imposible en el Otro, limitarlo.

Concluyamos con una cita de Steiner: “El hombre y la mujer que han conocido el
sexo en sus aspectos mas variados y desinhibidos conservan el gusto de la libertad

H El presente articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 25 de Marzo de 2009.

81



hasta el final. Una noche en Paris, cuando entré en C., of la queda pero meteorica

risa de la libertad misma. Esa risa sigue conmigo”?.

El estandar y el porno.

En el cine triple X por regla general se encuentra una secuencia sexual tipica. Al
encuentro de los partenaires le sigue normalmente una fellatio, luego él devuelve o
no la atencién, y de alli se siguen varias posiciones, que siempre dejan bien visible
la penetracion (hasta el close-up), y al final el semen se visibiliza y remata la
escena como un collar de perlas. El patron es pues falico. El cine porno es casi
siempre falico.

Frente a esto, y examinando en términos “didacticos” la cuestion, podriamos
afirmar que el porno provee una idealizacion, una suerte de engafio, algo
especioso. El sexo habitual es mas torpe, menos gimnastico. Como en el final de
Lolita de Nabokov -no es tan facil matar a alguien, nos comenta el profesor-,
trazando un paralelo con ese tortuoso y escalonado asesinato, podriamos afirmar
que no es tan facil coger. No es como tomar un vaso de agua. En el porno sobra
naturalidad.

Por otro lado, y en tren de sefialar diferencias, un coito corriente es mas pegado,
viscoso, los cuerpos yacen juntos, hay mds carne en juego y menos contacto
visual, la copula no es tan visible. Una relacion sexual entre “aficionados” es mas
trabajosa, supone mas franela, tanteo y acuerdo y didlogo ténico. Lo invisible juega
su parte. Ademas -para tomar solo un ejemplo-, los besos varian, muestran formas
multiples. Son al estilo francés y por fuera de la boca —-los mas comunes en el triple
X, que han hecho escuela-, aunque sean practicos durante los momentos de
penetracion profunda y rapida, los momentos mas intensos del coito. Asimismo, el
porno no muestra casi nunca el orgasmo femenino, la coincidencia de orgasmos, lo

"W

que se llama “clavar”, o cosas del estilo de “culear”, “comer la boca”, etc.

En cambio, no se podria reprochar al porno que no ponga en juego los cinco
sentidos, como lo hace el coito -y es uno de los pocos casos, si no el Unico, donde
se da esta peculiaridad-. El porno no podria hacerlo, no dispone de medios.

No obstante todo este déficit “didactico”, convengamos que si el coito puede
tipificarse, si se puede llegar a obtener una secuencia estandar es porque el
instrumento copulatorio lo permite. No se tipifica de casualidad. Nuevamente, el
porno es en lo basico falico, esto es: no genital.

Pero, en definitiva, el triple X no pretende ensefarle nada a nadie. Solo vende
excitacion. Vayamos pues al punto que nos interesa. En el acoplamiento se pierde
el punto de vista. No solo los cuerpos no se dominan en una perspectiva sino que el
yo de los participantes se pierde en la situaciéon. Al menos, hasta donde la
castracion puede asumirse. Por eso (no solo por eso) los espejos. En cuanto nos
identificamos al estilo del porno, ese lugar pulsional de la pérdida que nos situa,
aquello que nos circundaba y se pierde, queda sustituido por la camara, por la
filmacion. La cosa pulsional resulta evadida, eludida por una duplicaciéon, una
sobreimposicion. La pantalla nos separa de la captura de la escena: si cogemos
imitando al porno, nos vemos desde fuera de la situacion. La sexualidad que se
obtiene asi es yoica. El porno es el sexo para todos.

“En el mundo desarrollado —escribe George Steiner-, con su corrosiva pornografia,
incontables amantes, sobre todo entre los jovenes, ‘programan’ sus relaciones
amorosas, conscientemente o no, con arreglo a unas lineas semidticas
precocinadas. Lo que deberia ser el mas espontdneamente anarquico,
individualmente exploratorio e inventivo de los encuentros humanos se ajusta, en
gran medida, a un “guidén” "2,

82



Descripcion de las mal llamadas “putas de Internet”.

El término “puta de Internet” proviene de la jerga generada por los usuarios de los
buscadores de pareja, y es utilizado con frecuencia. No tiene relaciéon ninguna con
las paginas en que se ofrece sexo profesionalmente, por decirlo asi, al estilo:
“lasmejoresputasdeinternet”. No se trata de sexo pago. Esta claro desde el
principio que el dinero no hace a la cuestion. El término, pues, describe en primera
instancia a un tipo de mujeres que buscan un contacto sexual ocasional, sin
manifestar mayor inconveniente en ello y poniendo una buena cuota de actividad
desde el inicio del chat en el buscador del que se trate. La existencia de un discurso
mas o menos armado -a poco andar, a veces en los primeros contactos por chat,
ella deja saber que es una mina segura, que no tiene con quién, que a esta edad
uno ya tiene experiencia, que en la guardia todos los médicos son gays, que no
hay muchos hombres que digamos, etc.— con el que sefialan claramente que “van al
frente”, asi como, en ocasiones y cuando los participantes ya estan fuera del
espacio virtual, el atuendo “de combate” ayudan a visualizarlas. Pero veamos en
detalle, y mas alla de la caracterizacion publica, en qué consiste este epiteto, y bajo
qué condiciones podria llegar a existir como sindrome.

En general, puede sostenerse que se trata de mujeres obsesivas, o que, al menos,
tienen un claro recurso a mecanismos obsesivos. La insatisfaccion histérica
también, es un hecho, provee su cuota, y las fantasias de prostitucion y violacion
gue sobrevuelan. Pero el chat, tal como estd dispuesto en los buscadores, se
presta mas a la serie falica, a la metonimia de objetos falicos (los machos que se
ofrecen tras los perfiles), que a la triangulacidon. Para triangular hay que realizar
algun forzamiento. De todas maneras, sea como sea que se conforme este grupo,
aqui nos ocuparemos de su parte obsesiva y aun de una depresion o una mania
agregada a la neurosis obsesiva.

El aislamiento de la situacidn, tanto como de los afectos que podrian estar en juego
paralelamente, es uno de los mecanismos obsesivos que se presentan, y sirve para
sobrellevar la situacion de “levante” sin mucho problema. Al mismo tiempo,
pueden manifestar en el texto de presentacion que forma parte del perfil que ellas
proveen al buscador, cuando juegan el juego de esa manera, que buscan una
pareja estable (es mas raro que se presenten como mujeres casadas en busca de
una aventura), o que su buUsqueda estad orientada a una relacion mas o menos
firme. Quiza en efecto la busqueda empezd en esa oOrbita, pero a poco andar se han
acomodado, adaptado a otra situacidon: al caracter intercambiable del touch and
go®. Buscan el amor, es lo que dicen: lo han perdido (buscan el propio, el que
dadas las circunstancias en que se encuentran ya no tienen).

El mundo que descubren, que antes -segun dicen- apenas habian vislumbrado,
donde todo es sexo —-desde el inicio del chat no se trata de otra cosa aunque se
hable de cualquier cosa-, les permite estar en un pie de igualdad con los hombres.
La democracia alcanza a la diferencia de los sexos. Es el “sexo socialdemocrata” al
que alude repetidamente Houellebecqg en la novela, por momentos demasiado
cercana al ensayo, Las particulas elementales®. Algunas de ellas dicen que el
mundo de los buscadores en Internet constituyé un acontecimiento que las afecté
profundamente. Descubren el sexo como la trama del cuadro, como un revés
poroso de la vida cotidiana. ((¢Cémo imaginar un mundo sin sexo aunque sea unos
instantes? Un cuadro sin envés, sin parte de atras, bidimensional. Solo un fildsofo
podria darse a la tarea, hacerlo a conciencia.) Un revés que a veces suelen
aproximar, sin argumentar demasiado pero por buenas razones, a la maternidad:

-iNo sabés como cambia la sexualidad femenina con la maternidad!

83



Y con esto significan que no pueden evadirse de un hombre que las desea: son
lamadas a satisfacerlo. En este sentido, la madre satisfactoria, proveedora, o la
madre moribunda (se vera al pasar por qué), estan presentes como figuras de
fondo. Los lazos familiares (incestuosos) no desaparecen tan facilmente, ni
siquiera en el mas puntual touch and go.

Pueden elegir partenaire y entrar y salir de distintas relaciones facilmente. El
mundo de los buscadores les permite ser como se supone que son los hombres, vy,
sin mas, tener una conducta decididamente masculina. De tanto en tanto se
confunden a si mismas con prostitutas -y esto puede funcionar como una
limitacion, un tope a la seduccion a la que estan entregadas: se asustan-, y a veces
son directamente tratadas como putas. Pero una prostituta estda muy lejos de ser
una aficionada al sexo y tiene al respecto una formacion que sin exagerar
podriamos considerar sélida. Al menos, no es el caso corriente que sea adicta al
sexo. No obstante, la mirada masculina las ubica alli y esto genera alguna
confusidon, una identificacion denegada. Concomitantemente, estas mujeres ignoran
casi por completo el mundo de la prostitucién -los hombres, por su parte, colaboran
en esto: hablan poco del tema con ellas, puesto que no se considera que sea un
arma que sirva al “levante”-. En los estédndares habituales que se manejan en
Buenos Aires, solo podrian entrar en la categoria de “veteranas” o “maduras”, que
comienza alrededor de los treinta afios, y hasta un poco antes (dada la expansion
de los “privados” en los Ultimos afios). Edad que ellas ya han sobrepasado
largamente en muchos casos. Pero aun si se trata de mujeres jovenes, entre los
veinte y treinta afios, el placer y la disposicidon con que enfrentan al partenaire en el
coito las aleja por completo de la prostitucion. No son mujeres, por ejemplo, que se
imaginen que las prostitutas no suelen besar a sus clientes. Tampoco imaginan el
caracter “expreso”, de “rapidito”, que comporta la practica con prostitutas en
muchos de sus niveles. La confusidon -la propia y la que proviene del lado de los
hombres—, pues, radica en una ecuacion: si le gusta mucho coger es puta. No
obstante todo esto, hay un punto donde la cosa gira en una drbita similar a la de la
prostitucién: el anonimato. Pero no es razén suficiente para despistarnos. Que el
encuentro se produzca en esas condiciones obedece a que Internet ha anticipado,
por diversas razones, lo que puede preverse (con las limitaciones del caso) como el
futuro del sexo humano. La globalizacién del mercado comprende al ambito sexual,
y la familia es el obstaculo Gltimo -el Ultimo bastion que impide la constitucion del
sexo como lisa y llana mercancia- que la red permite saltear intermitentemente. El
sexo deviene cosa de mercado. Por lo tanto, el anonimato de los participantes se
debe sobre todo a la expansién del sujeto de la ciencia. Vivimos hoy la fase inicial
de un sexo cartesiano. El capitalismo avanza sobre mercados en principio
impensados. Baste observar, para situar el alcance de la cuestion, la dificultad de
localizacién del goce en la representacion: la satisfaccion pulsional es presencia. Y
lo que resuelve por tanto el lugar vacio del sujeto, la falta de significante, a través
de la articulacion félica, es precisamente la localizacién de la presencia. De un lado
y otro del monitor no hay, por ejemplo, cuerpo que haga obstaculo. En el aspecto
sexual, Internet es una abertura que nos permite anticipar el paisaje futuro de una
practica sexual sin caracteristicas psicologicas. (En cuanto a la prostitucion
masculina y sus fantasmas —a lo que pone al hombre en juego en estos encuentros-
, sin embargo, el tema no parece tan claro.).

Otro mecanismo obsesivo en cuestién, retomando la descripcion, es la firmeza con
que estas mujeres avanzan a los hombres en Internet. Manifiestan una fuerte
compulsidon en el enlace, es decir, en el “levante”. En el mismo tenor se encuentra
la duplicidad con que pueden situar los objetos. Los planos diferentes en que
pueden sostenerlos. Y la duplicidad misma de su vida. De amas de casa, desde
profesiones independientes, desde su empleo habitual, su familia, giran al mundo
del sexo ocasional y mas o menos deportivo.

84



Es relativamente comun que el periodo de promiscuidad sexual, de adiccion al sexo,
haya sido precedido por una etapa de abstinencia de algunos afios. Parece asi
constituirse el simil de un ciclo maniaco depresivo, que se agrega a una neurosis en
la base. Asimismo, es comun que las putas de Internet provengan de matrimonios
de larga duracién y tengan hijos grandes, independientes. Pero pueden sefialarse
diversos grupos de proveniencia, anteriores a la expansion de la red. El llamado
“reviente” es uno de ellos; la existencia de lo que podriamos llamar la “ancienne
combattante” constituye otro, y sin duda hay mas.

En muchas de estas sefioras se nota un dejo de tristeza en sus ojos. La mirada
penetrante las inquieta. Cientos de ellas padecen problemas organicos mas o
menos serios, y una media docena de operaciones. Estan, pues, literalmente
marcadas. Han estado, a veces, cerca de la muerte. Y no es infrecuente encontrar
que una parte del grupo de putas de Internet provenga de salas de guardia, o de
lugares donde el contacto con la muerte es cotidiano. “Acabar” es asi acabar por
fin, acabar del todo. El orgasmo, la pequefia muerte, se liga como queria Freud con
Tanatos.

Frente a Eros, podria sostenerse que han obtenido una abstraccién: estan
enamoradas del amor. El partenaire, sustituible, marcado como tipico, poco y nada
particular, se esfuma tras un amor genérico. Pero, entonces, {donde situar el
equivoco? ¢éPor dénde se instala el malentendido del sexo? Hay, sin duda, una
reduccion al género que elimina hasta cierto punto los condicionamientos de la
eleccidon de objeto. Ya hemos mencionado al respecto que se nos aproxima un sexo
ajeno a la psicologia. Sin embargo, segun creo, el malentendido no desaparece. Si
el internauta pudiera, lo correria a un lugar insdlito: la computadora, desde
entonces pulsionalizada®. Pero ni siquiera la sublimacién parece arreglar el asunto
puesto que la maquina, que se sepa, no ha perdido nada. Es cierto que el lugar
vacio permite que la satisfaccién se ubique, pero el goce es amboceptor. Frente al
monitor, miles de internautas han quemado innumerables pizzas en el horno, y
mesas con las colillas de cigarrillo, han dejado sonar el teléfono, han dejado de
leer... Entrelazados a un fendmeno sexual nuevo, que no conoce antecedentes en la
historia humana.

Una parafrasis de Freud describe uno de los ingredientes de la situacion -estas
mujeres tienen labios gruesos, senos voluminosos, o un fisico privilegiado para la
edad-: la anatomia es el destino. Los hombres se han tirado encima de ellas
durante toda su existencia. Lucen, para decirlo directamente, rasgos de “gato”.
Algunos de ellos son naturales, otros prestados, y los hay que resultan de
identificaciones con el deseo masculino. Se recordard que Freud sostenia que a
partir de las marcas que han quedado en las mujeres puede restituirse la serie de
sus amantes. Dejando de lado el hecho evidente de que podria decirse algo similar
de los hombres, se impone una pregunta: ¢hay un momento de la vida en que la
posibilidad de ser marcado por un amante se clausura? Inicialmente, llevamos las
marcas que nuestros padres dejaron sobre nosotros, y de eso se ocupa el
psicoanalisis. La constitucion misma de las zonas erdgenas depende de esas
marcas. Pero, luego, esta aquel o aquella que nos ensend a acariciar la espalda del
amante muy suavemente después del coito, a besar tiernamente antes de
separarse, etc. Contemos, asimismo, a la primera novia, el primer amor, el
desfloramiento. ¢Tiene esto un limite? Si la serie se completara se podria explicar
un poco de qué estamos hablando: por qué se hace tan esquivo el amor -ya no
entonces por la edad, no se trata de la experiencia acumulada ni de los
desengafios—, y por qué, asimismo, el sexo no basta. Si la serie halla su limite,
démosle otra vuelta, éesto tiene relacidn con la menopausia (real o metafdrica)?
¢También son cuestiones concurrentes, si es que lo son, en el hombre?

85



Volvamos otra vez a nuestra descripcion. El vino atrae a estas internautas. En
general, lo prefieren. Son menos afectas a la bebida blanca o al champagne. Suelen
usar algun anillo de la amistad, y no por casualidad.

En algunas de las integrantes de este grupo ha faltado desde siempre el recurso a
la masturbacion. No recuerdan periodos de masturbacion clitoridiana o vaginal.
Mucho menos anal. Esto, opinan, las liga casi directamente a un hombre para
obtener placer. Raramente se encuentran etapas lésbicas. En tren de continuar la
investigacion, habria que suponer, segln creo, que la masturbacién, el
autoerotismo han quedado ligados a la fase oral, al chupeteo; de donde, entonces,
resulta un elemento que concurre con la adiccion sexual. En una segunda hipdtesis,
la oralidad quizd absorbe la cuestién falica y permite saltearla o esquivarla
parcialmente (siguiendo, con alguna libertad, el modelo que Lacan proponia para
dar cuenta de las adicciones®). La insatisfaccion resultante de la confluencia
pulsional explicaria la prosecucion de la serie de amantes.

Suelen utilizar un lenguaje adolescente. Y se visten como tales. La competencia con
las hijas mujeres, por supuesto, se agudiza, Pero esto, no obstante, es un problema
mas general y que afecta a distinto tipo de mujeres.

Cuando consiguen ligar con un partenaire que excede el touch, no lo celan. El
hecho de que los celos no se manifiesten dice mucho. No hay posibilidad de
proyectar sobre la pareja lo que no se tiene ningln impedimento en hacer; y el
componente homosexual en estas mujeres es casi nulo.

En la medida en que disponen de un gran training sexual, la queja y los
comentarios que suelen hacer sobre los hombres que les han tocado es que son
“basicos”, es decir, son de una o dos posiciones, besan mas o menos, no se ocupan
mucho de ellas, y eyaculan rapido. Mayormente, dirian estas internautas, practican
“polvitos cristianos”. Los hombres hablan de futbol o cine, politica quiza, y alguna
cosita mas. Si el examen se extiende al entretiempo, en los casos en que lo hay, la
nota es pésima. Pero ademas suelen manejar una tipologia de los “masculinos”
bastante refinada y certera. Y son capaces de sacar la “ficha” de un hombre en un
rato.

Por regla general, son mujeres mentirosas -mas alla de la “trampa” y sin caer en la
mitomania-. El hecho de provenir de largos matrimonios, donde el interés se habia
perdido, y posteriormente de haber tenido relaciones breves, las perjudica
notablemente cuando tienen que mentir a una pareja estable para sostener una
situacién que las compromete. Han perdido en buena medida la capacidad de estar
en pareja, de apreciar el grado de compenetracion del partenaire en la situacion y
su capacidad de empatia. Frente a esto, el recurso mas comun, o uno de los mas
comunes, es tapar una cosa con otra. Otro rasgo obsesivo se halla aqui. Si han
estado con un hombre a la tarde, estan a la noche con la pareja. Cursan una cosa
sobre otra, sobreimprimen. Proporcionan una respuesta antes de que se les haya
inquirido. Pero también omiten, producen lagunas, se anticipan a las preguntas
molestas, y utilizan todo el arsenal conocido. Con el aislamiento -que hemos
mencionado antes- y la anticipacion hallamos dos mecanismos obsesivos tipicos,
que derivan, como se sabe, de las propiedades de la imagen especular.

En los casos de adiccion sexual mas agudos sucede a veces que suefian que estan
copulando y emiten gemidos de placer. Algunas de estas mujeres manifiestan que
basta que un hombre las toque para excitarse. Se encuentran decididamente
expuestas al deseo masculino, abiertas.

Si tomamos el grupo de mujeres mayores de cincuenta afios, a la sequedad vaginal
propia de la menopausia y los cambios hormonales que se producen se agrega en

86



ocasiones una sequedad “lacrimal” —artificial, ajena a todos los sindromes conocidos
que comportan ese sintoma-, por decirlo asi. Son mujeres que no lloran facilmente.
Muy golpeadas y frustradas, ya no esperan mucho. No se quiebran. Apenas
tropiezan. Y cuando esperan algo, para no enamorarse, preparandose para el
golpe, se entregan a “coitos preventivos”, profilacticos. Antes de encontrarse con la
pareja —en los periodos en que disponen de una pareja relativamente estable-,
realizan un touch y se liberan, se retraen de la carga afectiva. Pero en el caso de
que esto no ocurra de esta forma, cuando el partenaire amenaza la existencia de la
adiccion sexual, suelen aparecer ataques firmes al vinculo, discursos dirigidos al
partenaire que parecen provenir de una drogadicta. Pero el partenaire, para decirlo
directamente, ya esta semidevastado desde el inicio. Se trata de una pareja flou,
desdibujada. El amor ha devenido una cuestion abstracta, en el sentido juridico.

Algunas de estas mujeres son muy musicales. Jamas pondrian en un hotel una
pelicula triple X, y suelen ignorarla si es el hombre quien la sintoniza. Manifiestan
que el porno les quita todas las ganas de coger. La musica, en cambio, las llama, y
la ponen en equipos o en los canales de audio que proveen los hoteles. Pero,
ademas, ellas, como casi todas las mujeres, son en si mismas musicales, ritmicas,
y a veces esto remite como fondo lejano durante el coito a una suerte de
acunamiento. La relacion sexual transcurre entonces a lo largo de un canto
entrecortado de gemidos, del ritmo de las cadencias y los suspiros’.

En un caso, no sé qué generalidad podria conferirsele, la mujer solo llegaba al
orgasmo cuando estaba arriba del hombre, casi inmovilizandolo, no exactamente
cabalgandolo, sino moviendo frenéticamente sus caderas atras y adelante, con el
partenaire practicamente inmovilizado. Esto habla de fantasias de dominio,
ligeramente sadomasoquistas, e, incluso, de un punto donde el goce vaginal y el
clitoridiano se fusionan, en parte mediante la incorporacion fantaseada del pene.
Asimismo, durante los preliminares, incluso durante el acto sexual, solia pedir al
hombre que cerrara los labios para besarlo a placer. Y, al parecer sabia como
hacerlo. Quizda la puta de Internet participa de la categoria de “existencia
equivocada”, puesto que en cierta forma es una maestra frustrada.

En una ocasion escuché el siguiente dialogo:

-Hasta ahora en Internet solo me encontré con minas que me ensenaron. Espero
poder encontrar alguna a la que yo pueda ensefiarle algo.

—-Cuando Schopenhauer se pregunta para qué estamos en este mundo, responde:
“Para aprender algo”. iDate por contento!

Como Sodcrates, sabemos todo a través de Didtima.

Se trata de mujeres, para decirlo brevemente, a las que la trampa las seduce.
Incluso no son del todo ajenas a “la gauchita”, sujetas como estan a la satisfaccion
masculina. No nos encontramos meramente frente a un carpe diem. Y si se trata de
mujeres obsesivas, hay que suponer una escena primaria compuesta por dos
figuras falicas que no se interpenetran. Pero que haciendo trampa copulan. Dicho
de otro modo, la trampa es un desplazamiento activo, subjetivo (da lugar al sujeto,
hasta alli tomado como objeto por el coito parental), de la escena primaria. Y por
eso manifiestan tanta dificultad en confesarla llegado el caso frente a sus amantes.
La trampa se liga a fantasias inconscientes muy profundas. No obstante esto, hay
que atender también al caracter decididamente forclusivo que adquiere el amante
en la sexualidad femenina (un tema sorprendente, y que el psicoanalisis ha
descuidado). Que el amante (aquel que da lo que no tiene: el ser, el falo, es decir,
estd muerto o castrado®) se ubique en estos términos lo predispone a la forclusion,

87



a la inexistencia. Hay, en ciertos casos, un encarnizamiento en no reconocerlo,
como si se tratara de un principio del mundo femenino que no puede vulnerarse.

Asimismo, existe un componente narcisistico importante en juego. El hecho de que
puedan obtener hombres jévenes, bastante mas jovenes que ellas, les permite
abastecer una situacion freudiana, parecida a la descrita en relacién con la
homosexualidad masculina. Ellas aman a la amante que fueron en brazos de su
marido o su amante de entonces, cuando fueron jévenes, aman esa imagen que el
“pendex” les recrea. El coito que se produce asi es marcadamente narcisista y
podria oponérsele un coito genital, que obtienen en otras circunstancias. La mujer
busca alli mas una imagen perdida, su juventud, que el orgasmo. La facilidad, a la
que aludimos antes, con la que hallan hombres mas jovenes es notable. Es que el
chat lo propicia. Cuando se realiza un encuentro entre una mujer mayor y un
hombre relativamente joven, las cosas estan claras desde el principio. No se trata
de otra cosa.

Vayamos ahora al punto en cuestion: estas mujeres, permitasenos suponerlo, se
caracterizan por un déficit del autoerotismo y una incapacidad de enamorarse. Y tal
vez todo el secreto de la puta de Internet radique alli. ¢Qué relacién existe entre
estos datos? Quiza, un malentendido: buscan consuelo y encuentran sexo. No
pudiendo darse autoconsuelo, incapaces de darselos a si mismas, lo buscan en el
partenaire. Pero lo que terminan hallando es sexo. El amor, y no es la situacion
normal, se ubica entonces mas alld del sexo. Y por eso esta tan en juego la
sexualidad (que queda relativamente formulada en la demanda). Tanta blsqueda e
insatisfaccion, tanta frustracion. Por supuesto, esta linea confluye con la busqueda
de su propia imagen en brazos del amante. Y en el horizonte se instala el ideal de
un coito que liquide la soledad y el sufrimiento, una suerte de coito formal, asexual,
una osmosis amorosa.

No obstante, convengamos en que el autoerotismo siempre es complicado en la
mujer; no toleran la masturbacion tan facilmente como los hombres.

—-Pero vos no sos una mas, no sos cualquiera.

-"Yo soy cualquiera” -replicaba una puta de Internet a un ocasional partenaire que
insistia en no usar preservativo. Y agregaba, cuando me contaba la situaciéon que
habia vivido en el hotel, que con los hombres era una suerte de erizo, “sacaba las
puas”. Les contaba poco y nada de su historia, cuidaba los cddigos. Y tenia sus
razones.

-Vos sos otra puta de Internet -le habia espetado un sefior, el revés simétrico del
anterior, al salir de un hotel alojamiento.

Las putas de Internet, y ya mencionamos la confusion con la prostitucion (“ser una
cualquiera”), son sustituibles. Y este hecho es ampliamente asumido. El revés es un
tedioso trabajo de fichaje, de casting, mediante el cual seleccionan a sus parejas.
La otra cara de una combinatoria mediante la que se aseguran que no haya dias
libres. Se pone freno asi a la depresion que se avecina en la falta.

-Vengo porque me ocurrio algo terrible. Estuve con un tipo con el que ya habia
estado. El me decia: “iPero no te acordas de mil!” Es porque lo mio es compulsivo,
contaba una mujer en su primera entrevista.

La amante de Internet apaga el cigarrillo separando la brasa del filtro. No se ocupa
de la brasa, que queda suelta y terminara de consumirse librada a si misma.

Notas

88



1. George Steiner, “ Los idiomas de Eros”, en Los libros que nunca he escrito, FCE, Buenos
Aires, 2008, pp. 103-104.

2, Ibid., pp. 79-80.

3. {Qué pasa en el encuentro sexual, aun en un puntual y evanescente touch? Es tan dificil
responder a esto como establecer qué fue lo que pasé en la infancia. Nunca vamos a
terminar de saber lo que se jugd en esos afios. La infancia es cantoriana, supera
ampliamente al conjunto infinito de la vida. ¢Qué pas6 en un matrimonio de veinte afios que
se disuelve? Cuando los conyuges se separan, se desconocen: “¢éCon quién estuve? éPor qué
todo este tiempo?” La pareja sexual, el apareamiento, consume la infancia, la subsume y la
trasciende. Es otro orden de Aleph. El encuentro sexual es el lugar de precipitacion y
cristalizacion de la estructura. Si se leen los “Tres ensayos y La organizacion genital infantil”
no puede extraerse otra consecuencia: nuestro desempefio sexual, nuestra capacidad de
gozar resume todo. Formulemos todavia otra hipdtesis: el punto donde se detiene el
desarrollo sexual de una pareja (hasta donde llegan en sus practicas, hasta ddénde
experimentan y se atreven) es el equivalente de la represidon sexual infantil y su cierre, su
cléture, en la pubertad. Encontramos asi un limite que se repite e intercambia. Esto supone
entonces, y si es posible ir mas lejos, dos niveles de acceso al sexo. Existe una suerte de
segunda iniciacién, un desvirgamiento -un “didactico”- largo y trabajoso, una flexion del
“avivarse” -mas alla de la tipificacién del acto sexual que instala e impone el falo- que segun
el grado de neurosis no resulta asequible. Non liquet omnibus adire Corinthum, se ha dicho.
4. Michel Houellebecq, Las particulas elementales, Anagrama, Barcelona, 1999.

5. Cf. el documentado texto de Gabriel Lombardi, Clinica y Iégica de la autorreferencia,
Buenos Aires, Letra Viva, 2008, pp. 147 sq. Lombardi desarrolla el tema del sexo de la
maquina en las discusiones cientificas que estan en el origen de la programacién de la
inteligencia artificial, en relacién con Alan Turing.

6. J. Lacan,”Séance de cloture” en Lettres de I’Ecole freudienne de Paris, n°® 18, Paris, 1976,
p. 268.

7. En cuanto a la estructura semantica de la sexualidad y su relaciéon con ritmos y cadencias,
cf. Los idiomas de Eros, op. cit., pp. 77-107.

8. J. Lacan Ecrits, Seuil, Paris, 1966, p. 733.

89



ZAPPING IV. MEDIOS, FORMAS DEL SIN SENTIDO Y SUSTRACCION"

En su cuarto “Zapping” el autor nos propone ubicar las coordenadas de la
sexualidad en la época actual. “La idea de mundo”, “One night stand, booty call y
fling”, “Los mensajes de texto”, “Critica de arte y sexo” y “El amor y el juego
sexual” son algunos de los titulos que guian el analisis.

1.- La idea de mundo.

Supongamos, y es casi tan insoportable como representarse castrado, que no hay
mundo. El transfinito puede ayudar. ¢Ddénde cabria en el mundo que conocemos? Ni
siquiera cabe con comodidad en el algebra.

Si no hay mundo, hay poco y nada qué hacer con la teoria de la ideologia. Es
imposible una representacion falsa, tendenciosa, burguesa, de un mundo que por
hipotesis no existe. (Desde entonces, y como dice Beatriz Sarlo, la ideologia se
vuelve instrumental. Los politicos la acomodan para su uso. La utilizan en el
universo ambidextro que nos tocd en suerte.)

Por eso, y con toda razodn, Lacan preferia hablar de “mitologia de la representacion”
y la sustituia a la teoria de la ideologia.

El mundo en el que creemos, puesto que solo somos escépticos a medias, avanza
hacia una descomposicion de la materia en formulas, hacia un materialismo de la
letra. La representacion y la ideologia se pierden juntas, cada vez mas.

mundo/ideologia versus desuniverso/mitologia de la representacion

En la ideologia se oponen dos modelos de mundo: el real y el ideologizado. La
mitologia, en cambio, no supone un mundo, y se ve impedida de falsear su propia
ficcién. En todo caso, toda ella es ideologia, y no existe otra cosa. La idea de que
no hay mundo hace vacilar a la teoria de la ideologia. En el mejor de los casos,
encontramos dos escalas de valores, dos axiologias en oposicion. Pero hasta es
dificil sostener que una es mejor que la otra.

Un paso mas y podriamos plantear: No hay mundo, éy queremos que haya
psiquismo? éCon qué se corresponderia la psiquis?

Un breve flash ahora sobre la sexualidad en su estado actual y en los medios. El
sexo se pone alli a la par de la descomposicion de la materia. El alma del mundo, la
teoria del conocimiento, se representa como un coito filmado, farsesco, repetido. La
pornografia a escala global, recrea, mimetiza, la descomposicién del mundo. El
conocimiento, en sentido cientifico, se disuelve a la par de los actores porno y sus
simulacros eréticos en los canales porno. La pornografia, para decirlo todo, es
inmunda.

2.- One night stand, booty call y fling.

Las expresiones inglesas equivalen a lo que nosotros, en Argentina, llamamos touch
and go. El caso tiene interés para los linglistas (aunque es probable que el
procedimiento sea mas comun de lo que parece a primera vista) porque no se trata
de una palabra extranjera que se incorpora al cédigo del hablante hispano (el caso
de “delivery”, por ejemplo, o “sold out”, y tantas otras expresiones). Dentro de la
lengua espanola, y movilizando sus recursos, se cambia el sentido de una locucién
adverbial, de una frase hecha -esto es lo que permite recortarla, facilita la tarea-,
que proviene de otro idioma, y se la incorpora al castellano. Otra frase hecha, que

H El presente articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 25 de Marzo de 2009.

90



proviene del futbol, pero perteneciente al castellano, “toco y me voy”, intercepta a
la expresidén inglesa, coadyuva al movimiento, y produce una clara metafora.

Observemos que tampoco se trata de una traduccidon: no es lo que se pierde, se
confunde o se malinterpreta al pasar de una lengua a otra. Directamente no hay
traduccion; o mejor, se traduce del inglés al inglés. Hay una actividad inicial de una
lengua sobre otra, una intromisidn, que comienza extrayendo de la lengua externa
un sintagma congelado. El espafiol sienta sobre la lengua inglesa una base
extraterritorial, como si emitiera un tentaculo, y muta el significado de la expresion.

Ahora bien, la expresidon inglesa “touch and go” existe como tal, lo hemos dicho.
Pero no refiere a un encuentro sexual ocasional, puntual. Tiene el sentido de
probar, tantear, testear, sondear. No se esta del todo seguro de hacer algo y se
arremete sobre la tarea con precaucién. Es el SIDA, ahora, el que intercepta -
Unterdrlick, diria Freud- con la expresion.

Se presentan asi algunos curiosos problemas de traduccién. En una nota al pie, por
ejemplo, en el caso de que en inglés figure la expresion “booty call” (o “one night
stand”), y si es el caso de que se traduzca al castellano por “touch and go”, ihay
que poner: “En castellano en el original”?

Y al revés: al traducir la expresion “touch and go”, desde una novela argentina al
inglés: équé hay que aclarar? Para explicar todo el procedimiento y los pasajes que
implica una tal traduccién hace falta algo mas que una nota al pie.

Una tercera expresion inglesa para describir un encuentro ocasional es fling. Pero la
traduccion no comporta ninguna aventura linglistica, es tan univoca como un
touch.

El chat, los hoteles internacionales (el levante en el hall, en el bar del hotel) y el
estandar norteamericano de seduccidon (sin vueltas, directa) han colaborado a
imponer el touch, y quiza hasta incidieron en que la expresién misma se imponga.

3.- Los mensajes de texto.
Veamos algunas abreviaturas propias de los mensajes de texto:

-TKM (te quiero mucho);

-TreKM (te requiero mucho);

-TKMM (te quiero mucho mucho, y todas las variantes que resultan);
-BBT (beso o besito de buenas tardes);

-BBD (beso o besito de buen dia);

-Thks (gracias);

-Te pienso (casi una férmula);

—-Pagina en blanco (casi otra formula);

-K (sustituido al “que”);

-r u there?; etc.

91



En los mensajes de texto la carta de amor, en el sentido lacaniano, se codifica. Se
minimiza. Es el amor que expresa la carta, a la segunda potencia. Algo de la
abreviatura la duplica, la mima. Si la carta de amor, se sabe desde antes, desde
siempre, terminarad por no tener sentido, en este caso, de entrada y sin mas, lo
pierde, porque linda con la férmula.

En estas abreviaturas, la carta de amor se reduce, se hace instantanea. Se trata del
anonimato, de relaciones sin contorno psicoldgico. El romanticismo queda muy de
lado, y la cosa transcurre por sobre todo en una suerte de complicidad y juego de
sustraccion.

Estos mensajes se sitlan mas alld de la pareja. En una zona casi puramente
formal. Forman una pequefa parte de un aprendizaje que no se desaprende. La
libertad sexual (y sus formas), una vez adquirida, no se pierde. Resiste los mas
profundos votos, y toda promesa. Ni siquiera pasar bajo el Puente de los Suspiros
la detiene. Es como andar en bicicleta. Puede resultar dificil aprender, pero una
vez adquirida la habilidad, ya no tiene retorno. El equilibrio del sexo esta, pues, en
cuestion. Y se sostiene.

Es esto, entre otras muchas cosas, lo que hace al “amor liquido”. Y es parte de lo
que atenta contra la duracién de las parejas: las sustrae. Y desde el fondo,
hombres y mujeres persisten en sus intentos.

4.- La psicopatia y el alma.

Resuelto el sintoma por la practica sexual, si esto es posible, se corre al psiquismo.
Es sabido que la practica de los privados (los antiguos burdeles, prostibulos o
quilombos) extiende la eleccion de objeto. Un dicho “gatero” lo resume: “En veinte
ufias, “se” igual”. El habitué de prostibulos sabe, como Joyce, que la mujer es su
propia musica. Por algun lado, entonces, y pese a que nos pese, hay que reconocer
que algun manejo del sintoma se adquiere por pura gimnasia sexual y por fuera de
los divanes. Se encuentran asi varios caminos para el mismo resultado. Porque si el
sintoma es una mujer, también existe un savoir-faire que la concierne por via del
sexo. En cierta forma, la gente sabe de si en la cama y en el divan. Salvo el caso
de que se autoanalice.

-En la cama se conoce (a la) gente y la gente se conoce -aseveraba una
psicoanalista inspirada.

Pero se paga un precio. Nos acercamos a la psicopatia. La cosa sexual retorna en el
alma (asi, se sabe, definia Lacan a la psicopatia). Resuelto el partenaire, el sintoma
se instala en la psiquis, desplazamiento mediante. O mejor aun, acompafnando el
deslizamiento, en el instrumento. El partenaire deviene objeto de un uso
instrumental. Si primeramente el obstaculo es el objeto exterior (la mujer, una
mujer), una vez resuelto, se desplaza sobre el sujeto. La libertad sexual, insistimos,
tiene un precio. La nueva histeria masculina, por ejemplo, forma parte de este
corrimiento.

La queja de muchas mujeres apunta en una direccion: los hombres masturbadores.
Cogen, pero en una suerte de onanismo persistente. Sin mirar a los ojos a la mujer,
sin interés en el goce del otro. Cogen con una foto. Rapidamente, sin técnica. No
les interesa ya el objeto. Y, si creemos en los dichos del consultorio, son muchos.

Las mujeres, entonces, tienen que inventarle un pene a los hombres, y no
sabemos si para reanudar o reiniciar el juego.

5-. Pensar el Grupo Cero. Precursor.

92



La practica del Grupo Cero no se pens6 seriamente. No se pensd, simplemente.
¢Como pudo haber ocurrido? A mediados de los ‘70 irrumpe en Buenos Aires un
grupo de psicoanalistas, poetas, literatos, cuya practica liga directamente con el
sexo. Se transforma pronto en un verdadero fendmeno de masas. Se expande con
gran rapidez. Una parte de ellos termina emigrando a Madrid con el golpe militar
de 1976. En la medida en que la praxis del Grupo Cero lindaba con lo obsceno, la
sexualidad, y hechos en aquel entonces mas reprimidos que hoy dia, podemos decir
que se hablé mucho del Grupo, pero no se lo analizé desde ninguna perspectiva. Se
esquivd de todas las formas posibles tomarlo como objeto. El Grupo Cero, a la
distancia, anos después demostré en acto, creo, que la verdad y la sexualidad van
juntas. Podria haber reivindicado, si es que no lo ha hecho, una expresién de
Lacan: el ser-para-el-sexo. Hasta podria haber agregado otra reflexion: “La
metafisica -Lacan dixit- es la histeria”. El sexo es la verdad y la medida de la
verdad del hombre comun.

Lévi-Strauss se preguntd por qué tan poca gente es compositora, considerando que
la musica gusta a casi todo el mundo. En el caso del Grupo Cero la demostracion, o
la provocacidon que introdujo, es similar: épor qué tan poca gente se ha ocupado de
la sexualidad? Por qué, si el sexo nos concierne hasta tal punto, se le ha escabullido
casi siempre el bulto.

6.- Critica de arte y sexo.

Hace unos meses, en La Biela, Cacho Santana me exponia la situacién actual del
arte. En los afios ‘50, para partir de ahi, el fendmeno, la manifestacion artistica era
casi todo. Ocupaba el 90 por ciento de un circulo. Hoy, el epifendmeno, es decir el
comentario sobre el arte, ocupa ese 90 por ciento, y el arte es un pequefio circulo,
el 10 por ciento restante, al que rodea el mayusculo epifendmeno. Si pensamos en
la aparicion de un mercado sexual, la cosa parece haber sufrido también una
inversion. Se hablaba menos de la sexualidad, se la exhibia menos. Hoy todo se ha
hecho publico. El mundo asiste por los canales de cable e Internet a un coito
continuo que muestra a la humanidad en un espejo de LCD de su intimidad. Se
trata del porno como producto de excitacidén, del sexo devenido mercancia, que ha
rodeado a la sexualidad humana y la circunvala. Si el mundo evolucionaba
alrededor del orgasmo, ahora puede ver su simulacro en un cine continuado, global,
y asistir a una verdad que estuvo sustraida. El mundo se pone a la par del sexo por
primera vez (quizd haya que remontar hasta los templos megaliticos de Malta para
encontrar algo parecido; sobre las gradas de esos escenarios de piedra se
montaban, segln se cree, escenas de sexo explicito: antiquisimos pornoshows).

La gente se pone a la par del sexo, el simulacro y el mundo. Se filma un mundo
que coge. El mundo sin mascara. La médula del mundo.

El sexo se aparea con la descomposicion de la materia.

7 .- El amor y el juego sexual.

Al menos, en cierta orbita de los encuentros que se arreglan por los buscadores de
Internet, en un grupo de adultos (los que estan, por asi decir, en la busqueda
sexual) la pareja es farsesca. Se juega el juego. La pareja misma se transforma en
un juego. El amor adquiere otro estatuto. Y todo esta en saber si no es el estatuto
“verdadero” de la cosa.

Supongamos que el amor deriva del sexo, que no es solo un efecto del narcisismo,
que se liga al coito, y que es apenas algo mas que el juego sexual sutilizado. Esto
lleva a revisar las fijaciones posteriores a la pubertad, que han quedado por
completo fuera de la Orbita de la teoria psicoanalitica. Freud, recordemos,
consideraba que la adolescencia ya no presentaba interés teodrico (cf. el caso
Dora). Todo transcurria alli, en Dora, en la entrada en el mercado sexual, pero con

93



un bagaje de fijaciones, condiciones erdticas, estructuras en general, ya
consolidadas. El analisis detuvo la investigacién en la pubertad. é¢Por qué? Quiza, no
se trataba mas que de sostener a Edipo.

Algo similar ocurre con la seduccion. Tanto las fijaciones postpuberales como la
seduccion hacen a la captura de la sexualidad en el sentido (fendmenos que son tal
vez mas visibles en la adultez), y han sido descuidadas por el psicoanalisis. Es
evidente, hoy, que la seduccion forma parte de lo que Freud llamaba placer
preliminar (y sustrajo de sus Tres ensayos).

Pero ocupémonos de las relaciones sexuales de los adultos que estan, por asi
decirlo, en el “repechaje”. La cicatriz de los romances frustrados, la experiencia
acumulada, funciona como un musculo que se ha entrenado. Cada vez reacciona
mas rapido. No son cicatrices en distintas partes, esparcidas, sino que han
encallecido en un mismo lugar. Cada vez la superficie se torna mas dura y la marca
que hiere es menor. El duelo es breve y anticipado, como querria Leédn Grinberg.
Esto hace que se crea en el amor y en la pareja; pero se cree, sin tener un gran
concepto. Casi podriamos decir, como se cree en el psicoanalisis.

En las relaciones adultas suele no haber “previa”. Y esto implica la desaparicién en
buena parte del amor. No hay idealizacién. La alienacién que produce el amor es
baja, casi nula. Por otro lado, se contintian historias que terminaron hace tiempo;
se refuerza asi la cicatriz que mencionamos antes.

Se produce un retorno a la adolescencia y a relaciones multiples sin perspectiva de
reproduccidon ni pareja. Sabemos poco y nada de lo que significa la falta de
reproduccion y su incidencia sobre el sexo.

Estos hechos, sumados, llevan a un nuevo despertar: la creencia en la pareja
adquiere una dimension ladica, hay algo de actuacion y escena. Por algun lado, se
denuncia su ilusion. Desde entonces, la historia con nuestros padres parodia a los
Reyes Magos. Y la escena primaria deviene brumosa.

Intuimos que las mujeres de alrededor de 50 afios no son del todo creibles, los
hombres quizd menos. Pero, de todas maneras, siguen participando. Las mujeres
adquieren una posicion muy activa, en parte por su alejamiento del amor: tienen a
los hombres. En general, toman una posicion relativamente masculina.

-A esta edad ya no vas a enamorarte, se trata de tomar algun vino y coger... —decia
alguien.

Si el amor forma parte de los juegos eréticos, y aun del placer preliminar, en el
psicoanalisis parece no haberse planteado del todo bien la distribucion entre libido y
narcisismo. El problema no radicaria tanto en que el amor es de otra 6rbita, sino en
que se transforma en el juego exclusivo del apareamiento y puede, entonces, llegar
a interferirlo al maximo. El obstaculo no es narcisista, o, al menos, no es solo
narcisista. Y desde entonces hay que revisar la relacion entre la pulsion parcial y el
amor, tan cara, como observaba Lacan, a Ledn Bloy y sus judios de la
compraventa.

94



ZAPPING V. SOBRE LA POROSIDAD"

Tomando el concepto de porosidad de Benjamin -segiun el cual el eje
privado/publico resulta presentar zonas porosas- el autor aborda las problematicas
contemporaneas desde la porosidad de los medios de comunicacion.

I. Otra vuelta sobre el chat.

Nunca se ha escrito tanto como ahora. Si pudo parecer que el arte de la escritura
estaba en tren de desaparecer —en lo que respecta a la gente comun, no a los
profesionales de la pluma—, actualmente la proliferacién de mensajes de texto, del
chat y el mail, ha puesto a la escritura huevamente en primer plano. Es cierto que
el estilo deja mucho que desear y que los textos se hallan plagados de errores de
ortografia, abreviaturas y sefales poco ortodoxas, pero eso no quita que el escrito
haya vuelto al primer plano. En un tal contexto, volvamos otra vez sobre el chat
para sefialar algunas caracteristicas.

Si lo comparamos con la novela salta a la vista su polifonia. El chat se constituye a
partir de diversas voces. Si la construccion de varios estratos del relato o la
narracion en la novela gira sobre si misma, en el chat, en cambio, se unifica
alrededor del actor en cuestion. Es una “novela” escrita desde varios puntos de
emision y que termina en el disco duro, hasta nueva orden. Pasa a formar parte de
los historiales de conversacion.

Otro de sus fendmenos es la interversion, que se encuentre, por decirlo asi, “gente
interpuesta”. El término francés, se sabe, es immixtion, y fue utilizado en varias
oportunidades por Lacan en relacion con el sujeto. La multiplicacion de las voces y
los apodos que pueblan el chat se intercambia, aparece suUbitamente, interfiere.
Para decirlo todo, traiciona. Las confusiones que se producen entre los
interlocutores o con los nicks son claros ejemplos de ello.

Un tercer aspecto que caracteriza la escritura en el chat es la repeticidon, una suerte
de zonacititis, aludiendo a uno de los buscadores. Algunas personas, interceptadas
por una copiosa actividad en Internet, repiten las mismas historias una y otra vez
como si padecieran un Alzheimer. Si él o ella quieren saber de la actividad de
seduccion que el otro sostiene, que la pareja ocasional mantiene, de su adiccién a
Internet y los buscadores, este hecho, que el interlocutor olvide que ya nos ha
contado varias veces la misma historia, constituye un signo delator e inequivoco.

Se sabe del placer que los chicos obtienen cuando se les cuenta de forma idéntica,
sin cambiar una letra, el mismo cuento. En el chat nos hallamos, si realizamos la
comparacion, frente a una situacién equivalente a aquella captura infantil, pero
encapsulada y artificial. En la observacion de Freud, el saber (el S;) se completa y
fija, alcanza el goce en juego en la repeticion. El nifio se fija como objeto. Esto
imposibilita la segregacion de un objeto propio. Dificulta, entonces, el
funcionamiento del principio del placer, dado que la separacion del objeto permite
representar al sujeto (el fantasma). Pero en el caso del chat se trata, como resulta
obvio, de una captura muy parcial y localizada. Se entendera, entonces, que se
ubique un poco por fuera del principio del placer y en relacion con el sintoma.

Comparemos ahora el chat y la transferencia. En el chat el objeto se produce como
otro trazo (por ejemplo, la serie de los machos) y se tiende asi a borrar el intervalo.
Todos los trazos, las marcas, son el mismo trazo. Y el objeto erdético termina mas o
menos en una abstraccion. Se trata de un cierto bovarysmo, un amor del amor. En

H El presente articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 10 de Diciembre de 2010.

95



cambio, en la asociacion libre queda técnicamente privilegiado el intervalo, que en
principio es cubierto por el amor de transferencia.

En un caso, el amor es privado (el gabinete analitico) y se explicita alli
potencialmente, sin realizarse. En otro, es publico (el espacio virtual) y carece
muchas veces de desarrollo.

En cuarto lugar, el aspecto obsesivo del chat no salta a la vista. Se tiende a pensar
que la virtualidad que proporciona Internet es sobre todo fdébica. Pero el tabu de
contacto y la adiccidén son caracteristicas obsesivas. En algin sentido, se tiene todo
y nada (se es rey o reina aboliendo la monarquia: el pedido pretende destituir al
Otro). Lo publico y lo privado se mantienen en planos distintos y no se mezclan
mas que en la Red.

Por ultimo, el usuario de Internet —y no solo de los buscadores de pareja— es, si se
guiere verlo asi, un tipo de flaneur (casi) privado y virtual.

I1. Un reaseguro contra la castracion.

¢A qué otro lugar podria dirigirse el tipo que al cine porno? Sdlo puede coger si lo
estan filmando. Su mujer, Lorena, le amputa la intimidad y la parte intima. Con
todo debidamente registrado el hombre puede estar mas tranquilo. No volvera a
ocurrir. Pero si por azar ocurre, entonces sera facil probar la emasculaciéon y que
nadie intervino para detenerla. Lo privado, el nldcleo mismo de la vida privada, se
hace publico.

Si pensamos un poco sobre este hecho, nos lleva a una idea que se emparienta con
el concepto de porosidad en Benjamin. El eje privado/publico resulta presentar
zonas porosas, donde la distincion ya no se sostiene. Pero quizd esta misma
cuestion sea util para situar el fendmeno del porno. Se trata entonces de la
porosidad en el sexo. Y si se quiere de un semblant, de una falsa porosidad: el sexo
en television e Internet.

II1. Los Beatles y una acepcion de “touch”.

Hemos insistido sobre la traduccion de la expresidon touch and go. Dijimos que se
trata de una invencidén argentina y que la expresion inglesa tiene otro sentido.
Ademas, existen en la lengua inglesa otras expresiones que remiten a lo que
nosotros llamamos touch and go. No obstante, cuando se trata del primer término
de la expresion, touch, la cosa cambia. Y en ese sentido, un viejo tema de Los
Beatles puede servir de ejemplo. Quiza intervino activamente en la acufiacion de la
expresion en cuestion, aunque tardiamente. Reproducimos a continuacion la letra
de aquella composicion de Lennon y Mc Cartney, grabado entre el 20 de febrero y
el 30 de marzo de 1965. El tema aparece en Anthology 2, en 1966, aunque fuera
concebido inicialmente como parte del album Help!

THAT MEANS A LOT (Significa mucho)

A friend says that your love
won't mean a lot.

And you know that your love

is all you've got.

At times things are so fine

and at times they're not.

But when she says she loves you,
that means a lot.

A friend says that a love
is never true.

96



And you know that this

don't apply on you.

A touch can mean so much

When it’s all you've got.

(Un touch puede significar mucho, cuando es todo lo que obtienes.)
When she says she loves you

That means a lot.

(Cuando ella dice que te ama, significa mucho.)

Love can be deep inside,
love can be suicide.

Can't you see you can't hide
what you feel when it's real.

A friend says that your love
won't mean a lot.

And you know that your love
is all you've got.

A touch can mean so much
when it's all you've got.
When she says she loves you
that means a lot.

Can't you see, yeah.
Can't you see, yeah.

IV. Cosas escuchadas.

-El hombre quiere decir “Hay que consumar el acto”, pero se expresa de la
siguiente manera: “Hay que consumir el acto”. El lapsus marca la existencia, la
imposicion de un mercado sexual.

-“*Los buscadores son un parque tematico, Temaikén.” La variedad de existencias
parece cubrir todos los aspectos: socioldgicos, antropoldgicos, etc.

-“Estd todo muy podrido.” En alusién directa y desembozada a la ideologia que
circula actualmente sobre el sexo y la pareja.

-“Todos los tipos son gays hasta que demuestren lo contrario.” Dicho por una
sefora que al parecer habia tenido algunas malas experiencias y no reculaba frente
a la inversion de la prueba.

-“Todas las conchas vienen con voladitos. Y todos los culos son comunistas.”
Amélie Nothomb escribe sobre una nifla que sabia que se hallaba en un pais
comunista cuando encontraba que pululaban los ventiladores.

-“El amor existe, pero no tengo un buen concepto”. Dicho como apologia del touch.

-*Demasiados cepillos en el vaso”. El hombre proveia un consejo sobre lo que hay
gue mirar (y contar) cuando se entra en el departamento de una sefiorita.

-“*Fue un café and go”. Sin comentario.

97



III. EL SABER SUPUESTO



A TRANSFERENCIA NA CRIANCA"

"A me: Diga-me de todas as formas, Vladimir..., diga-me como o dirias se valesse
a pena me dizer...
Ernesto: Pois...eu estaria aqui, igual como estou agora, olhando-te descascar
batatas e logo, de repente, te diria e pronto (pausa). Ja estaria dito.
A mée espera. Pausa. Logo Ernesto grita.
Ernesto: Mamée, te diria, mamé&e... mamae, ndo vou voltar ao colégio porque no
colégio me ensinam coisas que ndo sei. Logo, ja estaria dito. Ja estaria dito. Ja
estaria dito.
A mée deixa de brigar. Pausa.
A mdéde repete devagar: Porque-no-colégio-me-ensinam-coisas-que-ndo-sei...
Ernesto: Isso mesmo..."
Marguerite Duras
A chuva de verao

O problema do brincar.

Desde as interpretagcbes do brincar de Klein -que nao brincava muito com as
criancas-, passando por Dolto -que tratou sempre seus pacientes criancas como
adultos: Ihes fazia pagar com pedrinhas, brinquedos, lhes falava sem concessao
alguma de linguagem-, até a situagdo atual dominada por uma tendéncia -no
ambito lacaniano, especialmente- a reduzir a andlise de criancas a de adultos, a
estabelecer uma continuidade entre ambos campos, a brincadeira como material e
como substancia da analise de criangas resulta sempre mais ou menos descuidada
em proveito de outra dimensao.

No lacanismo atual, esta dimensdao compromete um problema de método, posto
que se é verdade que a analise de criangas é semelhante a dos adultos, ndo haveria
nada que aprender, e pouco ou nada que investigar.

Se o desenvolvimento vai do desconhecido ao conhecido ndao comporta
conseqliéncias. Para extrair consequéncias, ha de se percorrer o caminho no
sentido inverso. Temos que comegar, entdo, por reconhecer o problema que coloca
o psicanalista de criangas, e tratar de aproximar sua especificidade.

Dois casos.
Vou comentar brevemente dois casos.

O primeiro deles foi publicado em Criancas na psicanalise (Manantial, Buenos Aires,
1989, pp. 127-133). O autor é Francois Leguil, e o artigo leva o titulo: Cura de uma
crianca parandica?

Nas trés paginas iniciais, encontramos dados e referéncias gerais da psicose, da
psiquiatria de De Clérambault, e do seminario III (As psicoses) de Lacan. O relato
do tratamento, neste artigo claramente dividido em dois, comecga na pagina 130.

Dados gerais e motivo da consulta. Fatah -tal € o nome da crianga- é de origem
argelina. Seus pais comparem na consulta pela "enorme indiferengca que Fatah
manifesta pelas atividades escolares" (p.130). Os pais tém por volta de trinta e
cinco anos. O pai é operario. "Homem secreto", reticente, segundo observa Leguil.
Aos dois anos de Fatah nasce um irmdo e, dois anos depois, uma irmazinha. A cura
transcorre entre dezembro de 1986 e outubro de 1987.

O , . S -
El presente articulo fue publicado en: Psilacanise clinica da cultura, en:

www.pucsp.br/psilacanise. Existe la versidén en castellano en la revista Psicoanalisis y
Hospital N° 2 Afio 1 N°2 Noviembre 1992, “En torno a la pulsion, El juego de la clinica pgs.
63 a 68.

99



Do inicio do tratamento até fevereiro. No comeco da anadlise, a crianga desenha
rabiscos indecifraveis. Algumas sessGes mais adiante, imagens confusas que fazem
pensar em "habitacdes, envolturas, um corpo humano atravessado por cifras e
letras imprecisas". Pouco depois, quer fabricar um livro. "Relne e pega folhas de

papel".

Em fevereiro, se produz uma modificacdo notavel, Fatah diz: "O cérebro é
fascinante. E dificil desenhar um esqueleto porque temos que fazé-lo sem
decoracdo. O corpo humano forma parte do cérebro?... Um bebé contém um
esqueleto, mas o que faz isso na barriga da mamae?..." (pp.130-131).

Tom do tratamento e perguntas. Desde ai até o final, Fatah se perguntara pela
natureza, a criagdo, o corpo, o tempo, a gestacdo, o cérebro, as estagses.
Desenhara arvores nuas (arvores de inverno) aludindo ao seu esqueleto. Mas, nao
obstante, antes de nada, trata-se de uma investigacdo da qual faz participar seu
analista. Ndo sdo perguntas a secas. Ponto sobre o qual voltaremos.

Descricao da situagcdo analitica. Fatah se prop6e como um pequeno filésofo.
Encontra, como os pré-socraticos, que a origem de tudo é o fogo; ou busca, como
Descartes, a glandula pineal, e termina como Bergson interrogando o principio da
vida: a seiva e a vida dos lapis. Assim, pois, o tratamento pode ser descrito como o
encontro de uma crianga filésofa (também cartografa, bidloga, etc) com um
analista de criangas. Sdo Jodo e o Perguntdo.

A contigliidade entre o motivo da consulta e a série de perguntas resulta imediata:
Como poderia estar interessado Fatah na aprendizagem escolar com o nivel de
problemas que o ocupa? Ndo é que esteja desinteressado; estd interessado, mas
em outras coisas.

Diagnostico. No entanto, Leguil dissolve esta relagdo com o diagnostico que emite
como pergunta em seu titulo: parandia? (Em rigor, é um diagndstico entre aspas
que, pelo que veremos depois, tem mais valor de citagdo, pelas aspas, que de outra
coisa). Nenhum elemento avaliza esse diagndstico. Ndo ha alucinagbes verbais,
nem visuais -estas ultimas, no caso da psiquiatria infantil, também ndo bastariam
para justificar o diagndstico: sdo relativamente freqlientes em criancas ndo
psicoticas-, ndo encontramos fend6menos de automatismo mental e tampouco ha
reticéncia parandica, nem se vém perseguidores. Desde o angulo semioldgico, o
diagndstico € pouco defensavel. Considerando o material psicanaliticamente, ndo ha
nenhuma elucidacdo transferencial do caso que permita fazer um diagndstico de
outra indole. E, nesse sentido, ndo poderia falar-se também de neurose ou de
perversao.

Do diagnostico a transferéncia. Mas, entdo, porque Ihe ocorre isso? No inicio, pelos
temas de origem, e pelo contelddo do didlogo que o analista mantém com a crianga.
Ali caberia tomar "parandia" alterando um pouco sua significacdo grega
(=demente), e traduzir a expressao como "conhecimento de lado", ou "paralelo".

Mas ha um sentido menos acessivel que conecta as trés iniciais do artigo com o
caso: de onde |lhe vem esta idéia? Ou melhor, em geral, e transferencialmente:
Como nascem as idéias? Isto situa, sem justifica-lo, o encabecamento e o
desenvolvimento tedrico a respeito.

Uma vez examinada essa pergunta, se nota que o perguntar da crianga toma outro
caminho: Fatah interroga idéias-bebés. Por ali passam os temas do nascimento e
da morte, o esqueleto como conceito das coisas e, sobretudo, o que governa o
cérebro: "O cérebro do homem programa tudo o que ele faz. Mas tem que haver

100



alguém ou algo que governe cada cérebro..." (p.131). Nesse sentido, se desdobra o
esforco classificador de Fatah: o principio de classificacdo esta na seiva dos lapis.

Uma interpretagdo. Em relagdo a esta ultima, o analista intervém assinalando a
Fatah a palavra "desvitalizados" (os lapis achavam-se nesse estado) e se produz
entdo "a sessao do ciclone". Apenas assinala essa palavra, Fatah mancha
furiosamente o papel, o preenche com uns rabiscos enlouquecidos e frenéticos e,
comentando sua producdo, relata: "E um ciclone, deixa as pessoas sem abrigo. Os
ciclones foram inventados com uma espécie de truque que ninguém conhece, que
nao se pode saber." A interpretacdo corta o brincar (¢ o mais comum quando se
toma como modelo a anadlise de adultos, sendo, por outro lado, também muito
comum a forma da interpretacdo: repetir uma palavra do paciente).

A brincadeira. Mas, e aqui chegamos ao ponto que deveria ser examinado sempre
no material da analise de criangas, e que nos interessa; do que estavam brincando,
uma vez que alguma brincadeira foi interrompida?

Se atendermos ao fato de que Leguil cita textualmente a Fatah, e que o menino
quer num dado momento fazer um livro, o jogo seria fazer o Cordao (0o que nao
deixa de remeter aos encontros iniciais de Lacan -palavra santa). Noutro sentido,
poderiam estar brincando de "arquivo" ou de "datiléografa". Outra descricdo:
brincam a dar-se importancia (Que perguntas fazem!).

Outra: brincam a inventar um mito da origem (No principio de tudo esta...), que
ndo encontram. Também poderiam brincar de realizar uma Enciclopédia Argelina
(por esse lado, de fato, deslizam-se as referéncias poéticas do menino proximas
aos enunciados e ao estilo do Cordo). Essas brincadeiras estdo mais ou menos
presentes; ndo obstante, preferiria dizer que brincam de nascimento das idéias, de
idéias que nascem como bebés. E se v&, por essa via, porque a interpretagdo
produziu um ciclone: O que te ocorreu? Vocé tem de se dar conta do que se passa!
Se seguirmos esta linha em relagdo a cena primaria, os pais ndo sdo os que tém a
idéia de como se fazem os bebés, sdo os que ndo tém nem idéia disso.

A cena primaria, interrogada nessa direcdo, ndo leva a idéia de bebé, sendo a uma
idéia-bebé. Assim, as perguntas de Fatah ndo sdo tanto pela origem das coisas
como pela origem das idéias. No comego existem idéias, embora reenviem, logo, a
origem das coisas.

Esta dimensao converge com fato -disse anteriormente- de que ndo se trata de um
perguntar a secas. Existe uma situagdo de investigagdo em curso, da qual o
analista participa convidado por Fatah. O menino lhe diz: "O importante entre vocé
e eu é estudar o esqueleto... Para que saibas de que modo um esqueleto cresce e
envelhece" (p.131).

Fatah vai revelando segredos ao seu analista. Mas, o que é um segredo? A
principio, um segredo revela-se sobre o fundo da ignorancia ou a ndo resposta do
Outro. Em segundo lugar, contrasta com o esqueleto das coisas. Fatah ndo respeita
intimidade, perfura. A respeito das pessoas, ele "segreda" que elas ndo teriam a
menor idéia. Neste ponto, é necessario recordar o que dizia antes da cena primaria,
assim como a mengao ao "homem secreto" que era o pai.

Esta apresentacdo do caso (a minha) vé-se mais ou menos corroborada pela forma
na qual termina o tratamento: Fatah o deixa sofrendo de dores de estdmago e de
cabeca. Disse, entdo, que se curou porque péde falar sobre como se faz um
iogurte. Fatah adquire uma concepcdo alimenticia, e responde por seu tratamento
com uma concepgao (nos dois sentidos do termo).

101



Por qué supde Leguil que Fatah pode responder pela sua cura? Em algum ponto, o
analista obtém uma resposta estranha, ele se surpreende (talvez sem razdo). E,
finalmente, pergunta e resposta -como as perguntas e respostas do material-
enrarecidas e enigmatizadas, ficam como explicacdo do caso. "Curei-me porque
pude falar com Leguil de como se faz um iogurte". A seqliéncia ndo se descarta, se
registra, esta vez para surpresa do leitor. Resulta dbvio que aqui existe algo
invertido. Comumente, falamos a um menino: "Falei com teus pais, falamos de
vocé. Vocé sabe por qué vocé vem me ver?". E atipico que umas semanas depois
de terminado um tratamento se pergunte ao menino: "Como vocé se curou? e Por
gué?". O analista encara o tratamento de maneira conceitual, desde um ponto de
vista técnico de ndo brincar com o menino, no maximo, observa como desenha.

A unidade do psicanalista. Leguil pensa, mais bem, num desenvolvimento no nivel
do fantasma, e para nada no brincar. Por isso sustenta, apesar de citar antes a
opinido contraria de Michel Silvestre, que a psicanalise € uma sd, e que sua unidade
justifica-se no desejo do analista: "O que estd em jogo é exatamente o mesmo (na
analise de criangas), pois a unidade da psicanalise (isto lembra um velho titulo de
Lagache) ndo se deve a similitudes fenomenoldgicas sendo ao desejo do analista, a
sua funcdo no sustento que deve proporcionar a experiéncia regulada de uma
transferéncia. (...) Um menino € um analisante de pleno direito. Também sabemos
gue os analisantes, mesmo sendo adultos, sdo meninos quando os significantes de
sua histéria reaparecem!" (p.129)

Este Ultimo argumento, indelével por sua circulagdo: re-introduz na definicdo o que
se busca delimitar. Deveria advertir-se que o desejo do analista, quando aparece
de maneira mais ou menos pura na analise de criangas, é angustiante. Neste caso,
temos como exemplo a sessdo do ciclone. Esta é, por outra parte, a razdo de que
nao haja possibilidade de interpretacao direta.

De qualquer forma, resultaria esperada uma fundamentagao transferencial do caso
que elucide o desejo do analista. Ndo ha nada disso. Neste aspecto, o Unico que
aparece -como expressdao de desejos, meramente-, é uma timida mengdo ao
atravessamento do fantasma.

"Fatah serviu-se do que me disse para modificar sua posicdo enquanto ao saber
(...) ...ja ndo parece estar-lhe vedado um horizonte de conhecimento ao qual dirigir
sua interrogacdao naquele ponto no qual o fantasma ndo o sustenta." (p.133)
Situacdo de lapso, posto que, se existe algo seguro, é que nada limitava a
interrogacao de Fatah. O menino nunca sofreu uma inibicdo do conhecimento; em
todo caso, padeceu de um desinteresse extremo. E nisto se parece a Ernesto de
Marguerite Duras. Ernesto, frente ao colégio, dizia: "Ndo vale a pena", e dava
meia-volta.

Retendo esta oposicdo entre fantasma e brincadeira como questdo tedrica e
técnica, passo ao segundo caso. Desse material, tomarei uma seqliéncia da
brincadeira. O texto chama-se Um desejo de brinquedo, de Marta Beisim. Foi
publicado pelo Hospital Espanhol formando parte de uma série de quatro
conferéncias.

Motivo da consulta. Era um menino de nove anos trazido para a consulta devido a
problemas de aprendizagem ndao muito graves, e que giravam em torno da
dispersao (menos grave que o caso anterior e tipico): ndo terminava as tarefas,
ndo as completava, etc. Os pais estavam preocupados também porque o menino
dormia mal, tinha pesadelos. Ao despertar, dizia que sonhado com tubardes.

Sequéncia da brincadeira. Uma brincadeira se repetia em distintas sessdes. O
menino se jogava sobre um tapete (que ndo cobria todo o espaco do consultério e

102



era de pélo muito alto) fazendo escarcéu, dando gritos e rindo. Dizia que ali
existiam plantas carnivoras. Ou: "Socorro, socorro, as plantas carnivoras outra
vez!"

A analista lhe disse: "Nds, as plantas carnivoras, estamos muito contentes de
estarmos aqui porque gostamos do alimento que nos cai de vez em quando",
tomando a voz da planta. Foi o contrario de uma interpretacdao na qual assinala-se
algo além do brincar ou do que o brincar simboliza ou expressa. Estava aquém do
proprio brincar. Por outro lado, seria uma das formas de brincar esquecida (ou
reprimidas) pelo adulto.

Paradigma do modo de brincar em muitos aspectos: se faz o objeto falar, se fala
desde dentro do brinquedo. Neste caso, desde embaixo do tapete.

A seqliéncia prossegue. O menino diz: "Mas se as plantas carnivoras ndo comem
pessoas, comem insetos, vi na televisdo. Vocé ndo sabia?" A analista diz: "Olha,
poderiamos colocar um cartaz que dissesse: Perigo! Zona de plantas carnivoras,
por via das duavidas, embora ndo comam mais que insetos..." O menino diz:
"vamos, vamos!" Com este cartaz, que depois ndo é feito, ficaria marcada a
entrada e saida do brincar, porque, além disso, a brincadeira esta intercalada com
outras brincadeiras.

A sessao prossegue com o menino dizendo que viu um filme proibido: Esplendor.
(Conectado com a proibicao, o terror e se ele pode entrar ou nao).

Cena primaria. A construcdo da analista aqui, referida como no caso anterior a cena
primaria, toma o fato de que as plantas carnivoras ficam com fome (provavelmente
o desejo do sonho: deixar famintos os tubardes). Levado ao terreno da cena
primaria, seria: a mamae esta insatisfeita, o papai lhe fica grande (coisa que
poderia ser ao contrario).

Brincar suposto. Mas. para além desta construcdao do tipo "ndo lhe entra", o
importante é que fica suposta uma brincadeira: o de deixar com fome, deixar
insatisfeito.

Nesse sentido, a tarefa com criangas ndo giraria, tomando como modelo este caso,
sobre uma interpretacao da oralidade (os desejos retaliadores ligados ao sadismo
oral, a voracidade e aos problemas de aprendizagem como incorporagdo), ou sobre
a posicdo do analista como objeto oral -classica no sentido lacaniano: construgdo
retroativa do Sujeito Suposto Saber a partir da posicdo do analista como objeto.
Aqgui o suposto é uma brincadeira e ndao um objeto ou uma fantasia. Assim como a
interpretacdo deixa lugar a brincadeira, a transferéncia ndo se produz pela
instalacdo do objeto no Outro (no analista) porque a transferéncia (o que esta
suposto e funciona como SSS) é uma brincadeira que se brincou sem ter sabido.

A transferéncia se produz na suposicdo de um brincar (de uma regra da
brincadeira), da qual o analista participa com dificuldade e com bastante
resisténcia.

Ndo existe continuidade entre analises de criancas e de adultos. Este modo de
apresentar as coisas ameaca a continuidade do campo da psicanalise, ja que, de
fato, teria que ser reconhecida que a experiéncia da andlise de criancas é
descontinua em diversos aspectos. A crianca ndo adquire a significacdo da operagao
analitica, ndo é afetado pelas conseqliéncias da queda do saber. Nao poderiamos
nos perguntar por que Jodaozinho (o pequeno Hans) nao foi analista.

103



Primeiras conclusdes. Os exemplos que dei levam a distinguir a interpretacao da
brincadeira, da brincadeira como meio (como material proprio da analise de
criancas) e, por ali, distinguem a fantasia da brincadeira. A brincadeira ndo € uma
fantasia suplente, atuada, esta no lugar da fantasia e é o termo ultimo com o que o
analista opera. Ndo existe um além da brincadeira, uma fantasia fundamental nem
fantasia inconsciente. Em segundo lugar, a posicdo do analista ndo esta concernida
no objeto sendo em sua participagdo na brincadeira. Acrescento: esta insergao nao
€ a mesma segundo a idade da crianca: na laténcia o analista aparece como par,
como semelhante, e em menininhos menores como brinquedo. Isto complica ainda
mais o problema.

Volta sobre a interpretacao e a transferéncia.

Interpretacdo e transferéncia nos adultos e comparagao. Até o momento, considerei
a interpretacdo e a transferéncia sem conecta-las. Agora vou trabalhar um pouco
na comparagdo com a analise de adultos. O que acontece na analise de adultos
quando o analista interpreta? O que chamamos transferéncia é, em parte, o ponto
ao que o analista é arrastado pelas conseqliéncias da tarefa interpretativa. O
analista se vé conduzido a um lugar que responde (o lugar e ndo ele) pela
interpretacdo. Este é o objeto.

Correlativamente, a associacdo livre tende a mesma producdo. Entre associacao
livre e interpretacdo existe um ponto de convergéncia. Exemplo: o analista
interpreta fazendo construcdes de cenas infantis, e o paciente associa corroborando
sempre. E depois de certo tempo, resulta que toda esta histéria tem que ver com a
vida religiosa da paciente e, especialmente, com uma duvida sobre a confirmagdo.
Suponhamos um pouco mais, ainda: se tratava de confirmar a inexisténcia do
objeto falico na mulher. Qualquer que seja o caso, chegam ali sem sabé-lo e sem
plano.

Outro exemplo: as interpretacdes sdo sindpticas, agrupam muito material e o
sintetizam. O paciente, quando associa, engloba as interpretacdes, as generaliza,
as arredonda. A coisa vai pelo lado do erotismo uretral. Apresenta-se a nds uma
"sorte de bexiga".

Esta convergéncia no objeto ndo ocorre na andlise de criangas. Nao ha associagdo
livre, nem interpretagcdo. O ponto de convergéncia do trabalho analitico ndo é um
objeto. Muito menos, entdo, poderia dizer-se que existe um atravessamento do
fantasma ou um ato analitico.

Posicdo do analista na brincadeira. Quando se descobre um brincar suposto, ou a
regra de um jogo, ndo poderiamos dizer que o analista faz semblante de regra, de
jogo, nem que representa de algum modo ao brincar. O analista tem uma posicao
lateral a respeito do brincar suposto. Eu diria que faz alavanca ou proporciona um
ponto de apoio para que essa brincadeira nao reconhecida - conectada com a
sexualidade e a cena primaria- possa emergir e seja reconhecida. E o caso das
plantas carnivoras. Mas o analista ndo acaba arrastado ali por algo que faria de
equivalente a interpretacdo. A questao, entdo, pode ser estabelecida assim: como
definir a participagdo do analista no material da brincadeira em relagdo a produgdo
de um brincar suposto e rasgado pela sexualidade? E a pergunta pela transferéncia
na analise de criangas.

Por contraposicdo e como contra-exemplo, para situar a ambito da pergunta: é
legivel a sexualidade infantil na caso de Leguil? Ndo ha sequer referéncias. De
maneira que, ao contrario, temos que deduzir que algo do material infantil da
brincadeira, sendo o surpreende, leva ao terreno sexual. Mas aqui -como no
fantasma que ndo estda atras do brincar- ndo se trata de que exista uma
sexualidade além do brincar, o brincar é sexual, porque a sexualidade infantil é

104



infantil, quer dizer, "de brincadeira." Descritivamente, para responder a pergunta
que fiz, o analista aparece como brinquedo, pondo voz ao brinquedo, como
mascara, disfarce, personagem, par, companheiro de brincadeira, semelhante;
como sustentando o equivoco sobre a pessoa, brincando de todas essas maneiras.
O erro sobre a pessoa se produz no interior da brincadeira.

Menos descritivamente, o analista participa atualizando a brincadeira (nos dois
sentidos, de atualidade e de encenacao de algo que ndo foi) como um jogador
inadvertido oferecido a uma leitura. E, por isto Ultimo, teriamos que distinguir que
o analista ndo é a causa do brincar.

105



UNA DEFINICION MINIMA"

En diversas ocasiones, en nuestro medio, se apeld al término “transferencia real”1.
Este concepto puede remontarse, segln creemos, a la aparicién del seminario XI en
cuanto ese texto introduce una elaboraciéon donde la repeticion queda ligada a lo
real, a la tyché y al encuentro fallido2. La aparicion en 1973 del seminario XI
planted a Oscar Masotta y a sus alumnos de aquel entonces el problema de
compatibilizar la repeticion simbdlica -pensada con el modelo de La carta robada-
con el elemento real de la repeticion. En diciembre de 1974 Masotta dejd la
Argentina y el problema quedd para sus discipulos.

Si doblamos la transferencia siguiendo a la repeticion -simbdlica y real- obtenemos
uno de los antecedentes en juego en la acufiacion del término. Pero esta es la parte
local, y un tanto épica, de la historia. Se ha conceptualizado también la
transferencia psicotica —particularizada como una erotomania de transferencia- a
partir de un objeto por fuera de su articulacidon con el semblant y de la posicion del
analista como sujeto barrido.

La critica del término “transferencia real”, que es lo que nos proponemos aqui, es
instructiva.

En principio, équé entender por transferencia real? éQué quiere decir?

éSignifica que la transferencia es imposible? Sin duda, no. éSignifica que lo real se
transfiere? Todo indica que es la acepcion correcta en que debe entenderse el
término ya que la transferencia planteada como imposible es un absurdo, o, por lo
menos, algo que nos saca del campo del psicoanalisis. Este es el sentido del
genitivo que hay que elegir si planteamos los términos de la siguiente forma:
imposible de transferencia. Asi, lo real entra en relacion de transferencia aun
cuando solo sea bajo la forma del objeto (a) -y es en esa instancia que se piensa-.
Pero esta formula o no dice nada —puesto que consiste en la articulacion de siempre
de la transferencia y el objeto (a)-, o si dice algo, y se pretende permanecer mas o
menos fiel a la teoria de Lacan, convendria evitarla cualquier precio. Y esto porque
segln la teoria de Lacan y para producir con ella una férmula minima: /o real obliga
a suponer.

Esta formula es visible tanto en Proposicion -que relaciona la imposibilidad de la
relacion sexual y la necesidad de suponer al sujeto frente al significante faltante de
la diada sexual-, como en los cuatro discursos -la imposibilidad de las parejas en el
piso superior produce la suposicion de gobernar, educar, etc.- o en los nudos
borromeanos -lo real, tercero, producto de la imposibilidad de la relacidon sexual se
conjuga con el sujeto como supuesto-.

Si hay transferencia es porque lo imposible debe ser necesariamente supuesto al no
poder ser sabido. (La relacidén entre la imposibilidad de la diada sexual y el sujeto
como significante faltante es una articulaciéon habitualmente ignorada en la
literatura lacaniana.)

Observemos para concluir que si lo real obliga a suponer, mal podria transferirse la
causa de la transferencia (lo Unico al alcance del sujeto es suponer lo real pero no
como transferencia sino por la intervencidén de su sintoma).

H El presente articulo fue publicado en: http://trialectica.blogspot.com/, en Agosto de 2010.

106



Ademas, transferir la transferencia obligaria a generalizar la teoria -objetivo que no
parece estar en la mira de los autores que hemos nombrado aqui-. Que se
transfiera aquello que exige a la transferencia como su vehiculo es similar a
plantear que existe una traslacion espacial del espacio: un espacio que va de un
lado a otro (como si pudiera, Einstein mediante). Desde entonces nada podria
volver al mismo lugar y sin ningln anclaje seria necesario llamar a Italo Calvino
para que nos preste al viejo Qfwfq, ese personaje que en las Cosmicomicas hacia
una marca en un rincon del universo para eventualmente reconocerla doscientos
millones de afios después.

En todo caso, lo cierto, nos parece, es que la transferencia real esta en esquizo con
la confusién actual.

Notas

1. Se ha hablado, por ejemplo, de “una cara no sujeto supuesto saber de la
transferencia”.Asimismo, de "“la transferencia real cuyo imaginario no interesa como
fantasma”.

2. Seminario XI, Seuil, Paris, 1973, pp. 53-62.

107



TOPONIMIAS CLINICAS"

a) La clinica en Freud.

El sustrato de un suelo clinico es aprehensible de inmediato al lector de Freud. Al
contrario de lo que suele creerse, no es necesaria una lectura minuciosa y atenta
para ubicar los problemas clinicos que mueven la reflexion freudiana.

La problematica inicial del freudismo gira en torno a la etiopatogenia de la histeria.
Esta investigacion, que al principio era compartida por Breuer, se orienta con
rapidez hacia el ndcleo traumatico dando origen a problemas técnicos: las “capas
de cebolla”, por ejemplo, en Psicoterapia de Ila histeria, que figuran una
aproximacion sucesiva y dificultosa al trauma. Este y otros textos de aquellos afos
proponen problemas clinicos: la alucinacion paranoica y la histérica (en los
ejemplos que suministra Freud), la produccién de la imagen onirica. Es esto lo que
hace que la reflexion se ofrezca a la critica en cuanto es posible confrontar la
solucién provista con el problema planteado. En el caso de este esquema, una nota
de 1919, que transforma al modelo lineal en circular —al agregar la conciencia en el
polo perceptivo—, nos advierte que existen, en efecto, problemas no resueltos. El
texto y el esquema no coinciden. La direccidon regresiva del aparato no puede
explicar el analisis verbal de la alucinacion (la direccion regresiva no se encuentra
con palabras) asi como tampoco puede dar cuenta del valor de rebls de la imagen
onirical.

El historial de Dora, se sabe, es una extensién de La interpretacion de los suefos:
Freud habia pensado titularla Los suefios y la histeria. En el mismo sentido
Psicopatologia de la vida cotidiana extiende las leyes del proceso primario al sujeto
“normal”, es decir, a la vida cotidiana y la vigilia.

Gradiva, por su parte, interroga si el analisis de los suefios puede aplicarse a los
suefios no sofiados, a los suefios escritos por W. Jensen.

En 1915, en plena metapsicologia, la triparticion conciente-
preconcienteinconsciente sigue respondiendo al fendmeno del lapsus, exagerando
las cosas y saltando las complicaciones y los vericuetos diversos de este momento
de la produccién freudiana. Alguien quiere decir algo y se oye diciendo otra cosa.
No es una mala ilustracién de la metapsicologia y, aun a pesar de la precariedad del
ejemplo, se entiende que es a grandes rasgos aprehensible de qué nos habla Freud.

La segunda tdpica, que complejiza los primeros esquemas del aparato psiquico,
introduce la identificacion y la pulsion de muerte. Se observara que nos alejamos
de los datos primeros recogidos por Freud y que este modelo incluye la presencia
del psicoanalisis sobre la clinica. En primer lugar, por la crisis que sucede al
optimismo de los primeros afios de existencia del psicoanalisis, visible en una
disminucidén patente de la eficacia terapéutica de la interpretacion. Los nuevos -o
renovados—- “monstruos” engendrados por el psicoanalisis ya no movilizan las
mismas fuerzas. Pero también en razéon de una suerte de iatrogenia analitica cuyo
vector es la R.T.N. Lo cierto es que analisis y analista aparecen impresos sobre el
aparato psiquico, aunque solo sea bajo la forma de la identificacion.

En una linea similar se sitla Andlisis finito e infinito. Este texto ya no responde a un
problema previo al psicoanalisis. Responde, si es el caso, a un problema posterior a

H El presente articulo fue publicado en: www.elpsitio.com.ar/, el 24 de septiembre de 2007.
Posteriormente este escrito aparece en: http://trialectica.blogspot.com/, en Agosto de 2010
con el agregado de las notas a pie de pagina.

108



su practica: como termina (problema, hay que observarlo, semejante pero no
idéntico al de la cura).

Una situacion aparte vale para Tétem y tabu y Mas alla del principio del placer. El
primero es el verdadero texto de Freud sobre la transferencia en tanto su desarrollo
sostiene la pregunta: éQué habia antes? O bien: éQuién sabia antes? ¢Quién lo
sabia antes sobre esta relacion sexual que obtenemos ahora? Es un texto, pues,
exigido a Freud por su propia experiencia, aunque revestido con datos
antropoldgicos, de los que sabemos que no por casualidad fueron muy velozmente
procesados. De modo similar, el nuevo Edipo freudiano, Moisés -renovado en la
version Sellin/Freud- y un sector de Psicologia de las masas, se inscriben en la
misma reflexion.

Mas alla... es, tal vez, el texto mas especulativo de Freud. No obstante esto, se
abre sobre datos clinicos: la repeticidén, la R.T.N., la observacion que hizo Freud de
su nieto. Y aun cuando la biologia de Weismann (cf. cap. VI esp.) sea una
metafisica sobre objetos bioldgicos y Fechner otro metafisico que se ocupaba, como
podia, de establecer el sexo de los angeles, la pulsion de muerte no deja de
recordarnos algo de la posicion del analista: de algin modo adquiere un deseo mas
fuerte que los deseos que lo tientan en el pequefio mundo de su consultorio.
Recordemos que este texto no sélo se sitla en la crisis de los afios '20; contribuye
a precipitarla.

Hay aun articulos cuyo titulo mismo es clinico: Duelo y melancolia; Perturbaciones
psicopatdgenas de la vision; etc.

No queremos decir con todo esto que la elaboracidon de Freud sea empirista.

Queremos observar, en este recorrido somero, que la lectura de Lacan no descubre
el mismo suelo: la clinica no es alli visible ni aprehensible de primera intencion.
Debemos subrayar también que la complejizacion creciente del modelo freudiano se
acompafia de un principio, conocido en la epistemologia y la sociologia del
conocimiento: la presencia del observador y su influencia en el campo de los datos
que se estudian. Los esquemas, pues, en inicio basados sobre datos objetivos, si
cabe la expresidn, se hacen cada vez mas dialécticos.

b) Relacion sexual y totem en los cinco psicoanalisis.
Es curioso que no se haya observado que cada uno de los cinco psicoanalisis de
Freud presenta una forma de relacidon sexual2 y una representacion totémica.

Quiza la omisidon sea comprensible cuando se analizan los intentos de lectura
lacaniana de Freud; es mas dificil de explicar en la literatura analitica anterior a
Lacan.

En efecto, E/ hombre de las ratas presenta una relacion sexual anal y las ratas por
totem; El hombre de los lobos un coito a tergo y los lobos como representacion
paterna; Schreber copula con Dios asintéticamente, y es artifice de una prueba de
ordalia como las aguilas (cf. apéndice del historial); Juanito, filiado via los caballos,
a mas de la masturbacion, ha visto, segln cree Freud, una escena primaria (que no
se consigue determinar); Dora, aun siendo una joven e ingenua sefiorita vienesa,
conoce el coito oral, pero el téotem parece, en primera instancia al menos, ausente
de este historial3.

Agreguemos a esta lista a Leonardo, Un caso de paranoia contrario..., y Lo
siniestro. En Leonardo se trata también de una fellatio y el totem es la Mut egipcia,
figura androgina y partenogenética, deducida erroneamente por Freud a partir de
un recuerdo infantil que no ponia en escena a un buitre sino a un milano. Un caso

109



de paranoia contrario presenta una sobreimposicion de la paciente que acude a la
consulta de Freud con una escena primaria. Lo siniestro, basado en el relato de
Hoffmann, nos muestra, si no un coito escopico, al menos la atraccion en el terreno
escopico. Y El arenero, ino seria mejor El hombre de la arena en el estilo
freudiano?

Cuando los datos no alcanzan para determinar el tipo de relacion sexual o la
representacidon paterna en juego, las protofantasias vienen en ayuda de Freud.

Lo cierto es que la exposicion freudiana cubre, casi a la perfeccion, ambas
columnas, como si Freud las tuviera por requisito imprescindible de una
presentacion clinica adecuada4.

c) La equivalencia. Sintoma-orgasmo.

Si se quiere reflexionar sobre el punto anterior no puede desatenderse la
equivalencia entre sintoma y orgasmo que recorre la obra de Freud y se liga a la
satisfaccion sexual en cuanto ésta refiere al sintoma5.

¢Como pudo ocurrirsele a Freud este parentesco y donde hallarlo? En primer lugar,
en la sintomatologia de la histeria. Por ejemplo, en el arco de circulo -
representacién antitética del abrazo del coito—-, comdn en la época; y, mas en
general, en la fantasia inconsciente de la histeria (cf., p.e., Fantasias histéricas y su
relacion con la bisexualidad). No es menos cierto, en segundo lugar, que el modelo
fijacién-frustracién-regresion supone un fracaso del orgasmo (al eludir la primacia
genital) y la produccion de un equivalente. Por generalizacion llegamos a la teoria
economica freudiana, ya sea a la descarga o a la funcién homeostatica del sintoma.
Pero, al revés, el desarrollo psicosexual supone el orgasmo. Que las fases oral y
anal -y no hay movilizacion gay que pueda conseguirlo- no puedan producir, de
hecho, una forma de orgasmo especifico y propio las predestina a subordinarse a la
genitalidad. No sin razon la referencia al orgasmo infantil es tan escasa en la
literatura analitica6. La teoria de la histeroepilepsia, en tercer lugar, vuelve sobre
esta equivalencia. Freud asimila la ausencia epiléptica y el orgasmo en términos de
“una pequefia muerte” (cf. Dostoyevski y el parricidio, O.C., p. 3006).

En cuarto lugar, la descripcidén de ciertos sintomas (para no hablar de la angustia) y
el orgasmo presentan signos similares: respiratorios y cardiovasculares, en
especial.

Esta equivalencia -y es lo que nos importa- es también aprehensible en los
historiales: en la afonia y la tos de Dora (que remiten a una fantasia de fellatio); la
condicion erdtica del Hombre de los lobos (la mujer en cuclillas); el goce de las
ratas (que remite a un coito anal en el Hombre de las ratas); la voluptuosidad de
Schreber (de la que participa el coito con Dios); la masturbacién de Juanito (que se
ve amenazado por el caballo y atrapado en el incesto).

d) La inversion lacaniana.

En Lacan la situacion respecto de la clinica es bien diferente. No hay mas que unas
pocas referencias a ella y, hay que decirlo, en principio no se sabe de qué nos habla
—siempre fue un matematico: hablaba de Freud—. Asimismo, la sofisticacion y la
dialectizacion crecientes —aunque siempre precaria, puesto que la dialéctica no
conviene al psicoanalisis— de la teoria freudiana se detienen. No se trata ya de la
influencia de la existencia del psicoanalisis sobre la clinica ni de la interaccién entre
ambos términos. La clinica desplaza su eje hacia el analista y se vuelve, aunque
parezca una necedad, una clinica del deseo del analista, o aun, sin eufemismos,
una clinica del analista.

110



Es el analista mismo el interesado en cuestion. Sin observar esta inversion no
puede comprenderse de qué habla Lacan. Y aunque éste reexamine la clinica
freudiana, lo que cuenta alli es el deseo de Freud?.

Si bien este movimiento hacia el deseo del analista se construye paso a paso y
aparece con un perfil solido después de mas de diez afios de ensefanza, los
seminarios anteriores tienden hacia él, asi como, podria decirse, la teoria de Lacan
tiende a Proposicion del 9 de octubre. Texto clave con posterioridad al cual ya no
hay referencia clinica ninguna. (Excepto una mencion, en el seminario XVI, a un
caso de Helen Deutsch, pero citado a propdsito de la disyuncidon saber/poder, y no
en funcion de un interés dirigido al caso mismo.)

Esta suerte de teoria generalizada que concurre hacia el deseo del analista -0 hacia
el objeto (a) si se prefiere, hacia un Universal de la falta- ha producido, creemos, la
desaparicion del género “historial”, que pierde sentido y alcance en esta
perspectiva.

Debemos suponer también que no se ha realizado un analisis serio (que extraiga
consecuencias) de la posicion que Lacan adopta sobre la clinica freudiana. Se
mezclan, en las revisiones que se han hecho, épocas disimiles de Lacan. Los
analisis en el seminario IV de los historiales freudianos, por ejemplo, acuerdan con
el esquema L y se corresponden con él, pero son ajenos e incompatibles con
Proposicion.

e) Freud como enigma.

Si en Freud situamos, en el terreno clinico, una forma de relaciéon sexual y de
totem, en Lacan por el contrario, no hay relacién sexual ni, en consecuencia,
filiacion que no sea bastarda. La relacion sexual encuentra su lugarteniente en el
objeto (a) y la clinica lacaniana no es una clinica del padre -el padre es un
sintoma-, como tampoco una clinica del sintoma, es una clinica del fantasma. Y
también de la presencia, de la pulsion.

Pero hay que deducir -situado el fantasma, el deseo de Freud y liquidado el
referente que constituia la relacion sexual- que Freud se vuelve enigmatico.

Lacan hace desfilar los conceptos freudianos en la via del deseo de su creador.

El saber de Freud se torna asi una referencia fundamental del campo psicoanalitico
pero perdiendo, al mismo tiempo, contenido y eficacia. Y lo que cuenta no es ya
este saber en si mismo, sino Freud como representante del saber8. Nos vemos
frente al saber supuesto. La teoria freudiana es asi la inmensa maquineria del saber
supuesto. Si no podia haber descubrimiento del lugar sin asignarle contenido —como
dijo Lacan-, tampoco podia haber inconsciente sin Edipo. El saber supuesto, esa x,
fue supuesto bajo alguna forma. Pero hay inconsciente porque estan esos términos
alli —esos significantes amos, como los llamaba Lacan—, y no al revés, puesto que el
inconsciente no podria justificarlos. Los términos de la deduccién pueden invertirse
y el proyecto freudiano pasa a ser examinado “del revés”.

Del cifrado del suefio, su contenido manifiesto, la condensacion y el
desplazamiento, la asociacidon libre y la interpretacion, el padre freudiano, las
formaciones del inconsciente, solo hay que eliminar la hipdtesis del inconsciente
para convertir todo en un enigma: el inconsciente —parafraseando a Lacan— no es
lo que suponemos, es lo que nos hace suponer.

En este nivel, la ortodoxia de Lacan es un problema indecidible. Al mutar el campo

hacia el deseo de Freud ya no puede resolverse: Lacan es y no es ortodoxo, puede
prescindir casi completamente de Freud y no puede existir sin él. (Y una figura

111



proxima, Aristoteles, siempre presente en la consulta.) Pero, en otro sentido,
también el texto de Lacan adquiere la forma del saber supuesto, hay subduccién del
saber. Y, para producir una férmula, habria que decir que en Lacan el rigor es el
envase. No se ensefia nada. El producto es otra cosa: no lo que acostumbramos a
comprar y vender bajo esa etiqueta.

f) Relacion sexual y final del analisis.

Si el sintoma en la obra de Freud dificulta la relacion sexual, si el orgasmo
masculino —-como lo observé Lacan- es el modelo privilegiado de satisfaccidon
(“Freud -decia Lacan- se prosterna ante el goce falico”), en Lacan la solucién del
sintoma corre por cuenta del fantasma, el sintoma desaparece cuando se
desvanece lo que obtura la ausencia de relacion sexual. Se ve asi qué detenia a
Freud y por qué Lacan lo ha retomado desde Andlisis finito e infinito, aporia mayor
del freudismo. Para concluir, éno es un dato extrafio que el psicoanalisis disponga
en escena, cuando se trata de la teoria de Lacan, dos de los objetos que teoriza: la
mirada y la voz? La importancia capital de estos dos objetos forma parte del
setting, en esquizo. Y, o bien esto les resta veracidad, o bien debemos considerar
gue la esquizo tiene una importancia particular en la transferencia analitica, que ha
sido descuidada y que deberia llevar al terreno pulsional —bastante esquivado por
cierto en el abordaje clasico de la transferencia-.

Notas

1. Cf. Sigmund Freud, Obras Completas, Biblioteca Nueva, Madrid, 1973, pp. 674 ss. Las
parcializaciones que el lector sin duda encontrara en el articulo, aunque yo haya tratado de
evitarlas, se deben a la amplitud del campo examinado, al que aludo en diversas
oportunidades, a veces con audacia, y con relacién a aspectos distintos. De este campo sélo
pretendi cernir algunos ejes como si fueran un juego de toponimias: enunciados que escapan
a la lectura por su magnitud; el ojo no los abarca. Asimismo, hay ciertas ideas que aparecen
indicadas y no adquieren desarrollo. Esto obedece a que forman parte de un programa, o
sugieren una investigacién, pero no son aqui objeto de exposicidén sistematica.

2. Otra opinidén se hallara en el seminario XVIII. Lacan hace alli toponimias pero en un
sentido bastante opuesto al que intentamos aqui. “¢Se puede decir que, por ejemplo, Freud
formula esta imposibilidad de la relacién como tal? Yo lo hago porque, es muy simple de
decir, porque esta escrito... En fin, a lo largo y a lo ancho de su obra. Estad escrito en lo que
Freud escribid: solo hay que leerlo.

Dentro de un momento van a ver por qué no lo leen (...) La letra, bien entendida, esta fuera
del alcance de la explicacion del espacio” (cf. D’un discours qui ne serait pas du semblant,
inédito, leccion del 17-3-71). A grandes rasgos, como sobre un mapamundi, Lacan sitla
sobre los mitos freudianos la imposibilidad de la relacién sexual. Lo propio del mito, dice
Lacan, es pertenecer al escrito (cf. ibid.) Edipo es dictado a Freud por la insatisfaccion
histérica; Totem y tabu resulta de sus aporias con el tratamiento de la histeria; en Moisés, el
mas joven es el Unico histérico del harén, son los lugares donde se lee la ausencia de
relacion sexual en Freud.

Sea como sea, mientras nuestro articulo se dirige a los cinco psicoanalisis, Lacan centra su
desarrollo en la vertiente mitica del freudismo. De hecho es probable que la conclusién a la
que llega la lectura de Lacan no sea contradictoria con nuestra observacién: Lacan no dijo
que Freud hubiera extraido consecuencias de su trilogia de mitos. La lectura de Lacan, asi
como la relacion entre los discursos, define la precedencia por la imposibilidad de la
estructura. Por esto, puede decirse que la imposibilidad de la relacion es y no es un dato
freudiano. Dejemos claro, en todo caso, que la via freudolacaniana que Lacan parece sugerir
no nos parece aconsejable. (En las lecciones del 19-5, 9-9 y 16-6 de 1971 de D’un
discours... hay otros

desarrollos sobre este tema.)

3. Freud no se atrevid quiza a indicar el tétem en una representacién femenina y mitoldgica.
En efecto, Dora, cuyo verdadero nombre era Ida Bauer, es una designacion poco casual para
titular el historial. Dora proviene del verbo griego Doréo, regalar, y, como es obvio, remite a
Pandora. Recordemos, asimismo, que al desposarse de Epimeteo, Pandora lleva como
presente al cielo una caja que contiene todos los males. Estos, al ser abierta, se expanden
por la tierra y solo queda en el fondo de la caja la esperanza.

Podemos, pues, tomando en cuenta este dato, proponer el siguiente cuadro que cubre los cinco
psicoanalisis:

112



CASO REL. SEXUAL TOTEM CORRELACION SINTOMA/SATISFACCION

Dora impotencia paterna; | Pandora los regalos cubren afonia, tos, oralidad de
coito oral (fellatio) la impotencia Dora
Juanito | masturbacioén caballo amenaza de angustia, miedo

castracion

H. de las| coito anal ratas suplicio de las goce anal
Ratas ratas
Schreber| transexualidad aguilas prueba de ordalia nervios de la voluptuosilidad
coito asintotico
con Dios
H. de los| coito a tergo lobos la escena primarial| observacion de condiciéon
Lobos erotica: mujer en cuclillas

En Freud, la castracién, en tanto es planteada como posible la relacién sexual, hace
obstaculo, imposibilita la unién de los sexos, es decir, genera sintomas (equivalentes
orgasmicos, sustitutos de la relacién). En cuanto a Lacan, la castracion permite que lo
imposible sea deseado, genera el goce que llamamos sexual. La prohibicion de lo imposible
produce deseo. En otro lado recurrimos a un ejemplo tomado del humor masoquista: una
pileta de natacion y un cartel que dice “iProhibido respirar debajo del agua!”

En un nuevo grafico:

Relacién Sexual Castracion Género
Freud posible (neurosis) imposible tragedia
Lacan imposible posible (deseo) comedia

Con esta distribucion se visualiza el cambio de signo que va de la imposibilidad a la
prohibicién, del goce al deseo, de la relacidon sexual al complejo de castracién. Y, en otro
sentido, el giro de la tragedia a la comedia.

4. La escena visual, tan citada en Traumdeutung, tiene un estatuto similar al de la
protofantasia de escena primaria: estd alli, supuesta, siempre presente y, en muchos
sentidos, sobrevuela todo. Esto muestra a las claras la importancia de la cuestion.

5. Sigmund Freud, O.C., Generalidades sobre el ataque histérico. Freud escribe: “La pérdida
de conciencia, la “ausencia” del ataque histérico, proviene de aquella pérdida de conciencia
fugaz pero innegable, concomitante al grado maximo de toda satisfacciéon sexual intensa
(incluso la autoerdtica). En las ausencias histéricas concomitantes al orgasmo en algunas
mujeres jovenes es donde mas claramente puede comprobarse este proceso (...) El
mecanismo reflejo del coito, pronto a desarrollarse en todo suelo, masculino o femenino, es
el que muestra en el ataque histérico a la libido reprimida el camino conducente a la
descarga motora” (p. 1360).

6. La existencia del orgasmo infantil resulta una amenaza importante para el modelo del
desarrollo psicosexual, la primacia genital, etc. Otra amenaza proviene del erotismo
respiratorio (cf. J. Lacan, Ecrits, Seuil, Paris, 1966, p. 817), pero en un sentido diferente: la
respiracion no se corta.

7. En términos hegelianos y lacanianos -ila historia del psicoanalisis puede reescribirse e
interpretarse desde aqui!-: cuando el deseo de Freud sea idéntico al deseo del analista -una
de las aristas mas agudas e interesantes del viejo tema del pase- se habra cumplido otro
tramo de la historia del psicoanalisis, y con toda tranquilidad podremos olvidar a Freud.

8. Con la expresion “Freud como representante del saber” aludo a la
Vorstellungsreprédsentanz freudiana, aplicdndola a su creador. El saber de Freud se desliza
mediante esta operacion de un sentido a otro del genitivo. Como en el representante de la
representacién -donde no se puede decidir si el representante representa-, el saber de
Freud no es un saber sabido. Esta operacion sobre Freud, aunque nunca se la halle situada

113



en el centro de la problematica y se sitle un tanto desplazada, es uno de los puntos del
programa lacaniano (cf. J. Lacan, seminario XIII, inédito, leccidén del 12-1-66, p.e.).

114



SOBRE EL SEMBLANT"

El problema de traduccion.

Es necesario aclarar que el vocablo francés semblant no es, como se dijo, un
invento de Lacan. El término pertenece al francés antiguo (como sustantivo) y es
de uso corriente como locucion adverbial. El Robert registra las siguientes
acepciones:

—Vx. (fr. antiguo) Apariencia (opuesta a real). Faux semblant: apariencia
engafiosa. Un semblant de..., alguien que tiene la apariencia de, que no es
realmente.

—Cour. (corriente) Faire semblant de..., darse la apariencia de, hacer como si...
Fingir. “II croyait que j'avais fait semblant d’oublier” (Mauriac).

El empleo del vocablo en Lacan sélo actualiza la acepcion que atane al sustantivo,
pero no lo acufia. Este empleo tiene dos caracteristicas visibles:

—Lacan no opone semblant a real (o realidad) como en la primera acepcion del
Robert. El semblant es semblant en si mismo, no por oposicién a una referencia
donde su caracter ficticio se disiparia o hallaria su medida.

—En tanto el término semblant califica el lugar del agente en la teoria de los cuatro
discursos y en cuanto ese lugar es ocupado por un “protagonista”, la expresion
remite a un hacer. Por esto el vocablo, aun en su uso sustantivado, permanece
continuamente ligado a la locucién adverbial (el empleo corriente que figura en el
Robert): hacer semblant es faire semblant de..., analista, profesor, amo o
deseante. Hay, pues, un doble sentido constante.

Por esta razon la traduccion castellana por apariencia es mas apropiada. El término
semblantel, por el contrario, nos parece menos adecuado. Ese término introduce
semas que la expresion francesa no registra, el rostro por ejemplo, y pierde en
parte el juego de palabras: en el semblante no se finge, se pone la cara.

No podria objetarse que apariencia se opone, en el vocabulario castellano, a
realidad. En el francés ocurre lo mismo, segin vimos. Ambos términos se oponen a
realidad en sus respectivos idiomas. Y, en cualquier caso, semblante también se
opone a realidad. Es probable, no obstante estas observaciones, que la traduccion
por semblante intente recoger el juego de palabras que algunos textos de Lacan
introducen con sembler (semejar)2 y la derivaciéon etimoldgica de la expresion
semblant. Por ese lado, deviene un poco mas sustentable.

Pasemos a ver con mas detalle el uso que hace Lacan del término semblant ya que
una manera de abordar un hecho linglistico es delimitar sus empleos.

El empleo lacaniano.

I. Como sustantivo: La mayor parte de las referencias que Lacan hace al término
semblant lo presentan en su forma sustantivada. Veamos una lista de aquellas que
consideramos mas importantes: “(El analista) es en tanto que (a) que ocupa esta
posicién del semblant” (Seminario XIX, ...ou pire, leccion del 10-5-72).

H El presente articulo fue publicado por primera vez en: “TERCERA PARTE: EL SABER
SUPUESTO”, pag. 129, en su libro: “EL SABER SUPUESTO"”, Alfasi, Buenos Aires, 1989.
Posteriormente fue publicado en: http://trialectica.blogspot.com/, en Agosto de 2010.

115



“(...) se trata de hacer que aquél que llena aqui la funcién de (a) tenga una
posicién (...) tenga la posicion del semblant” (ibid., 14-6-72).

“La polucion mas caracteristica en este mundo es la del objeto (a) del que el
hombre toma (...) su sustancia (...), es por deber hacer de él en su cuerpo, en su
existencia de analista, una representacién, que mira mas de una vez” (ibid., 14-6-
72, el subrayado es mio).

“Es porque el analista como cuerpo (en corps) instala el objeto (a) en el lugar del
semblant que hay algo que existe y que se llama el discurso analitico” (ibid., 21-6-
72).

“(...) el analizante analiza con esta mierda que le propone en la figura del analista
el objeto (a)” (ibid.)

Otras menciones del término se hallan en L’étourdit: “¢Cémo el objeto (a), en tanto
gue es aversion respecto del semblant donde el analisis lo sitla, como se soportaria
de otro confort que el grupo?” (cf. L’étourdit, Scilicet n° 4, Paris, 1973, p. 31).

“Esto es de lo que el psicoanalista ha tomado funcidn al situarlo por su semblant. El
analizante no termina mas que al hacer del objeto (a) el representante de la
representacién de su analista” (ibid., p. 44).

Y en el seminario XX leemos: “"No es necesario creer que somos de alguna manera
nosotros mismos quienes soportamos el semblant. No somos incluso semblant.
Somos en la ocasiéon lo que puede ocupar el lugar, ¢y hacer reinar qué? —el objeto
(a)—. El analista, en efecto, de todos los 6rdenes de discurso que se sostienen
actualmente (...) es aquél que al ubicar el objeto (a) en el lugar del semblant, esta
en la posicion mas conveniente para hacer lo que es justo hacer, es decir,
interrogar como del saber lo que pertenece a la verdad” (Encore, Seuil, Paris, 1975,
p. 88, el subrayado es mio).

Extraigamos algunas conclusiones de este listado. En primer lugar, hay que
observar que la articulaciéon del objeto (a) y el semblant pone en juego una
operacion de disyuncion que Lacan llama “aversion”. En este sentido, considerada
la relacién entre (a) y semblant como aversion, los desarrollos lacanianos sobre
este tema contindan estrictamente la operacion fundamental que, dos afos antes,
se introdujo a propdsito del acto analitico: el deser del sujeto supuesto saber es
aqui retomado en términos de esta disyunciéon. Hay que advertir entonces, es
nuestra segunda observacion, que el analista es (a) para ocupar el lugar del
semblant y no al revés. Fingiendo ser analista se estd en la impostura, muy
simplemente. No basta fingir ser analista para alcanzar el semblant. El discurso
lacaniano, el postlacanismo, ha girado en buena medida en esa direccion invirtiendo
por completo los términos de la referencia que citdbamos de Encore.

Se hace un uso indiscriminado y masivo del término semblant y se piensa haber
encontrado una clave de la practica analitica en el “hacer semblant de (a)”. Lacan,
como recordamos mas arriba, era mas prudente: “No somos incluso semblant”,
decia.

El lugar del semblant se ocupa de modo analogo al del sujeto supuesto saber:
cuando hay deyeccién del analista es porque hubo sujeto supuesto saber, y si hay
aversidn es porque se ocupd el lugar del semblant. La teoria de los cuatro discursos
exige un desarrollo previo que precise la posicion del analista y por esa razoén el
acto analitico es la base de estos desarrollos. No hay acceso al problema del
semblant sin entender cabalmente la operacidn de deser y todas sus implicaciones.

116



Por otro lado, recordemos que en L’étourdit Lacan relaciona el semblant (y sus
dificultades) con el confort del grupo. Como diria Proposicidon, en relacion al
semblant el psicoanalisis en extension (punto imaginario de fuga) invierte los
términos. Lo hemos visto.

II. Como locuciéon adverbial: Este uso es escaso en Lacan y queda indicado
implicitamente en el juego de palabras. Citemos, de cualquier modo, una
referencia: “El psicoanalisis no accede alli mas que por la entrada en juego de Otra
ditmention, la que se abre porque el conductor (del juego) “hace semblant de ser el
efecto de lenguaje mayor, el objeto con el que se a-nima el corte que permite por
alli: es el objeto (a) para llamarlo por la sigla que lo afecta. Esto el analista lo paga
debiendo representar la caida de un discurso, después de haber permitido al
sentido cernirse alrededor de esta caida a la cual se consagra”3.

El analista hace semblant, Lacan lo dice aqui claramente, representando la caida el
(a); esto le da un sentido muy diferente (al que se considera habitualmente) a la
frase. La impostacion no tiene retorno; quiza por esto Lacan hacia de la honestas la
condicion de ejercicio del analisis. La idea de hacer semblant de (a) termind por
imponer el uso de un modelo en el cual se piensa al analista de modo formal y el
objeto de modo real. ¢éComo va a ser el analista objeto (a) si el objeto (a) es real?
Férmula expresada mas de una vez por un lacanismo bien pensante.

La expresion es poco usada por Lacan, lo dijimos, y esto obedece a que es
pleonastica. ¢Qué significa hacer semblant (fingir) de (a)? El (a), como se sabe, no
tiene ser4. En todo caso, se parece él mismo al ser. Veamos, a partir de esta
observaciéon, como puede transformarse el enunciado de Lacan.

1. El analista hace semblant de (a).

2. El analista finge (a).

3. El analista finge ser un objeto que no tiene ser.

4. El analista finge ser (sin ser) lo que es (sin tener ser).

El semblant, como en el titulo del seminario XVIII, De un discurso que no seria de
la apariencia, introduce una suposiciéon de inexistencia: la ficcion de la ficcién, su
imposibilidad. Algo similar ocurriria si se piensa en la posibilidad de transferir la
transferencia, enunciado que Lacan ha calificado como desviacién notoria: “Muy
lejos de esto, cuando se oponen las tres formulas de las que la primera, desde hace
mucho tiempo acufiada por nosotros, enuncia: no hay Otro del Otro, dicho de otra
manera, no hay metalenguaje, del que la segunda reenvia a su inanidad la cuestion
de la que el entusiasmo ha denunciado que hace escision de nuestra palabra: épor
qué no dice la verdad de la verdad?, del que la tercera da la continuacién que se
anuncia: no hay transferencia de la transferencia” (cf. Ornicar?, n® 29, Navarin,
Paris, 1984, Comptes rendus d’enseignement, 1964- 1968, p. 15).

El semblant y el analista.

En el semblant y en tanto no hay un ser del (a), el analista es objeto (a). No hay
ninguna contradiccion entre la posicion del analista como semblant del objeto vy
como objeto (a) real. Si se oponen estas dos concepciones, si se habla de dos
concepciones, es porque se esquiva lo que esta en juego. Es evidente al seguir el
desarrollo del Seminario, en particular el pasaje que va del seminario XV al XVIII,
que Lacan no se encuentra, en ningdn momento, en la necesidad de volver sobre
sus conceptos o aclarar por qué hablo del analista en términos de objeto (a) real
—en el seminario XV ese tipo de referencia se halla por todos lados— y por qué
comienza luego a hablar del analista como semblant. Y esto ocurre porque no hay

117



ningun cambio de terminologia. El problema no existe. Vedmoslo de otro modo. Si
aceptamos que el analista es semblant de (a), en el sentido de que provee una
representacién del (a), introducimos subrepticiamente un modelo (incluso podria
decirse que introducimos una estructura “a distancia de la experiencia”5 uno de
cuyos polos, seguin deciamos, es formal —el analista— y el otro real —el objeto—.
Esto comporta una fe ingenua en Lacan como una teoria de la estructura y su
aplicacion subsiguiente mas o menos dogmatica. Otra consecuencia de este
“modelo” es que el objeto reenvia, porque adquiere representacion en el analista,
no siendo ya pura presencia, Dasein del sujeto. El modelo, como siempre ocurre,
exige una teoria de la representacién a la que recurrir.

En Lacan —y aunque en ocasiones esta disposicion parece escaparle, hay cierto
deslizamiento en algunos textos—, al contrario, el semblant y el (a) aparecen en
una relacién similar a la del protestantismo y el catolicismo, cuando el seminario
examina la conjuncion de la tarea (asociacién libre) y el acto (deser)6. No hay alli
contradiccion entre la obra (el opus Dei de los protestantes) y la fe (del
catolicismo). éLa hostia y los sacramentos son Cristo o sélo lo simbolizan? Esta
disyuncion vale toda vez que se pueda mantener la distancia entre la
representacién y la cosa, es decir, es una pregunta propia de una teoria de la
representacidon. El objeto (a) no la admite. El semblant es el ser que se produce
cuando se finge ser. No es la apariencia que resulta del ser (via que conduciria a
una fenomenologia o a la teoria de la representacion) sino el ser de la apariencia7.

Cuando, como analista, aparento ser, el ser no esta en el referente al que apunta
mi apariencia, sino en que estoy aparentando. El analista cuando parece no es lo
que parece, es que parece. Como el mago del que nos habla Lacan en La carta
robada, nos engafia verdaderamente cuando nos muestra el truco. El ser de la
apariencia, asi considerado, no tiene correlato y por esto el uso de Lacan no lo
opone a real; no tiene correlato porque implica lo imposible. Hay que distinguir lo
que uno quiere fingir (ser el (a)) del punto al que fingir nos arrastra. Fingir que se
es analista no tiene otro valor que el de introducirnos en el dominio de la ficcidn.

Hay aqui un deslizamiento que hace pasar el problema del semblant de (a) al
semblant de analista. Hacer semblant de analista es otra historia, como se dice. El
problema esta en el objeto (a) y no en los prejuicios (o los ideales de la comunidad
analitica) de una practica. Ser semblant de analista se dirige a sostener un prestigio
y no a sostener la transferencia.

Eliminada la distancia entre el ser y la apariencia las cosas giran en redondo y tanto
podria decirse que en el lugar de la apariencia, y porque el (a) no tiene ser, el
analista es objeto (a), como lo inverso, a saber: que siendo analista (en el ser), y
porque la apariencia del (a) es el ser, el analista es semblant de (a). La razon por la
cual se tomd decididamente este segundo valor del enunciado de Lacan (ya
subrayamos que es dificilmente hallable en su ensefianza) es que permite, al
remarcar la apariencia del ser respecto del objeto (a), utilizar la teoria como un
modelo desplegado entre el ser y la apariencia. Pero esto es algo que el enunciado
de Lacan no permitia; este movimiento se posibilita al tomar la idea aislada de su
sentido inverso. Se asegura asi como ser analista, es decir, se termina dando
vuelta todo y promoviendo una identificacién al objeto (a). La Proposicién y todo el
seminario XV investigaban justamente en sentido contrario, écomo se produce el
salto del pase despejada la identificacién?8. Otro deslizamiento de traduccion.

Puede percibirse ahora por qué razon se ha traducido el titulo del seminario XVIII
como De un discurso que no fuese semblante9, cuando la expresion francesa dice:
D’un discours qui ne serait pas du semblant. Lacan comenta en la leccion inaugural
del seminariol0 que se trata de formular una hipotesis bajo forma negativa. Para
esto utiliza el verbo en tiempo condicional /serait/ y no en subjuntivo /fuese/ como

118



se lo traduce. iOjald no fuese semblante ese discurso!, parece decir la traduccion.
Se pierde asi el valor negativo de la hipdtesis que Lacan pretende haber introducido
por primera vez en la historia de la ldgica.

Un segundo error: la desaparicion de la particula /du/ en el castellano. Y, por lo
mismo, la desaparicion de los dos sentidos del genitivo, objetivo y subjetivo, que
reglan la economia del discursoll. La apariencia es, entonces, un hecho producido
por el discurso y no podria jamas ser lo que lo produce a él.

Formulacién correlativa, segin se puede observar, a que sea el analista quien
produzca el semblant, aquél que lo domina en la direccion de la cura. Esta forma de
considerar los hechos exige que el semblant se limite al efecto de discurso. El
discurso analitico, en esta concepcidon errénea, domina la apariencia. Y lo consigue
cambiando de discurso.

Notas

1. Véase la nota a la traduccién del seminario XX (Aun, segun reza el titulo de la versién
castellana), Paidds, Barcelona-Buenos Aires, 1981, p.8. El equipo de traductores se explaya
alli sobre su preferencia por el término “semblante”.

2. Cf. Nomina non sunt consequentia rerum, leccion del 8-3-77 del seminario XXIV, en
Ornicar? n° 16, Navarin, Paris, 1978, p. 7; y L’étourdit, Scilicet n® 4, Seuil, Paris, 1973, pp.
24y 48 p.e.

3. Otras referencias al tema del semblant se hallaran en el seminario XIX; en las charlas de
Sainte-Anne (2-12-71); en el seminario XXIII (16-3-76); en La troisieme, en Lettres de
I’Ecole freudienne de Paris, n® 16, Paris, 1975, pp. 177-203, cf. esp. pp. 182-183, 185 y
187; en Scilicet n°® 5, Seuil, Paris, 1975, pp. 6 y 8; y por ultimo en el nimero 6/7 de Scilicet,
Seuil, Paris, 1976, pp. 62-63. (No es, por supuesto, una lista exhaustiva.)

4. “El objeto (a) (...) es ser sin esencia como son sin esencia todos los objetos (a). Es lo que
los caracteriza. Objetos sin esencia que estdn o no, en el acto, para evocar esta suerte de
sujeto que —lo veremos, es el sujeto del acto, de todo acto diria— en tanto sujeto supuesto
saber en el final de la experiencia analitica es un sujeto que no esta en el acto” (seminario
XV, leccién del 10-1-68). O, mas claramente todavia: “Autorizarse (a ser analista) todavia
puede andar, pero serlo es otro asunto. Aqui se forja evidentemente lo que enuncié acerca
del verbo ser. El analista, yo lo desoy: el objeto (a) no tiene ser” (seminario XXI, leccion del
9-4-74, el subrayado es mio). Para todo este punto de la ensefianza de Lacan hay que
remitirse también al seminario XV (esp. al objeto (a) que se define alli como deser del sujeto
supuesto saber), a Proposicion (en el mismo sentido) y puede consultarse también el
seminario XII (16-6-65), donde Lacan aclara que el objeto (a) no viene a completar al ser (a
raiz de una intervencion o de una comunicacion personal de alguien que entendia el (a) en
términos tomistas).

5. Cf. Ecrits, Seuil, Paris, 1966, p. 649.

6. Seminario XV, leccién del 7-2-68.

7. Carlos Faig, La transferencia supuesta de Lacan, Xavier Boveda, Buenos aires, 1984, p.
102.

8. Seminario XV, leccion del 13-3 y 20-3-68, p.e.

9. En la solapa de la edicion castellana del seminario XX, op. cit.

10. Seminario XVIII, leccién del 13-1-71.

11. Ibid

119



LA CIENCIA FICCION A PARTIR DE UNA REFERENCIA LITERARIA DE
O
LACAN

Si la ciencia ficcion nos habla del sujeto supuesto saber y la metafora de la relacion
sexual, éhay conexion entre estos datos? El mutante, verdadero subgénero de la
ciencia ficcion, parece definirse por esos dos hechos. Es una transaccion entre Plan
y Generacion, entre el SSS vy la relacion sexual. El mutante es reabsorbido por el
sujeto supuesto saber, la novela lo explica. Aludimos a diversos ejemplos al pasar:
la Gestalt de Sturgeon, el Mulo en la Trilogia de Asimov, Tom en las Crdnicas
marcianas.

El 28 de febrero de 1962 Lacan vuelve a mencionar el proyecto de analizar, con
interés psicoanalitico, los Fundamentos de la aritmética, de Gottlieb Frege. Segun la
version “pirata” del seminario, expreso lo siguiente: “Para volver sobre el nimero,
del cual puede sorprenderlos que yo haga un elemento tan evidentemente separado
de la intuicién pura, de la experiencia sensible, no voy a hacerles aqui un seminario
sobre Foundations of Arithmetic, titulo inglés de Frege, al cual les ruego referirse
porque es un libro tan fascinante como Crdnicas marcianas, donde veran que no
hay ninguna deduccién empirica posible de la funcién del namero (...)".

Durante bastante tiempo pensé que esta rara referencia obedecia Unicamente a una
simultaneidad de lecturas; o, para decirlo de otro modo, que Lacan estaba leyendo
los dos libros al mismo tiempo. Sin embargo y aunque el libro de Ray Bradbury sea
un clasico del género, la mencidn de la ciencia ficcion es excepcional en su obra. Si
la memoria no me engafia y no olvido lecturas, es la Unica referencia existente. Con
todo, lo que parece no ser mas que un paralelismo forzado y caprichoso, tiene una
razon profunda. No sé si esta razdén era conocida por Lacan, pero esta es una
suposicion de la que es necesario prescindir en la lectura. También se escribe mas
alla de lo que se sabe y dice, y no hay por qué hacer psicologia sobre ello.

El texto de Bradbury es, a simple vista, un relato repetido. Cuatro veces se pisa
suelo marciano y cada vez se llega otra vez y por primera vez. El acontecimiento no
se inscribe en razén de que no hay conquista. El contacto con Marte no es empirico.
La estructura del relato contiene, pues, indicaciones homodlogas a las del texto de
Frege: no hay génesis empirica y la inscripcién es aprés coup. Marte y la conquista,
el cero y el uno, el planeta y el imperio.

Lacan lamentaba, hacia el final de su vida, no haberle prestado mas atenciéon a la
ciencia ficcion. ¢Por qué? Piénsese en Odisea 2001, en Solaris -su analoga rusa-,
en Alien. En estos tres clasicos del cine de ciencia ficcidn una bizarra forma de
engendramiento se sustituye a la relacidn sexual. Desde el bebé césmico de 2001
hasta el pulpo que copula con el astronauta ipor la cara!, pasando por el doble
surgido de ese mar plastico o metalico de Solaris, donde no falta el amor humano.
Pero volvamos a la literatura, la Gestalt de Sturgeon en Mas que humano es
nuevamente una forma bizarra de relacién sexual. Recuerdo ahora unos cangrejos
mecanicos que encuentran en una isla desierta la forma de reproducirse en no sé
qué cuento recogido en una antologia de Bruguera. La busqueda de Ballard en una
sexualidad agresiva y automovilistica, de cicatrices eréticas. Unos extrafios seres
cuyo ciclo de reproduccion se cumplia en tres etapas; el misterio del relato consistia
en permanecer durante toda la narracién en la primera de ellas. Unos seres
invisibles que cada tanto violaban a las mujeres terraqueas -con influencias
notables de Mauppassant-. Respecto de este Ultimo tema, recuerdo otra pelicula, El

H El presente articulo fue publicado por primera vez en: “TERCERA PARTE: EL SABER
SUPUESTO”, pag. 129, en su libro: “EL SABER SUPUESTOQ”, Alfasi, Buenos Aires, 1989.
Posteriormente fue publicado en: www.elsigma.com/, el 10 de Agosto de 2007.

120



pueblo maldito, que muestra la evolucion de un grupo de nifios cuyos padres son
extraterrestres y sus madres terraqueas. Y creo que no vale la pena seguir. La
ciencia ficcion, como la transferencia analitica, sustituye a la relacion sexual. Todo
parece indicarlo asi.

Pero, por otro lado, recordemos El ciclo de Trantor, la trilogia de Isaac Asimov
sobre las Fundaciones. El psicohistoriador Hari Seldon es capaz de predecir el futuro
del Imperio Galactico durante mil afios. El mismo tema, menos ambicioso y mas
oculto, se halla en 1984 de G. Orwell y Alphaville de Jean Luc Godard: la Gran
Computadora que dirige el destino de la humanidad. Y poco importa que sea o no
despotica cuando puede preverlo todo. Recordemos también las historias
anticipatorias de El hombre ilustrado, de Ray Bradbury nuevamente, inscritas en el
cuerpo tatuado de Rod Steiger, en la versidn cinematografica. La ciencia ficcion
vuelve incansablemente sobre el sujeto supuesto saber.

Estas dos referencias, si es que sirven como creemos para fijar los limites del
género, nos bastan para situar una opinidon de Jorge Luis Borges. Este autor dijo
que La Biblia es la novela mas grande de ciencia ficcion que se haya escrito. La
Biblia expone el Plan de la Creacion desde los siete dias iniciales hasta el Juicio
Final (SSS), registra la genealogia de la raza humana desde el origen, en este mito
ultra condensado, como dijera Lacan, de Adan y Eva (relacidon sexual). Precisemos,
sin embargo, que la concepcion de la Virgen Maria por el Espiritu Santo constituye
aqui la sustitucion propia de la relacion sexual.

Si la ciencia ficcion nos habla del sujeto supuesto saber y la metafora de la relacion
sexual, ¢hay conexion entre estos datos? El mutante, verdadero subgénero de la
ciencia ficcion, parece definirse por esos dos hechos. Es una transaccion entre Plan
y Generacidn, entre el SSS y la relacion sexual. El mutante es reabsorbido por el
sujeto supuesto saber, la novela lo explica. Aludimos a diversos ejemplos al pasar:
la Gestalt de Sturgeon, el Mulo en la Trilogia de Asimov, Tom en las Crdnicas
marcianas. El lector no olvidaréd que existen abundantes antecedentes en la
literatura de terror: Dracula y Frankestein, para no citar mas que dos ejemplos. Y si
nos dirige esta observacion como objecion, diremos que la ciencia ficcion no data
de ayer.

Lacan por su falta de interés en el tema no advirtid, tal vez, que el Nombre del

Padre - ¢existe algo mas biblico?- pertenece al género: es la metafora del lugar del
Otro, es sintoma, y por esto sustituye también a la relacion sexual.

121



LA ESCRITURA DEL FANTASMA"

Lectura del tema.

Voy a comenzar por leer el tema de concurso: La escritura del fantasma en la obra
de Jacques Lacan con especial referencia a: "(...) Se los diré: es lo que se llama el
buen sentido, es decir, la cosa mas expandida del mundo. El buen sentido es 'A
aquel se le puede tener confianza', nada mas. No hay otro criterio en absoluto. Hay
gente que se propone a titulo de A.M.E., y al punto de que la gente que esta alli -y
que ha sido elegida indudablemente por voto, porque se les ha otorgado la
confianza, respecto del tema del buen sentido, de no garantizar a cualquiera-, lo
esta por un principio de puro fantasma, de fantasma colectivo, sin duda: ¢Es lo que
significa el principio de realidad? Es efectivamente asi. Con el funcionamiento, se
advierte que todos los pequefos fantasmas colectivos se juntan, se unen en un
ramillete, como decia recién. Bien entendido, no es sorprendente si se piensa en la
relacion de la Cosa con la muerte, en tanto que a este respecto evoqué el buen
sentido: lo no demasiado peligroso. Es lo que se llama el principio de realidad y que
en tanto se opone al principio del placer, aqui se opone muy severamente, puesto
que el principio del placer tiene sélo una definicion posible. Es la del menor goce

rm

posible; esto es lo que quiere decir. Vale mas cuanto menos se goza'.

Esta referencia estd tomada de un boletin de circulacion interna de la Escuela
freudiana de Paris, llamado Lettres de I'école freudienne, es el nimero 18, y este
texto es la clausura de las jornadas de ese afo, obviamente de Jacques Lacan,
fechado en abril de 1975.

Ficcion.

A partir de este momento voy a proponer la ficcion de que esta clase se
desarrollaria como la ultima, o la penultima, de un curso cuatrimestral (como se
dicta actualmente la materia). Esto supone un conocimiento previo, y sobre todo
presupone el buen sentido -para retomar el parrafo de Lacan- de que uno no
hablaria de este tema en el primer o segundo tedrico de un cuatrimestre. Otra
ficcion que podria proponer es que forma parte de un seminario sobre el tema del
fantasma en la obra de Lacan y que dentro de ese seminario alguien quiso hacer
una articulacion con un ejemplo de Lacan: el de la admision de los analistas
miembros de la escuela, es decir, los A.M. E., por el jurado de admision, que voy a
comentar mas adelante.

Plan de exposicion.

Si llego a tiempo, si tardo mas o menos unos cincuenta minutos -que es lo que
habia calculado que voy a tardar-, voy a dejar diez minutos para las preguntas,
dado que el reglamento de concurso impone que la exposicidn no se extienda mas
de una hora.

La clase esta dividida en dos partes. En la primera parte me voy a ocupar de la
escritura del fantasma en general en la obra de Lacan, y en particular del tema del
fantasma en Proposicion del 9 de octubre, en el final del analisis, y, por otro lado,
con referencia a la raiz de menos uno, que es uno de los desarrollos mas clasicos
que existen en Lacan sobre la escritura del fantasma y que se halla en un texto
llamado Subversion del sujeto.

En la segunda parte voy a explicar el parrafo de Lacan. En este momento de la
clase, durante la segunda parte, deberia articular la escritura del fantasma y el
parrafo en cuestion del concurso, pero no lo voy a hacer. Demostraré que el parrafo
de Lacan, que pertenece de hecho al afio 1975, sélo es comprensible a partir de los

5 g presente articulo fue publicado en la revista Acheronta NO° 24 en:

www.acheronta.org/acheronta24/faig.htm, el 6 de mayo de 2007.

122



nudos borromeanos; y no es pertinente entenderlo a partir del fantasma. Voy a
refutar esa articulacion.

PRIMERA PARTE - LA ESCRITURA DEL FANTASMA

Desarmar el juguete.
Respecto de la primera parte, como ustedes saben la escritura clasica del fantasma,
la Unica escritura que existe en la obra de Lacan, es S barrado losange (a):

$ ¢ ()

Me voy a servir de cuatro ejemplos clinicos para comentar esta escritura. Los dos
primeros son mas amplios, mas largos, y los dos ultimos —-un caso de Melanie Klein,
Richard, y una entrevista que cuenta Miller en un texto, una serie de entrevistas,
dos o tres entrevistas- mucho mas breves.

Voy a intentar desarmar el juguete para ver qué es lo que tiene adentro. Voy a
tomar el fantasma a partir de su desarticulacion para mostrar la relacion esencial
con la identificacion.

Caso del Dr. Jaite.

El primer caso que querria comentar es el caso de un homosexual de veintidds
anos, llamado Andrés, que consulta a un analista de la Asociacién Psicoanalitica
Argentina, el Dr. Mario Jaite, que actualmente trabaja en Espafa, y que es el padre
de Martin Jaite, el tenista.

El paciente consulta en términos de su preocupacion por su homosexualidad, por un
lado; y, por otro lado, con el deseo de llegar a tener relaciones heterosexuales.

Andrés empieza con tres sesiones semanales, inmediatamente pasa a cuatro
sesiones, y luego a cinco, durante cuatro afios.

El texto se llama Cronica de un andlisis. Voy a dar la referencia completa: esta en
el volumen XXXII de la revista de la APA, en el nimero 4, publicado en 1975,
paginas 733-765. Y tiene bastante sentido que dé la referencia completa, se va a
ver por qué.

De ese texto, las primeras dos cuestiones sorprendentes. El Dr. Jaite dice que no va
a hacer referencias bibliograficas -al final de la lectura se ve que las referencias son
completamente innecesarias, es solamente el relato de un tratamiento, de modo
que esta aclaracion aparece como superabundante, incluso sintomatica-, y aparece
asimismo como un hecho muy curioso que Jaite subraye abundantemente que el
consultorio donde estaba atendiendo tenia vista al rio, cosa por lo demas
envidiable, y que tiene importancia en la sesion porque el paciente no se acuesta
en el divan sino que se sienta en él; girando la cabeza miraba al rio y al aerédromo.
Pero, sin embargo, la direccién del consultorio -que generalmente aparece al pie de
pagina en los escritos de la APA, especialmente en la revista-, esta sustituida por la
direccién de la APA -que es un hermoso edificio pero que no tiene ni un poco de
vista al rio-, que sirve para hacer esta suerte de metafora.

El tono del tratamiento -para ir sintetizando los vectores del analisis- transcurre por
el carril de una clara consternacién, de una cierta desubicacidon del Dr. Jaite. Y digo
esto sin intencion de criticarlo. Seguramente es un excelente analista. Y en este
caso no deja de demostrarlo. Es el modo en que se establece la transferencia lo que
quiero precisar. Al final del analisis - cuando su paciente llega efectivamente a
tener relaciones sexuales con una mujer que se llama Jacqueline-, Jaite se
pregunta si el analisis habia empezado o habia terminado. Estaba aun desubicado y

123



esforzandose por situarse y pensar el analisis, como si este "le hubiera pasado por
la esquina". Todo esto, insisto, continda el tono general del tratamiento; Jaite se
pregunta si es posible el analisis de perversos, si la transferencia no estaba
completamente pervertida, si él no era una especie de juguete de ese paciente.

Concurriendo con estas preguntas, el paciente se presenta como alguien que no
conoce la calle donde vive, no conoce las calles que circundan la manzana en la que
estd situado su departamento, y no ha viajado nunca en subterraneo ni en
colectivo; y su objeto sexual, los objetos con los que mantiene relaciones
homosexuales, son linyeras, cirujas. Gente que recoge precisamente en las calles,
en plazas, y en una ruta que llama "la ruta de los cirujas".

En un lugar de su texto, casi parad igmaticamente, Jaite dice que el paciente tenia
para con él todas las actitudes posibles, lo cual lo dejaba sin respuesta.

En este primer caso que comento la correspondencia que se establece entre el
objeto de goce y la posicion de Jaite es la de no tener referencias, la de aparecer
sin referencia ninguna, como si el analista no tuviera posicion:

3 ¢ (@

sin referencia

Y esto es lo paradigmatico y lo ejemplar, es lo que hace a la dificultad de lectura,
pero también a la belleza del caso. Este "sin posicion" del analista hace al
despliegue mismo de la transferencia. Y es algo que si uno quisiera seguir
pensandolo analiticamente tendria que ver con esa palabra que Lacan habia tomado
de John Wilkins y Borges: nuliubicuidad.

$ © (a)

nuliubicuidad

Hay una transferencia basada eminentemente en un tema falico. Es lo que nos
aporta con esta comunicacién sincera y lograda el Dr. Jaite y lo que debemos
agradecerle.

Caso de Betty Joseph.

Un segundo caso que voy a comentar, para trabajar también sobre la columna del
objeto, es de Betty Joseph. Se trata de un paciente que tiene relaciones con
prostitutas vestido en un traje de goma, un traje de hombre rana. El fetiche, por
cierto, es bastante impresionante.

Joseph a los cuatro afios de analisis -a los cuatro o cinco afios- comunica el caso
aclarando que va a hacer un trabajo posterior, porque hasta ahi todavia no pudo
entender demasiado de qué se trataba, y que ademas no puede dar cuenta del
desarrollo transferencial ni de la génesis del fetiche ni de su historia, y advierte que
tampoco pudo reducir clinicamente ese objeto.

El tono del tratamiento, para comparario con el caso anterior, transcurre en buena
medida en interpretaciones que son recibidas por el paciente de modo académico o
de modo jocoso. Por ejemplo, ante alguna interpretacion "terrible" del sadismo oral,
comun en este desarrollo, el paciente le dice: "Eso es muy interesante, doctora". Y
le resbala.

Nos vemos obligados a preguntarnos, épara qué escribid ese caso? No puede dar
cuenta de nada. Pero, nuevamente, no se trata aqui de criticar a la analista. Ante

124



todo, habria que subrayar su ductilidad, su capacidad de dejarse llevar y ser
arrastrada por los efectos transferenciales.

Lo escribid, entonces, porque la goma fue a parar sobre ella:

$ © (a)

goma (todo le resbala)

Caso Richard de Melanie Klein.

El tercer caso al que me voy a referir es muy famoso. Es un caso tratado en 1941,
en una ciudad del interior de Inglaterra, a la que Melanie Klein se habia desplazado
a causa de los bombardeos alemanes: es el caso Richard. El informe de este
tratamiento se halla en Relato del psicoanalisis de un nifio.

No me voy a ocupar de todo el caso, querria caracterizar la iniciacién del
tratamiento, las primeras sesiones. En esas primeras sesiones uno ve a un nifio que
viene a jugar a la guerra, en una sala -no precisamente de analisis de nifios- que
era usada por Boy Scouts. Esta sala tenia mapas y determinados objetos que
pueden utilizarse para jugar a la guerra, cosa que el nifio efectivamente hace.

Melanie Klein, en la primera sesion directamente, empieza a interpretar la relaciéon
de Hitler con el padre, con el coito, con la escena primaria, etc. Esto aparece como
algo descabellado.

En algun sentido nos damos cuenta de que si el nifio viene a jugar a la guerra,
Melanie Klein empieza a jugar al psicoanalisis con él -dado que podemos suponer
que ella también estaba bastante angustiada-.

Se produce asi un trasvasamiento de contenidos. Estan los contenidos de la guerra,
de un lado, que aparecen en el material del nifio; mientras que, del otro lado,
aparecen los contenidos del psicoanalisis, que al nifio le producen un fuerte azoro,
se queda bastante sorprendido de las cosas que le dice Melanie Klein, pero
posteriormente ve que su oportunidad esta alli, que esto es por cierto menos
angustiante que la guerra, y agarra viaje.

Como se sabe, estos juegos de trasvasamiento aparecen un poco antes del control
de esfinteres. Y si uno pensara el tono en el que Melanie Klein interpreta,
podriamos decir que interviene como una piyada, como una persona excesivamente
convencida de lo que esta diciendo. Vale aqui la misma salvedad que en los casos
anteriores. Esto es un efecto transferencial; no una critica. En todo caso, habla bien
de Melanie Klein, y no mal. Y esto ocurre -el hecho de que haya que hacer este tipo
de aclaraciones- porque, y se empieza a ver por qué, no es la persona del analista
la que esta en juego en el analisis. De ahi la duplicidad que se instala.

En el material esta posicion en la transferencia tiene vinculacion con la expansion
de Hitler en Europa y temas de ambicion:

3 ¢ (@

como una piyada

Les pido que reflexionen sobre los casos de a dos, porque los elegi a propdsito para
producir cierta redundancia -los objetos son similares-.

Caso del niiio orinado de J.-A. Miller.

El dltimo analisis del que me voy a ocupar (no es un caso, son una serie de
entrevistas) lo cuenta Miller en un texto publicado por Manantial: Dos dimensiones
clinicas: sintoma y fantasma.

125



Miller habla de una persona muy angustiada, que accede a él, después de siete
afnos de analisis, en un estado de panico, y que esta callada durante mucho tiempo,
sosteniendo -dice Miller- una suerte de demanda muda. Hasta que finalmente le
comunica que en los puntos culminantes de los estados de panico tiene la fantasia
de tener un nifio entre las piernas y orinarlo.

Miller comunica estas entrevistas tomando una serie de precauciones, porque las
cuenta como un ejemplo de fantasma inconsciente, pero antes habia dicho -en el
curso de su desarrollo- que del fantasma inconsciente no se puede hablar asi como
asi. Respecto del fantasma inconsciente se conoce una suerte de apotegma de
Lacan que dice: "Lo fastidioso es que se habla del fantasma inconsciente con la
esperanza de verlo". Aqui estd el obstaculo que debe evitarse. Y Miller, que
seguramente conoce esta sentencia de Lacan, cuenta su caso tomando
precauciones, con muchisima reticencia, como alguien que estd por decir y no
termina de decir; y finalmente esto se le escapa, se va de control. Y estamos otra
vez en el punto en cuestion. Tenemos ahora al analista tomado por la transferencia.

Vemos que lo que se le escapa a Miller se corresponde al tema que traia la paciente
y que consistia en la fantasia de orinar al nifio:

$§ © (a

sin referencias, nuliubicuidad
goma (todo le resbala)

como una piyada

se le escapa

Por el momento localicé una posicién del analista -aqui podria extenderme mas,
podria ser mas riguroso, pero no es el caso- ubicada a partir de la transformacion
de un relato, a partir de una localizacién de un objeto de goce, de una instancia de
goce en un relato.

Por eso decia que iba a desarmar el juguete. En la medida en que esto aparece
como transformacién de un relato, la consecuencia necesaria es que el sujeto de
ese relato ya no es el correlato de lo que dice. Porque el paciente de Melanie Klein
cuando estaba hablando de la guerra no estaba hablando de "la piyada"; ni la
paciente de Miller estaba hablando de que a su analista se le iba a escapar algo; el
paciente perverso de Betty Joseph tampoco tenia la menor idea de que a la analista
le resbalaba el caso; ni el paciente homosexual que tratd el Dr. Jaite tenia idea de
que lo estaba dejando en ninguln lugar: en una plaza, o en la ruta de los cirujas.

En el momento en que esto se produce, el sujeto -que ya no aparece como el
correlato del decir en la medida en que ese decir lo ha superado completamente- se
escribe con esta letra:

$ =no hay representante del sujeto
Esta $ no es otra cosa que un significante elidido, barrido. Es un punto donde el
sujeto ya no estd representado en la historia o en el relato que hizo. Eso es
exactamente el fantasma.
Pero en la manera en que yo abordé el fantasma, desarmandolo, se trata del

interior del fantasma, del fantasma desarticulado. Es lo que se Ilama con un tépico
"el atravesamiento del fantasma".

126



Si uno pensara - ya no en términos del momento en que esto se rompe, en que se
localiza en dos personas y aparece dividido entre paciente y analista- el
funcionamiento del fantasma pleno, el funcionamiento del fantasma antes de que
esta localizacion se produzca, encontraria que el goce se oculta y el sujeto esta
representado.

En la medida en que el sujeto esta representado, que el sujeto es el agente, es el
que dice su discurso, el goce se oculta y el fantasma promueve al Je, promueve un
sujeto que se hace cargo del discurso, el nombre propio.

Dentro del juguete.

Una vez roto el juguete vemos que lo que contiene es fundamentalmente la
identificacion. La esencia del fantasma remite a la identificacién. Por esto decia que
una de las formas de acceder al problema de la escritura del fantasma es
reflexionar sobre la comparacion que hace Lacan con la raiz de menos uno.

El problema radica en que si uno multiplica -1 por -1, como sabemos, da +1; y no
resuelve la raiz de menos uno. Pero si uno multiplica, siempre dentro del campo de
los nimeros enteros, +1 por +1, da también +1. De modo que los matematicos se
vieron en la necesidad de inventar el nimero llamado i minuscula, que seria el
numero, si uno lo compara con los nimeros enteros, equiparable a multiplicar -1
por +1. Esa es la trampita que tiene i. Y esto equivale a decir, si lo comparamos
ahora con el fantasma, que estamos multiplicando -a (la ausencia del sujeto en el
fantasma) por +a. Multiplicamos lo que es el sujeto por lo que no es el sujeto. Asi
obtenemos la identificacidon y nos ubicamos en su centro mismo.

Ahora bien, para ser completamente rigurosos faltaria ubicar otra cosa dentro del
fantasma: la castracion. Es el segundo punto fundamental, y ocurre cuando esta
ilusion de que el sujeto puede resolver su alteridad, que puede hacerse cargo de su
identificacion, se rompe, y el objeto aparece definitivamente separado, lo que lleva
al tema de la castracion. Asi el acceso a esta suerte de caballo de Troya, que es el
fantasma como lo tomé vyo, este chiche, muestra dentro dos objetos: Ila
identificacion y la castracion, que son ademas correlativos como se ve aqui.

La escritura.

Una ultima cuestidon remite al tema de la escritura -tema bastante complicado de
explicar, me llevaria mucho tiempo hacer un recorrido por toda la cuestion
matematica en Lacan-. Para hacer una cosa rapida, elegi una referencia que hizo
Lacan a un sabio chino. Tres mil afios antes de Cristo este sabio dibujé un circulo:

Lacan dijo, cinco mil afios después, que este circulo era el escrito.

Yo diria que es el paradigma de lo que es la escritura en la obra de Lacan.

éPor qué dice Lacan que este circulo es el escrito? No porque esté puesto sobre un
papel, porque hay miles de cosas en papel que no son escritos. Es un escrito

porque no se sabe si lo que el chino cernié es lo que estaba fuera del circulo o lo
que estaba dentro:

127



o

-\~

.'f’..

Son las dos cosas.
Asimismo cuando escribimos sujeto barrado losange (a):

3 ¢ (@

El sujeto es el objeto y no es el objeto. Este es el modelo general, la equivalencia
general entre el fantasma y la escritura. Por esto se puede hablar de escritura del
fantasma. Sin esto no habria escrito. Podriamos, tal vez, hablar de discurso,
palabra, o lenguaje, pero no de escritura. Con la escritura estamos hablando de
algo que soluciona una indeterminacién. Aqui soluciona la indeterminacion que se
establece entre el interior y el exterior del circulo. No sabemos si lo cernido por el
circulo estd dentro o fuera de él, lo que hace que esté en los dos lados y en
ninguno.

SEGUNDA PARTE - EXEGESIS DEL PARRAFO DE LACAN

El tema de concurso es bdsicamente una articulacion sobre la escritura del
fantasma, si no fuera asi habria mucho mas que agregar. Hay desarrollos, por
ejemplo, en relacion a los cuatro discursos; se puede comparar el fantasma con los
nudos borromeanos; se puede plantear el principio de realidad y el principio del
placer en el losange; etc. En realidad, el pedido es hacer la articulacion con este
parrafo, donde aparece la expresion "fantasma colectivo", que es un hapax en la
obra de Lacan (por lo menos yo no la he visto en ningun otro lado), y es lo que
habria que alcanzar.

Respecto de esto, ya dije antes que voy a refutar la posibilidad de que se pueda
establecer una relacion entre una cosa y otra. Al menos parcialmente, en el sentido
de que el sentido de este parrafo depende exclusivamente de los nudos
borromeanos.

Ubicacion del texto.

Este parrafo, lo dije al comienzo , forma parte de un texto que se halla en las
Lettres de I'école freudienne, en el nimero 18, y es enteramente -las ocho paginas
del trabajo- una respuesta a una pregunta de Solange Faladé.

Esta analista le pregunta a Lacan si puede esclarecernos, si puede decir algo, sobre
la funcion del mas uno, del mas una persona, en la vida del cartel. Y Lacan,
empieza efectivamente contestando sobre el mas uno. Inmediatamente después
habla del mas uno en matematica. Dice que los matematicos no saben de qué
hablan, como ellos mismos reconocen, pero saben de quién hablan. Por ejemplo, un
matematico podria hacer un trabajo, podria ocurrir que no le pueda dar ningdn
sentido a su trabajo, pero sabria perfectamente que estad hablando de Dedekind o
de Cantor. Ese es el sentido primero que Lacan le da al mas uno.

El juguete de Lacan.

128



A esto sigue una digresién, y es una digresidon que esta -como suele ocurrir con las
alocuciones de Lacan- en el contexto de las cosas que Lacan tenia en la cabeza en
ese momento -que ademas es una cosa muy general: cuando uno da una clase y le
hacen una pregunta, contesta con lo que leyé la noche anterior, o a partir de las
preocupaciones que tiene, aunque no sea lo que leyd la noche anterior-. Lacan
empieza a hablar en el tono de una clase que seria una clase del seminario XXII.
Estrictamente, todo el desarrollo de Lacan -no voy a explicar el nudo borromeano
porque no viene al caso que lo haga ahora- es ubicable en el seminario Real,
simbdlico, imaginario. Los temas del texto de Lacan estan en relacion con el nudo
borromeano. Por ejemplo, uno de los problemas que aparece en el texto atafie a los
tres tipos de exclusiones que hay en el nudo, y que son las exclusiones del sentido
y lo real, del goce falico con respecto a lo imaginario, y la exclusién del goce del
Otro con respecto a lo simbdlico.

El tipo de ejemplos que aparecen, el triskel, el nudo trébol, el tema de la trinidad
cristiana, etc., son todos temas que Lacan ha tomado en el seminario XXII
especialmente, y también en el XXI y el XXIII, para explicar los nudos
borromeanos.

Lacan habia tomado los nudos borromeanos del seminario de Guilbaut, a principios
de los ' '70. Aqui podriamos decir que los nudos sirven a Lacan para romper el
cuerpo y espiar un poco la vida que éste lleva.

Equivoco.

Si uno tomara otro parrafo del texto, de la extension de éste, un parrafo que
tuviera unas quince lineas, seria muy dificil que se pudiera escapar tanto al
contexto tedrico de esta charla de Lacan y produjera tanto equivoco. Aca, Lacan
pareceria estar hablando de otra cosa. Si uno toma quince lineas de otro lado,
habla del nudo borromeano y no hay ninguna duda; salvo en un parrafo donde
habla de drogadiccién -un parrafo muy poco conocido, en general no se lo ha citado
en Buenos Aires-, y que es quizd lo mas importante que dijo Lacan sobre
drogadiccion -sobre todo porque es lo Unico que dijo, no porque sea tan
importante-.

Pero, en fin, si tomaramos solamente ese parrafo también produciria un equivoco
monumental.

No quiero decir con esto que el parrafo estd mal elegido. A mi me parece un parrafo
genial. En parte me parece genial porque reproduce las condiciones de este
concurso. En la medida en que el ejemplo de Lacan apela a problemas de criterio,
de eleccién y de voto, reproduce lo que va a ocurrir aqui, cuando las exposiciones
terminen. Y no es facil hallar algo asi en la obra de Lacan. Que se pueda encontrar
algo asi presupone mucha lectura y conocimiento; y sobre todo agudeza.

En conclusion: el parrafo se entiende a partir del nudo borromeano, no se entiende
a partir de la referencia al seminario XIV, que es el lugar al que uno pareceria tener
que dirigirse, porque habla de principio de realidad y principio del placer.

La infeccion.

En este parrafo se plantea el problema de la identificacion del cuerpo con la vida. El
momento en el que Lacan va a poner el ejemplo de los A.M.E. aparece antecedido
por una referencia a Mas alla del principio del placer, por una referencia a lo que
Lacan alli llama germen, y que nosotros, en Buenos Aires, le llamabamos
protoplasma, o sustancia inmortal que se transmite a través de los cuerpos
encadenados a la reproduccion de la especie por una prima de placer. Entonces, lo
que dice Lacan a partir de alli es que Freud dijo y no dijo algo. "Si hubiera dicho -
dice Lacan- me hubiera ahorrado a mi el escandalo de tener que decir, en 1975,

129



que la vida es una infeccion". Pero, ademas, agrega -va y viene Lacan con Freud-
que en alguna medida lo dijo porque hablé del germen; pero no dijo del todo,
porque si lo hubiera dicho del todo, eso lo hubiera llevado a cambiar de nombre al
principio de realidad, y le hubiera puesto "principio de fantasma colectivo". Ahi es
precisamente donde aparece por primera vez este hapax: en el punto dominante
del parrafo de Lacan; y es lo que hay que explicar.

Cuatro pasos de explicacion del parrafo.

éPor qué, entonces, esto aparece como un fantasma colectivo? ¢Por qué Lacan dice
que se puede rebautizar el principio de realidad y ponerle "principio de puro
fantasma, principio de fantasma colectivo"?

Hay una serie de pasos en el texto de Lacan. El primero es el que aludi recién, la
exclusion de la vida con respecto al cuerpo:

1) cuerpo/vida

Lacan ubica a la vida en lo real en el nudo borromeano, la ubica como imposible,
como una infeccion. Esto significa que hay una exclusion entre la vida y el cuerpo.
La vida es una infeccidén, aparece parasitando al cuerpo.

El segundo paso se produce cuando el cuerpo se identifica a la vida:
2) cuerpo identificado con la vida

No se trata aqui ni de organismo ni de cuerpo, sino de la representacién. Cuando el
cuerpo se identifica a la vida, una vez que esto se produce, Lacan dice que es
posible oponer la vida a la muerte, porque es posible imaginarse la desaparicion del
cuerpo; entonce s, esto implica que la muerte pueda situarse:

3) => situar la muerte

Y que la muerte sea un asunto -dice Lacan- puramente imaginario. Es un asunto de
fantasma; es un asunto de fantasma colectivo. Entonces, se ve qué quiere decir
"fantasma colectivo" alli. Fantasma colectivo quiere decir, para poner un sinénimo,
cuerpo viviente.

El fantasma colectivo es, ante todo, el cuerpo viviente.

El cuarto paso es el que va a llevar al ejemplo que pone Lacan -el ejemplo del
jurado de admisién respecto de los analistas miembros de la escuela-.

Una vez localizada la identificaciéon del cuerpo y la vida, que permite situar a la
muerte y que por lo tanto lleva a preservar el cuerpo, se puede obrar de acuerdo al
buen sentido y podemos orientarnos hacia el menor peligro:

4) preservar el cuerpo es el buen sentido y el menor peligro

Esto, es obvio, no era posible en el primer escalén de esta deduccién, en la medida
en que si la vida esta alejada del cuerpo, uno puede hacer cualquier desastre con el
cuerpo y seguir viviendo. No hay nada ahi que lo autorice a uno -aceptando la
independencia de estos dos elementos- a preservar el cuerpo.

De donde, entonces, podriamos sacar como consecuencia del desarrollo de Lacan
una suerte de axioma del buen sentido. El buen sentido para Lacan, en este texto -
a pesar de que se inicia con una referencia a Descartes: "La razén es lo mejor
repartido del mundo", que Lacan parafrasea: "El buen sentido es lo mas expandido

130



del mundo"-, supone e implica la identificacion del cuerpo y la vida. Sin esta
identificacion no hay buen sentido y es imposible |la orientacién hacia el menor
peligro.

El ejemplo de los A.M.E.

éPor qué el ejemplo? éPor qué razdn Lacan dice: "El criterio con el que ustedes
eligen a los analistas miembros de la escuela es 'A aquél se le puede tener
confianza' "? ¢Qué quiere decir 'A aquél se le puede tener confianza'?

Quiere decir que aquél al que se le puede tener confianza participa del mismo
fantasma colectivo que el jurado de admisidn, que el jurado de accueil, para decirlo
en francés. Aquél al que se le puede tener confianza es alguien que identifica su
cuerpo con su vida. Si no lo identificara seria imposible tenerle confianza. "Aquél"
es alguien que no va a ofrendar su cuerpo por ninguna vida que esté mas alla de él.
Y que, ademds, va a preservar hasta cierto punto la vida de los demas, en la
medida en que supone que esta representada por esos cuerpos.

El fantasma colectivo: ejemplos de Lacan.

En el texto de Lacan hay ejemplos -si uno lee con atencidén- antes y después de la
apariciéon de este parrafo. Estos ejemplos son de diverso orden. Tal vez el mas
importante en la obra de Lacan, por las resonancias que tiene respecto de otros
seminarios, sea el de la belleza del cuerpo, la belleza de los cuerpos en el paraiso.
Este ejemplo remite a la belleza de la dialéctica socratica. Sécrates se imaginaba la
preservacion de su dialéctica y, su cuerpo en el Olimpo, hablando de lo frio y lo
caliente, de que lo bello excluye lo feo, etc.

Esta identificacion de una forma que se preserva, que se inmortaliza, es el ejemplo
de mas resonancia. Pero también hay ejemplos mas funestos, como el de la
morgue: otro de los ejemplos de fantasma colectivo es el de la pila de cadaveres. Y
es fundamental -insisto de nuevo- el ejemplo del cuerpo viviente, que es el
fantasma colectivo por antonomasia.

Aqgui habria que hacer una pequefia reflexion sobre lo que quiere decir la expresion
"fantasma colectivo". En principio, el uso es por extension, no es un uso formalista:
cuando Lacan dice "puro fantasma" no se refiere a que sea un fantasma puro, la
arquitectura, el esqueleto, o la escritura del fantasma, sino a algo que es
puramente fantasmatico.

Pero, en segundo lugar, la calificacion de "colectivo" va para los dos lados. Para
usar un poco el lenguaje de Husserl, diria que el término "colectivo" afecta tanto al
polo noético como al polo noematico. Hay muchos individuos, o algo colectivo, del
lado de las personas que "fantasmatizan", como del lado del objeto fantasmatizado,
del noema: la pila de cadaveres, los cuerpos en el paraiso, etc.

Restriccion.

En el texto hay que entender que principio de realidad y fantasma colectivo no
aparecen en una articulacion, aunque esta articulacion exista en Lacan. Hay un
desarrollo muy clasico sobre este tema en la primera leccion del seminario XIV,
donde Lacan reflexiona sobre la constitucion de la realidad en lo que alli llama la
superficie burbuja -no voy a entrar en ese desarrollo-, hay muchisimos otros
lugares. En Subversién del sujeto se aborda la relacion entre el corte del fantasma
y el principio del placer; por ejemplo, se puede transformar la formula del fantasma
en una relacién entre goce y cuerpo:

cuerpo <> goce

131



Con esto se obtiene el principio del placer (en la medida en que se extrae el goce
del cuerpo). Pero eso no estad en juego en este parrafo porque el fantasma no sirve
para explicar la posicion particular que adquiere el cuerpo en el nudo borromeano,
en tanto no hace nudo; y de lo que se trata en el cuerpo -que permite oponer la
vida a la muerte- es que tenga un funcionamiento de nudo. Por eso lo que es
propio, lo que es pertinente para dar cuenta del desarrollo es el hudo borromeano y
no el fantasma.

En rigor, el modelo de Lacan esta en La troisiéme, en las paginas 199-200:

<

El nudo borromeano presenta el cuerpo, la vida y la muerte sobre el nudo. La
muerte aparece en lo simbdlico -contrariamente a lo que en general se piensa,
porque se piensa la muerte del lado de lo real imposible, acd eso no tiene nada que
ver, aunque no sea incorrecto pensar la muerte del lado de lo real, lo que esta en lo
real aqui es la vida-, y lo que esta en lo imaginario es el cuerpo, y dado que el
funcionamiento del nudo borromeano si lo tomamos dos a dos es desconectado la
relacion sélo puede establecerse a partir del cuerpo.

Esto corresponde exactamente al desarrollo de cuatro pasos que yo habia hecho
antes. La posicidon del cuerpo es nodal.

Dos comparaciones y sus limites.

Sin embargo, existe alguna posibilidad de plantear una equivalencia, una
comparacion con respecto al funcionamiento del fantasma, en el sentido de que en
el nudo borromeano hay una identificacion del cuerpo con la vida, como primer
paso, mientras que en el fantasma hay una identificacion del sujeto barrido con el
objeto.

Pero esta comparacion tiene un limite puesto que en el fantasma el objeto resulta
amputado, es un objeto muerto. Lacan usaba este concepto, a veces, para refutar
la psicologia evolutiva, decia: "Si se supiera que el objeto es un objeto muerto no
se dirian tantas tonterias sobre la maduracién en psicoanalisis. El seno es un seno
cortado, el falo estd embalsamado..." Citaba un texto que se llama De lo que yo
ensefio, del 23 de enero de 1962.

De modo que la comparacion tendria un limite: en el nudo borromeano la
identificacion es con la vida, y en el fantasma con la muerte.

Otra posibilidad de establecer una segunda comparacién resulta de tomar el tema
por el lado del nombre propio. En el fantasma, cuando tiene un funcionamiento
pleno, cuando no ha sido atravesado, se produce un Je del discurso, alguien que se
hace cargo de ese discurso, se produce un nombre propio, al-guien que dice "Yo
digo lo que digo". Respecto del nudo borromeano, Lacan comenta -no exactamente
en el parrafo que yo estaba citando, un poco mas adelante- que una persona se le
acerca, aparentemente estaba embarazada, y le dice: "Lo que yo llevo en la panza

132



es vida parasitaria. Hasta que le ponga un nombre". Esto resultaria tranquilizante.
La funcion del nombre propio comportaria el menor peligro.

Sin embargo, aqui también hallamos un limite puesto que lo que le dice es-ta
persona a Lacan tiene algo engafioso: lo que ella lleva en el vientre no es una vi da,
es un cuerpo. La vida también es una infeccidon para ese cuerpo. De modo que alli
se limita la posibilidad de comparacion.

Ejemplos y contraejemplos del buen sentido.

Voy a concluir con algunos pocos ejemplos sobre el buen sentido y el mal sentido.
Un contraejemplo de lo que desarrolla Lacan, el mal sentido por definicién, es el
nazismo. Porque el nazismo justamente se promueve como una desidentificacién de
los cuerpos y el principio de la vida; pone los cuerpos por un lado, y la vida la
asienta en la pureza de la raza aria. Y de ahi el holocausto.

Pero no es el Unico ejemplo; este es un contraejemplo extremo. En el caso de la
ciencia hay muchos ejemplos de cientificos que ofrendan su cuerpo al principio de
una vida o de un saber que esta afuera de ellos.

Hasta aqui pareceriamos poner lo bueno del lado del buen sentido, y lo malo del
otro lado. Sin embargo, las cosas son mas complicadas. En la sociologia de
derecha, en la sociologia mas reaccionaria, la identificacion de la sociedad con un
cuerpo viviente, con un organismo, lleva a sostener las ideas mas retardatarias. La
vida de la sociedad se identifica con un cuerpo.

Un ejemplo intermed io entre el buen sentido y el mal sentido es la novela
Frankestein. El monstruo creado por el Dr. Frankestein tiene un cuerpo hecho con
fragmentos, con amputaciones, con cosas sacadas de distintos cementerios. La vida
le viene por un rayo, como una cosa eléctrica. Asi tenemos la vida por un lado, vy el
cuerpo por otro. Y estamos en el terreno del mal sentido: no hay identificacion de la
vida y el cuerpo. No obstante, decia que es un ejemplo intermedio por el hecho de
que cuando muere el monstruo la vida aparece identificada con su cuerpo:
Frankestein muere porque destruyen su cuerpo. Esta entre una cosa y otra.

La Institucion Psicoanalitica.

Dos ultimos ejemplos y termino. Una persona que es el ejemplo del buen sentido
por antonomasia y por excelencia, que estd muy ocupada en preservar el cuerpo
del psicoanalisis, alguien que ha dicho en una conferencia -que se cité mucho en
Buenos Aires- que Freud era del siglo XIX, que llevd el psicoanalisis hasta mediados
del siglo XX, y que nuestra tarea era conducirlo hasta el siglo XXI -para que el
psicoanalisis se asegurara tres siglos de vida-, alguien que es el A.M.E., el analista
miembro de la escuela por definicidon, que identifica el cuerpo del psicoanalisis con
su preservacion y se ocupa de extender su existencia y salvaguardarla, es Jacques-
Alain Miller.

Contrariamente, nuestra Facultad se empefia -intencionalmente o no, poco
importa- en formar analistas, es decir, seres que finalmente podrian transformar su
cuerpo. Nuestra facultad se halla asi del lado del mal sentido, no identifica su
permanencia con su cuerpo.

Quedan unos diez minutos, podemos pasar a las preguntas.

Preguntas.

Dr. Kizer: Cuando usted habla del cuerpo viviente como fantasma colectivo olvida
articular el cuerpo vaciado de goce.

133



C.F.: Lo que usted cita es un desarrollo de Lacan que se encuentra en Radiofonia,
pero que no puede compararse con lo que Lacan plantea aqui respecto del cuerpo y
el nudo borromeano. El problema en el hudo borromeano es que el cuerpo permite
oponer la vida y la muerte. En el texto en particular que fue tomado para este
concurso la problematica es ésa. Pero si uno quisiera tomar el nudo en general
podria decir que, efectivamente, el goce falico esta fuera del cuerpo:

L

No ocurre lo mismo con el goce del Otro que pertenece al redondel donde esta el
cuerpo. Le recuerdo, ademas, que en Radiofonia la problematica estd relacionada
con el incorporal estoico (de alli que aparezca el tema del cuerpo vaciado de goce).

De modo que, le diria, no olvidé articular nada porque son desarrollos bastante
disimiles: no hay nada que articular.

Dr. Kizer: Yo creo que usted se equivoca cuando plantea la pérdida del lenguaje del
sujeto. Se trata de discurso. El sujeto podria perder la palabra, no el lenguaje. Se
dice, por ejemplo: "discurso sin palabras".

C.F.: Usted introduce una referencia clasica de Lacan, cuando este aborda el tema
del discurso, que se halla en el seminario XVI: "El discurso es un discurso sin
palabras". También se encuentra al principio del seminario XVII. Pero esta
referencia no sirve para situar el problema del fantasma tal como yo lo expuse hoy,
y, sobre todo, a partir de los ejemplos que puse. De ninglin modo se trata de un
problema de palabra puesto que en S barrida, $, si planteamos el problema a nivel
de la palabra, el sujeto produciria, perdiendo la palabra, el signo de su desaparicion
y, por lo tanto, no desapareceria -puesto que es él mismo quien produce ese signo-
. Por esto se trata de un problema de lenguaje. A nivel de la palabra esto no tiene
solucion.

Dr. Kizer: éCoémo plantea usted entonces el lenguaje al fin del analisis? Y veo ahi
una contradiccion en lo que usted dice.

C.F.: Lacan decia, para ponerle un ejemplo y citar sélo una referencia, que al fin del
analisis el sujeto pierde el goce del bla-bla-bla. Justamente lo dice, entre otros
lugares, en La tercera.

Dr. Kizer: Pero entonces usted sélo toma el goce falico.

C.F.: No lo creo. Pero su pregunta no es una pregunta de alumno. Yo propondria

abandonar la ficcion que introduje al inicio. De otro modo no podria responderle.
Propondria la siguiente distribucion:

134



/ \
N
S(4)

Cuando el S1 representa al sujeto para el S2, ante el saber, hay funcionamiento del
sujeto supuesto saber, que corresponde a lo que yo llamaba antes el
funcionamiento pleno del fantasma: hay representacion del sujeto. En cambio,
cuando hay disyuncién entre S1 y S2, no hay representacion del sujeto, estamos en
el atravesamiento del fantasma, en la caida del sujeto supuesto saber, que yo noto
S( A). Este "matema" indica que estamos frente a un problema de lenguaje.

éPor qué se pierde el significante del sujeto? Porque se termina la identificacion
cuando el lenguaje alcanza un valor organico. Pero no es que el sujeto pierda la
palabra, de hecho sigue hablando.

Dr. Kizer: Yo no entiendo que no haya representacion del sujeto. éQue quiere decir
que no hay representacion del sujeto?

C.F.: Yo me tomaria la libertad de plantear el tema de la identificacion asi:

S1 (a) S1 (a) ) T

$ $ $

Cuando el objeto (a) cubre el intervalo significante, el sujeto se identifica al
significante. Hay relacion entre $ y S1. Pero esta relacion es una identificacion,
quiero decir: no hay verdadera representacion del sujeto.

Dr. Kizer: ¢Qué significa que no hay verdadera representacion del sujeto?

C.F.: Basta ver los sindicatos.
¢Qué mas?

Irene Friedenthal: Sélo pueden preguntar los jurados.

Dr. Kizer: Usted ha olvidado articular el tema del juicio tal como Lacan lo plantea
en E/ atolondradicho.

C.F.: No es un tema légico el que esta en juego alli. Hay, por cierto, una eleccién
pero lleva al principio de realidad (lo ejemplifica), y no a un juicio légico. Si el juicio
fuera légico, silogistico por ejemplo, todo este desarrollo de Lacan no tendria razén
de ser.

Dr. Kizer: Es un problema loégico que se expresa en un juicio.

C.F.: No. El juicio expresa un voto, no una deduccién. Hay una votacion y el
problema del criterio esta en cuestion.

Si usted me permite usar la expresion, es una "patadita", una chicana que Lacan le
tira al jurado de admisién: "Ustedes me dicen que eligen sobre criterios analiticos.

135



Pues bien, no es asi. Eligen de acuerdo al buen sentido y no de acuerdo al
psicoanalisis."

Este parrafo estd en el origen de la disolucion de la escuela de Lacan, aqui
empiezan a verse los problemas.

Dr. Kizer: ¢Qué logica le atribuiria usted al principio de realidad?

C.F.: No hay ldgica del principio de realidad. Como no hay ldgica en el ejemplo que
pone Lacan, salvo que usted pudiera decirme cual es la légica que hay en una pila
de cadaveres.

Dr. Kizer: La logica del fantasma colectivo.

C. F.: Pero el fantasma colectivo es un hapax, no es la légica del fantasma (en
parte es lo que demostré hoy). Es muy imprudente plantear la légica de un hapax.

Dr. Kizer: ¢Como plantearia entonces el principio de realidad freudiano en el nudo
borromeano?

C.F.: Aqui, en este tipo de desarrollos, como el del nudo borromeano, Freud no
existe mas -dicho esto con todo el respeto que Freud merece-. La distancia de
Lacan con respecto a Freud es enorme en todos los desarrollos de esta época. Esto
no es el seminario XI. Estamos a cincuenta afios de Freud. De modo que lo que yo
diria es que no se puede plantear. Y, tal vez, por esto Lacan lo rebautiza.

Dr. Kizer: No me queda claro, entonces, el ejemplo que usted pone.

C.F.: Yo no lo pongo, lo tomé de Lacan. Se lo voy a explicar en acto. Si usted
supone que yo -Si no me vota- voy a pegarle o matarlo, no me va a votar si sigue
el buen sentido, puesto que usted veria que yo no identifico su cuerpo y su vida.
Ese es exactamente el valor del ejemplo que pone Lacan.

Notas
Este texto es la clase oral del concurso de Prof. Titular de "Orientacion Lacan" en la UBA, 3
de julio 1989,

136



EL OBJETO QUE SE RESBALA. ANALISIS DE UNA PERVERSION"

Realizaré un trabajo de articulacion del articulo de Betty Joseph Contribucion clinica
al analisis de una perversion, incluyendo un resumen del caso y un comentario.

Del articulo Contribucion clinica al andlisis de una perversion, de Betty Joseph (en
Revista de Psicoanalisis (APA), tomo XXIX, n® 1, Buenos Aires, 1972, pp. 41-62.),
nos interesan tres problemas: en primer lugar, por qué la autora nos presenta el
caso aun cuando considera que el analisis, y el material subsiguiente del que
dispone, son insuficientes; en segundo lugar, por qué Betty Joseph busca ubicar a
la transferencia en relacion a la perversién del paciente, usando todos los medios
que tiene a su alcance; por Ultimo y nuevamente cerca de las preocupaciones de la
autora, como localizar el objeto del analisis artesanalmente, sin deducirlo a partir
de la teoria lacaniana (o kleiniana) de las cinco especies de objetos (a) -que no son
mas que un cierto ideal o una exigencia tedrica-.

Como el lector podra apreciar mas adelante, estos tres puntos son convergentes vy,
si se quiere y se busca el angulo apropiado, son una sola y Unica cuestion.

Resumen del caso.

El paciente, al que Joseph llama B, es un hombre de alrededor de cuarenta afios y
se analiza hace cuatro afios y medio al momento de la comunicacion del caso.
Consulta porque se siente deprimido y no puede establecer relaciones normales con
mujeres. Su sexualidad consiste predominantemente en masturbacién y se
acompafia de la fantasia de meterse en un traje de goma. Otros sintomas,
expresados al comienzo del andlisis, son la sensacion de ahogarse durante la
noche, y una irritacién que afecta especialmente a sus extremidades.

Sus fantasias eran de tres tipos: a) él y una mujer en trajes de goma negros tenian
relaciones, o bien ella lo masturbaba; b) figuras en trajes de goma aparecian y lo
golpeaban casi hasta matarlo (él también estaba vestido con un traje de goma); c)
cubierto de goma de pies a cabeza sentia excitacién en toda su piel y terminaba por
eyacular.

El acting out de la primera fantasia sélo se realizé con prostitutas.

B es el cuarto hijo y el menor de una familia inglesa de clase media.

Betty Joseph consigna que B carece de participacion emocional. Responde: "Si", y
"Qué interesante", a las interpretaciones; responde de manera académica o
verborragica. Posteriormente, la autora vincula este hecho con la idea de que para
el paciente “las palabras constituyen una extension de la lengua”2. En este punto
Betty Joseph retoma un suefio del paciente, contado anteriormente, y cuyo texto es
el siguiente: “a) B se encuentra en un hotel sobre la playa, se acerca una mujer
con un pato que habia modelado en la arena sobre una bandeja y mete las manos
por detras del cuello dentro de la garganta para hacer una lengua mas realista. Lo
pinté con colores brillantes y lo colocd sobre un pedestal. b) Pat (...) le dice a la
gente algo acerca de lo que nosotros 'hacemos cuando vamos a cazar'. El paciente
sabia que lo que ella decia era artificial, falso y snob. c) B se encuentra en el hotel
mirando con ansiedad como el viento empuja las olas hacia el hotel. Ha dejado
cerca sus muletas y sale corriendo para rescatarlas”.

La retoma del suefio consiste en imaginar “Un nifio que frota excitadamente la
lengua contra la boca, creando asi la ilusion omnipotente de que la lengua es en

H El presente articulo fue publicado en: www.elpsitio.com.ar/, el 6 de Abril de 2010.

137



realidad el pezdn, de que sus palabras son en realidad interpretaciones, y de que su
excitacion masturbatoria se proyecta también en sus objetos”.

Como se ve, actlan aqui mecanismos de disociacion e identificacién proyectiva.
Betty Joseph destaca estos mecanismos particularmente, y son uno de los objetivos
tedricos de la presentacion.

Otro objetivo consiste en demostrar la existencia de una erotizaciéon de la
transferencia: “Por ende, en esa situacion escinde el pezdn, una parte del cual
identifica con la lengua y la otra queda afuera, en mi y frustrada. Un pezén queda
para mi, pero un pezon que trata de excitar y frustrar y que se expresa en la
imagen de la madre fuera de la cocina —-es una imagen de otro suefio que el
paciente relata-, o la mujer falica, excitada y cruel, de las fantasias fetichistas de
castigo”. Betty Joseph, en esta linea, muestra el uso de las palabras y el silencio
para excitar, sexualizar y destruir, la fuerza de la experiencia analitica. Esto no
forma parte de una actividad agresiva sino que se recubre por una conducta pasiva.
Durante todo el relato, Betty Joseph se esfuerza por relacionar transferencia y
fetiche en diversos aspectos. En el parrafo final del articulo examina un aspecto
defensivo del fetiche en la transferencia. Ante la impresién (y no la interpretacion,
hay que observarlo) de que el paciente la presiona quedandose en silencio, Betty
Joseph le sefala que él quiere hacerla hablar mdas activamente para obligarlo a
hablar. Luego de esta interpretacion el paciente se excita y siente cosquilleos en
toda su piel como si estuviera envuelto con un traje de goma. Joseph dice
entonces: “Pude mostrarle qué es lo que estaba actuando, que las pseudopalabras
o los silencios se usaban en forma provocativa para llevarme a darle lo que él
viviria como interpretaciones sadicas excitantes, y entonces aparece el fetiche de
goma en la sesién para impedir que mis palabras penetren concretamente a B”. (El
resumen que presentamos del caso deja de lado una importante cadena asociativa
que la autora no trabaja y que tampoco nosotros tomaremos en este articulo: Pat
(el nombre de la esposa del paciente) es la onomatopeya del chasquido de la
lengua; hay un suefio donde se ahorca a un hombre (terminara, pues, con la
lengua afuera); B se burla sadicamente de su analista (le saca la lengua); etc. Toda
esta linea asociativa converge con el suefio del pato y con la interpretacién del
pezon (el paciente se alimenta con su propia lengua).)

Comentario.

La lectura de este texto muestra que el sintoma permanece intocado tanto desde el
punto de vista histdrico como desde el clinico. Ninguna reconstruccion historica
explica la génesis del fetiche de goma. Tampoco aparece ninguna reflexién sobre el
sentido que éste tiene, a excepcidén claro esta, de su montaje transferencial: con las
interpretaciones sadicas ella viste el traje de goma; cuando el paciente siente
cosquillear su cuerpo lo lleva él.

¢éQué dice Betty Joseph? Mediante una imagen inspirada en el suefio que
reproducimos mas arriba, podria decirse que el analisis es comparable a un pato
sobre cuyas plumas resbala el agua. En efecto el sintoma y la historia se
escabullen, las interpretaciones no alcanzan al paciente y mucho menos consiguen
penetrarlo, Betty Joseph promete seguir analizandolo y escribir, tal vez, un segundo
articulo.

Alli debe aprehenderse la relacién entre el objeto fetiche y la transferencia: en el
punto en que se resbala. El objeto de la transferencia hace que el clima de la
comunicacién entre paciente y analista sea académico, que las interpretaciones
resbalen y que, al revés, el paciente utilice pseudopalabras, que los temas decisivos
respecto de la construccion del sintoma se deslicen hasta desaparecer.

138



Hay que reconocer, si se acuerda con esta lectura, que el material es suficiente. Y
conviene, segln creemos, considerar que el material siempre es suficiente. Al
menos esto evita la coartada.

Hay que observar también que /a operacion analitica se realiza en el material. Esta
operacion soélo supone a la transferencia (bajo la forma de la implicacion del
analista en el material) y no conviene realizar una lectura tedrica para hallarla. Un
analisis es un trabajo, no una epistemologia.

En la misma medida en que no conviene leer material tedricamente, su objeto
tampoco debe reducirse a priori a alguna de las cinco especies del (a) descriptas
por Lacan. No hay cinco objetos (a) en el trabajo analitico concreto. En el caso del
que nos hemos ocupado no hay necesidad ninguna de reducir la goma a otro
objeto. El analisis se ordena perfectamente alrededor de ese objeto; introducir un
objeto distinto alli no viene al caso y va contra la transferencia. Y tampoco se trata
de retomar la clinica mediante alguna construccion teérica a posteriori: cuando el
objeto se localiza no hay necesidad de teoria.

Repita en voz alta —espere que el paciente se haya ido- qué hizo con su paciente.
Luego, cuénteselo como si le hablara a un tercero, o bien, imagine que un tercero
lleva a cabo ese analisis y se lo cuenta a usted. Alli esta el objeto. Podra, entonces,
librarse un poco de la teoria. Y, con suerte, recuperarla en una dimension mas
apropiada.

139



IV. EL PASE DIAGONAL II



EL FANTASMA POR LA VENTANA"

Clasicismo del sueiio de los lobos.
El suefio princeps del Hombre de los lobos proporciona a Lacan un ejemplo
paradigmatico de fantasma fundamental.

En el seminario X, para citar uno de los lugares donde esta idea se halla mas
elaborada, leemos: “El suefio de repeticion del Hombre de los lobos es el fantasma
puro develado en su estructura (...) Se trata esencialmente y de punta a punta de
la relacidén del fantasma a lo real. ¢éQué vemos en ese sueno? La apertura repentina
-y los dos términos estan indicados-, de una ventana. El fantasma se ve mas alla
de un vidrio y por una ventana que se abre, el fantasma esta encuadrado”1.

Es la ventana, la cita lo torna evidente, lo que predispone al suefo de los lobos a
servir de paradigma al fantasma. Este dato fue subrayado, tempranamente,
también por Serge Leclaire. En su libro E/ objeto del psicoanélisis, donde se ocupa
en algunos sectores del Hombre de los lobos, hallamos la misma referencia -
tomada aparentemente del seminario de Lacan: el texto de Leclaire se halla
proximo a los seminarios XI, XII y XIII-, al valor del marco y la ventana en el
fantasmaZz2.

Freud, por su parte, mas cauteloso en este punto, nunca confundi6 el suefio y el
fantasma. De hecho, en el relato del historial distingue rigurosamente ambos
términos y se disculpa por presentar a la escena primaria en un suefo y no, como
hubiera deseado, en un fantasma3. No obstante estos enfoques distintos -que no
son descuidables si se piensa en la diferencia de estatuto entre la imagen onirica y
el valor agalmico de la imagen fantasmatica, o la cerrazén de la imagen onirica,
tomando el problema mas fenomenoldgicamente-, para Freud también hay algo
ejemplar en el suefio de los lobos.

Freud descubre en ese suefio el coitus a tergo como figura universal de la escena
primaria4. Esta referencia, importante en el historial, es poco conocida y quiza esto
se deba a que Freud no la sostuvo mas allda de ese articulo. En Lecciones
introductorias al psicoanalisis, texto al que Freud reenvia cuando aborda el
problema de la escena primaria en el Hombre de los lobos, el coitus a tergo no
tiene ya ese privilegio, no obstante tratarse de textos contemporaneos5.

El suefo-a-mano y la topologia.
Si el suefio de los lobos no hubiera existido, Lacan (o la teoria analitica) hubiera
hallado otro ejemplo equivalente sin necesidad de inventarlo él mismo.

La teoria del fantasma de Lacan, es obvio, no surge del sueno de los lobos; no es
una elaboracion cercana ni lejana de ese suefio. En rigor, toda la topologia de Lacan
en esa época -hacia 1965-, se presenta en funcién de una homologia por la cual el
sujeto es identificado al interior, el Otro al exterior, mientras que el objeto (a) se
identifica al pasaje entre ambos, a la persiana.

Esta idea comporta a lo escopico en la base del fantasma. En efecto, Lacan lo
enuncia directamente -pero de un modo curioso y sospechoso: sin mayores
explicaciones, de golpe-, en el seminario La angustia: “El soporte mas satisfactorio
de la funcion del deseo, el fantasma, estd siempre marcado de un parentesco con
los modelos visuales donde funciona cominmente si se puede decir; donde da el
tono de nuestra vida deseante. En el espacio, sin embargo (...), nada esta
separado”6.

H El presente articulo se encuentra fue publicado en: http//trialectica.blogspot.com/, en
Agosto de 2010.

141



La ventana se impone a Lacan en funcidon del valor que adquiere el (a) en la
topologia. El privilegio escopico y la investigacion topoldgica son hechos conexos.
Recuérdese, para tomar una comparacién un poco irritante, que en Freud las cosas
oidas y las vistas tienen el mismo estatuto en el fantasma, -asimismo, en tanto
disparadoras del complejo de castracion-.

Asi pues, la ventana que se abre para dejar ver a los lobos, como se abren los ojos,
es el material justo para aplicar la teoria del fantasma.

Rosolato versus Lacan. Lacan va de lo general a lo particular, de la topologia al
ejemplo. Rosolato, en cambio, en diversas lecturas de Freud, generaliza los
ejemplos?7. Algunos de los articulos de Rosolato fueron escritos, -o al menos su idea
central fue deducida asi-, siguiendo ese método. Rosolato, en todos esos casos,
procede como si se tratara de restituir el alcance paradigmatico a la descripcion
freudiana. ¢Habra en el fetichismo una traduccion siempre presente en su base de
construccién como en el Glanz auf der Nase? éLa escena primaria esta a flor de piel
en la paranoia como en Un caso de paranoia contrario o El hombre de los lobos? En
el primero de esos dos textos: éel ruido -producido por la proyeccién de la
insatisfaccion genital en términos de un latido del clitoris-, serd un componente
permanente de la paranoia?

Tal vez ciertas posiciones parciales de Lacan y Rosolato -como las que
mencionamos antes-, ilustren dos posiciones extremas sobre la clinica que
deberiamos eludir. Una de ellas deductiva, la otra inductiva: es decir, ambas
cientificas.

El retorno de la teoria del conocimiento. Que el tema escopico sitle la base del
fantasma es un dato que debe considerarse con cuidado. La reflexion y toda la
teoria del conocimiento, desde Descartes en adelante, se ha servido de la vision
como un paradigma del conocimiento. El verse viendo es -como observd Lacan a
través de la joven parca de Valery-, la conciencia. Aproximar, enfocar, tener una
visidn mas amplia, son metaforas usuales para designar el acto de conocimiento.

En la epistemologia estos términos designan directamente la relacion sujeto/objeto.
No ocurre lo mismo en el psicoanalisis, y menos aun en Lacan.

No obstante, que la eleccién de los ejemplos recaiga sobre el mismo objeto es algo
[lamativo. Alguno de los dos discursos se equivoca, y mucho.

Notas

1. J. Lacan, seminario X, leccion del 19-12-62, Seuil, Paris, 2004, p. 89. Otra referencia
analdgica -bastante menos ingeniosa-, se halla en el seminario XI (Seuil, Paris, 1973, p. 73),
donde leemos: “Es por esto que la mariposa puede -si el sujeto no es Tchoang-Tseu sino el
Hombre de los lobos-, inspirar el terror fobico de reconocer que la pulsacion de las alitas no
esta de ninglin modo lejos de la pulsacién de la causacidén, del rayado primitivo que marca su
ser alcanzado por primera vez por la reja del deseo”.

2. S. Leclaire, El objeto del psicoanalisis, Siglo XXI, Buenos Aires, 1972, pp. 35-36 y nota 7.
Cf., asimismo, S. Leclaire, Psicoanalizar, México, 1972.

3. S. Freud, Obras Completas, Biblioteca Nueva, Madrid, 1973, p. 1967.

4. Ibid., p. 1972.

5. Ibid., pp. 2353-2354.

6. Seminario X, leccién del 22-5-63; cf. asimismo lecciéon del 12-6-63, Lacan expresa alli lo
siguiente: “La realidad del espacio en tanto que espacio de tres dimensiones es algo esencial
de aprehender para definir la forma que toma (...) la presencia del deseo, concretamente
como fantasma. Es lo que he tratado de definir en la estructura del fantasma: la funcién del
cuadro -entiendan de la ventana-, no es una metéfora. Si el cuadro existe es porque el
espacio es real”. Mas adelante, en la misma leccién, leemos: “En el piso escdpico, que es

142



propiamente el del fantasma, a lo que tenemos relacidén en el nivel del Otro es a la potencia
del Otro (...) el espejismo del deseo humano...”

7. Guy Rosolato, Ensayos sobre lo simbdlico, Anagrama, Barcelona, s/f, 12 ed., p.e. pp. 231-
232. El autor dice alli: “Esta observacion de Freud (la proyeccion del latido del clitoris) es lo
suficientemente ejemplar como para que podamos volver a ella mentalmente cada vez que el
detalle clinico se imponga para ilustrar los lazos de la paranoia y la escena original”.

143



LOS DEMONIOS DEL PASE"

Imaginemos a un corredor de cien metros llanos en plena competencia. En el
momento en que atraviesa la cinta lo fotografiamos. Esa foto, a la que le decimos
“pase”, es el documento que intentaremos investigar y al que, en razén del muy
particular enfoque que hemos elegido, nos vamos a limitar. No recurriremos a
ninguna filmacion, y mucho menos a la experiencia y sus testigos. Pero, mientras
analizamos esa imagen Unica y que suponemos reveladora, llaman a la puerta y
nos distraemos. A poco de andar, perdemos el hilo y nos preguntamos cémo llegd
el atleta hasta alli. Si respetamos el método, no deberiamos dejar pasar esa
pregunta. Pero si a pesar de todo nos obstinamos en realizarla, no podemos
aguardar ninguna respuesta. Exageremos un poco. El corredor, aislado por nuestro
artificio en la llegada, guarda para si el misterio de la carrera. Esta alli, disfrutando
de la instantanea, colgando en el aire, entre una pierna y otra, la boca se nota un
poco torcida, deformada quiza por la respiracion o por el viento que golpea su
rostro. En cualquier caso, el ganador de los cien metros salié de la nada, sin pedir
permiso. El concepto de fantasma del analista —puesto que se trata de un concepto,
aunque al parecer no convenia a nadie, ni siquiera al mismo Lacan, que se
difundiera como tal- tuvo una suerte parecida a la cuestion del Nombre del Padre.
En tanto Lacan considera que los analistas no estan preparados para abordarlo, es
la suerte (por no hablar de destino) que se impone: su desarrollo se sustrae vy el
término queda en reserva, mas o menos interdicto. Es por esto que el Seminario 15
repite lo que ya habia ocurrido con el 11 (Les noms du pére, se sabe, se interrumpe
en su primera leccién y Lacan promete que nunca volvera sobre el tema), si bien
es cierto que las coyunturas difieren bastante. En un caso la IPA expulsa a Lacan;
en otro, el Mayo Francés interrumpe el Seminario. La justificacion, no obstante, es
la misma. Este viraje de la causa al resultado -al sintoma, si se prefiere-,
curiosamente deja a la decision de la IPA en el status de un hecho fortuito. Lacan
se apoya en él aprovechando que la casualidad se cruza en su camino
oportunamente para aconsejarle qué hacer, como una tyché.

Este es el problema: si clasicamente se sitla al deseo del analista mas alla del
fantasma, si este deseo va mas allda de la identificaciéon y la trasciende, y no
necesita apoyarse en imagenes, resulta paraddjico que se nos diga, en
Conferencia del miércoles 19 de junio de 1968 -en la clase final y como demorado
apéndice de El acto psicoanalitico- que no hay deseo que no se sostenga en una
fantasia, y que por esa razon el deseo del analista remite también al fantasma. No
obstante, Lacan —que no rompe su promesa- no hablard de ese fantasma, ni dira
ya nada nunca, al menos directamente. En principio, écudl es ese deseo que
finalmente debe remitirse al fantasma? Y, ademas, équé significa y cdémo
entenderlo?

—-En su forma mas difundida y en un plano relativamente manifiesto, el deseo del
analista consiste en ser tomado por otro.

-En un plano bien inconsciente, consiste en ser tomado como objeto y, por ende,
causar el deseo. En esa via, se produce al objeto como algo que no estaba antes. El
deseo del analista, asi definido, se encuentra especialmente desarrollado en
Proposicidn. Este funcionamiento en dos planos es homodlogo al que describe Freud
en Traumdeutung respecto de la posicion de la fantasia en la formacién del suefio:
se halla en uno y otro extremo del proceso.

-Existen también instancias intermedias. El deseo del analista se equipara en
general a una equis (x), e incluso con frecuencia se refiere esa x a la regla de

H El presente articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 24 de Julio de 2007.

144



abstinencia. El hecho de que se le niegue sistematicamente contenido ha
contribuido a su misterio, y concurre asimismo con la sustraccion de su base
fantasmatica. En rigor, las dos operaciones estan muy vinculadas.

-También se atribuye al deseo del analista la busqueda de la diferencia absoluta
(sostiene la distancia, por ejemplo, entre el trazo unario y el objeto, el analista no
responde a la demanda, etc.).

Si los dos primeros niveles que situamos son concurrentes, y hallan una explicacion
satisfactoria en la relacién del fantasma con el ideal, con la i (a) (cf. las paginas
finales del Seminario 8), las otras dos definiciones son mas bien técnicas, y
circulan entre una y otra de ellas.

Cuando el analista desea ser tomado por otro hallamos en el velo la fantasia que
lo sostiene. Sobre el velo se pinta una imagen (del otro) que sefiala un mas alla
donde suponemos otra imagen (otro otro).

El deseo de ser tomado como objeto, y la ilusion de que ese objeto estuvo alli
desde siempre —-el amor de transferencia- puede perfectamente sostenerse —-segun
el ejercicio que proponemos aqui- en la fantasia del miembro fantasma. Asimismo
y al revés, el analista es el miembro que falta al paciente -viéndolo mas
profundamente-, que constituye el cuerpo al que ese miembro falta.

Los términos que figuraban separados, el sujeto y el objeto, vuelven a unirse. No
hay ningun impedimento para que la disyuncion caracteristica del final del analisis
pueda representarse en el fantasma. Existe, pues, un fantasma que resuelve la
separacion de los términos del fantasma, aunque los ejemplos que expusimos sean
provisorios. El giro que se produce, con la reabsorcion que supone este tipo de
fantasma, tiene un antecedente desarrollado ampliamente y muy conocido en los
modelos o6pticos del Informe de Lagache. Cuando el espejo gira noventa grados se
produce el acceso del sujeto al mas alla del espejo, el desmontaje de la imagen
virtual de la que depende la introyeccion del Ideal. Y luego el espejo, en una nueva
posicidn, acostado, produce y reproduce una nueva ilusion. Sin embargo, alli no se
privilegia el atravesamiento sobre la estructura. Se lo sefiala, pero no se lo
independiza. La despersonalizacion es uno de sus signos, e indica un momento de
pasaje y no una entidad, es decir, no remite a una estructura. Entonces, épor qué
interesarse tanto en el momento y no en el conjunto? Ademas, si ese fantasma
existe, desde él podria deducirse el deseo del analista, sin duda de manera mas
comoda y pertinente que en una busqueda directa.

Observemos que el acto, en tanto repeticion en un significante, comparte la
economia del velo: ambos, cada uno a su manera, resuelven el mas alla. Esto los
emparenta. El acto, en muchos sentidos, incluida la Verleugnung y también el
retorno de lo reprimido, llama al velo. No estamos lejos aqui de alcanzar al analista
en posicidon falica, o de la mascarada (chienlit) que Lacan siempre pensd abordar
como tema de una clase del Seminario. No estamos lejos del aspecto mas o menos
comico del analista, de su disfraz grotesco, incluso de su travestismo.

También encontramos sobre esa via la sustraccion de la presencia del analista en el
llamado setting; y, en muchos casos, algun retraimiento de la vida. Hay un efecto
depresivo en el final del andlisis y en la formacion del analista que se consolida
como una cicatriz del Eros. Si esta cicatriz propicia la neutralidad también es cierto
que en un mismo movimiento se confunde con una falta de humanidad propia de la
funcion.

El dispositivo del pase asume que es posible apresar el deseo del analista fuera del
fantasma, de la marca, y de aquella cicatriz. Es el tema que investiga y lo que nos

145



proporciona su fotografia. Si el acto se borra, si se olvida como se olvida el ser, esa
fotografia parece necesaria. Pero sabemos que el ayuda memoria fracasé6. La
apuesta falld.

La Conferencia del 19 de junio desarrolla brevemente dos ejemplos. El primero de
ellos es El caso del sefior Valdemar, un cuento de Poe menos utilizado por el
Seminario que La carta robada, pero que no carece sin embargo de la importancia y
la funcidn del en souffrance. En un escrito de Lacan, el cuerpo de Valdemar, al
borde de la descomposiciéon y mantenido por un discurso hipnoético, es la IPA. Como
“Freud la quiso asi” -Lacan dixit-, debemos deducir que finalmente termind por
dominar las técnicas hipnéticas. Sin embargo, el cuerpo ha dejado de existir hace
ya tiempo. Lacan busca ejemplificar alli el aspecto ni muerto ni vivo de lo que
moviliza la interpretacién del analista. Y es lo que, segun se nos dice, provoca
algun escalofrio.

Rabelais, el segundo ejemplo, es objeto de una referencia docta, digna de un
Lucien Febvre. Es el autismo de la palabra del analista lo que se quiere ilustrar con
Gargantla y Pantagruel. La palabra congelada. Y aqui se detiene Lacan, por motu
proprio y por oficio, el 19 de junio.

Una segunda retoma de lo que los acontecimientos de Mayo obligaron (o quiza solo
ayudaron) a dejar inconcluso se produce hacia el final del Seminario 16, y es de
otro estilo. Menos pretenciosa. El 19 de junio Lacan decia: “Ustedes, sépanlo bien,
s6lo han tenido acceso a un cuarto de lo que yo tenia que decir del acto analitico”.
En el seminario siguiente sdélo ha quedado algo por decir, si es que ha quedado algo
por decir. Ya no es seguro. Y luego todo se desarrolla en relacién al masoquismo
del analista, por su posicidon de objeto -rechazado, sin duda, pero mantenido sobre
la escena—, y al molde del cuerpo (esta Ultima idea no carece de relaciéon con el
miembro fantasma). La sustraccién se cierra.

Ahora bien, si se reconoce la existencia del fantasma del analista, en tanto la
fantasia permite asumir un deseo, se da entrada al analista que estd en funcion
(también al analizante, por supuesto) en el pase. No puede economizarse ya al
analista (que condujo el analisis del paciente que se apresta a testimoniar frente al
dispositivo), por mucho que el acto lo haya deyectado como (a). Desde entonces, la
construccion que se produce con el final del analisis concierne al analista. Antes,
con el pasaje al acto -Lacan lo suponia en aquel que se aprestaba al pase- sdlo
era visible un Unico lado: el sujeto. En ese aspecto, como en otros, Lacan busca
situar, si no producir, el torbellino. El deseo del analista aislado del fantasma es
apto para producir el reldampago, la tormenta, un borde ominoso. Sincronia y
diacronia se mezclan y se confunden, funcionan juntas de modo desprolijo, hasta
catastrofico. Imaginemos el efecto que esto produce. En una pelicula -éQué pasa
Pussycat?, se nos ocurre al pasar—, por una picardia del proyeccionista, una sola
imagen fija se repite en cientos de secuencias, y, simultdneamente, los distintos
fotogramas devienen uno. El filme -contrariamente a lo que ocurre con nuestro
atleta del comienzo- se quiere fotografia, mientras la sala entera silba y protesta.

El torbellino vuelve una y otra vez a la boca de Lacan. Se sabe que designa al pase,
al deseo del analista y al (a). Pero también designa a la Escuela misma, que se
sitlla sobre ese torbellino y lo reproduce, al tiempo que se alimenta de él.

El abandono actual del tema del pase tiene consecuencias multiples, en distintos
ordenes, y de enorme importancia. Ya no puede distinguirse jerarquia y gradus;
mucho menos nominar a los AE y AME. No hay transmisidon ni Escuela. Ninguna
diferencia sustantiva separa al lacanismo de la IPA. Pero tampoco se hace facil
distinguir al psicoanalisis de las terapias breves o la psicologia. Los viejos clinicos,
aferrados a sus clisés, recuperan su eclipsado prestigio, ganado por via de la

146



experiencia y el olvido. Pero no basta con sélo constatar que la practica del pase ha
fracasado. Hay que establecer qué llevd a ese error, y extraer las consecuencias
tedricas. Debemos aprender de ese fracaso. Mas alld del aspecto politico e
institucional, ¢por qué se equivoca Lacan? {Todo el Seminario hasta llegar al punto
del pase participa del error? ¢Debemos desechar sin mas consideracién los primeros
quince seminarios? Situemos, en primera instancia y de manera provisoria, dos
razones:

-En principio, el error parte, todo parece indicarlo, del privilegio que se ha otorgado
en general al corte, y, en particular, a la sesién breve, es decir, al corte de la
sesion. Por un lado, la teoria del objeto justifica el corte como técnica basica. Por
otro, y concomitantemente, el corte del discurso produce un mas alla que apunta al
objeto (metonimico) y lo sita como un desprendimiento (hay que aceptar que en
ese aspecto el corte no es arbitrario). El movimiento remite rapida y naturalmente
a la topologia -superficies y cortes- que nace al psicoanalisis, y no por casualidad,
recordémoslo, junto al sujeto supuesto saber, en el Seminario 9. Algo predestina a
la teoria a buscar un paradigma del corte. Y, finalmente, el analista —bajo la
especie del (a), desprendido, resultado de la caida del sujeto supuesto saber- y su
formacion serviran para ello. El status del corte permite que el final del analisis y el
analizante se autonomicen y celebren juntos su apoteosis. Para esto, sélo hace falta
un salto —el salto del pase—, un breve y silencioso aleteo. Ahora bien, si en el corte
coinciden necesariamente dos marcas (sexualidad y lenguaje; interpretacion y
transferencia; la marca del sujeto y la del partenaire, la del Otro), no debe
marcarse un solo lado —provocando un automatismo insostenible: cada vez que se
corta la sesion la sexualidad resulta invocada, concernida e interpretada-, ni en la
sesion ni en el final del analisis. Si el corte marca sélo al lenguaje, si sélo detiene a
la asociacion libre, carece de eficacia; no es mas que un gesto prometedor y
ampuloso. —-Pero hay otra razén —no ajena a la anterior- que, creemos, se situara
en el futuro: el lacanismo, que no puede concebir el fracaso del analisis mas que
como un éxito, no dispone de herramientas precisas, de los conceptos necesarios,
para aprehender un analisis fallido. éComo sabria entonces el jurado cuando
realiza el analisis su obra? Sin embargo, no debemos confundirnos: el pase -no
nos preocupa aqui distinguir, como el lector habra advertido, el final del analisis del
aparato burocratico que lo duplica- existe. Hay un momento en que el decorado
deviene practicable, el espejo no ofrece ya su espesor, y el sujeto accede unos
instantes a su mas alla. Lacan se equivoco al aislarlo. Tal vez se apresurd. Tal vez
un cierto dejo transgresor lo llevd a congelar la escena. Ciertamente, algunos
analistas en el afio ‘67 mencionaron un efecto perverso, una escena sadiana.

El caso es que no se puede estar de los dos lados al mismo tiempo. Si cortamos
una banda de Moebius y producimos un ocho interior, debemos optar entre una y
otra figura. No podemos situarnos en las dos y sostenernos alli, salvo que el corte
se eternice, o lo hipostasiemos (y quiza buena parte del problema sea ese). Hay
aqui una disyuncién entre trabajo y producto —entre tarea y acto, para decirlo en
términos lacanianos-, entre el recorrido del andlisis y su final. O, incluso y
sencillamente, entre paciente y analista (esto nos remite otra vez al tema de las
marcas y el corte).

También en los modelos Opticos es posible situar el momento de atravesamiento
del espejo plano -lo hemos sefialado antes—, y con ello la existencia de una forma
cierta de pase. Hemos dicho, asimismo, que esto remite a la despersonalizacion, a
sindromes ligados con el reconocimiento especular -Proposicion, por su parte,
remite a la salida depresiva: relacionar esos dos signos podria ensefiarnos algo
sobre la sexualidad de los analistas—, pero el dispositivo se arma de nuevo,
inmediatamente. El aislamiento dura lo que tardamos en girar noventa grados el
espejo plano. Mientras tanto, durante ese trayecto, hay algun flash, imagenes
fugaces, tal vez alguna que otra anamorfosis. Pero el atravesamiento no adquiere

147



en ningln momento, en ningun grado, una existencia independiente. Si el espejo se
desplaza hasta acostarse, si se rearma el fantasma del analista -y no un fantasma
en particular, no el fantasma de tal o cual analista, sino el correlato del deseo del
analista—, queda claro que el error consiste en aislar el pase. Queda claro que
aislar el deseo del analista es una operacion artificial que no puede sostenerse.
Volvamos, para concluir, sobre ese espectro de analista al que se le impidid
recorrer el mundo de la mano del pase. Volvamos sobre el manifiesto escalofrio que
produce y recordemos que se lo ha omitido de Proposicion. éComo implica al
analista la falta de significante sexual? éDesde dénde responde del hecho de que la
lengua no disponga de los significantes del sexo? Nuestra tercera y ultima
referencia fotografica es una escultura de Bernini, El éxtasis de Santa Teresa,
reproducida en la portada de Encore. Esta obra compleja sugiere la levitacion
valiéndose del escorzo de la santa y los rayos solares, imita asi un cierto
movimiento suspendido: es una fotografia avant la lettre, de época. En esa
escultura, tal como podemos leerla siguiendo a Lacan, el analista es un angel. En
ese sentido, el debate sobre el sexo de los analistas, que por fortuna y por las
mejores razones todavia no se produjo, no es bizantino. Y quiza esta sea la retoma
principal, aunque un tanto subrepticia e indirecta, librada a la buena oreja, del
fantasma del analista por parte de Lacan.

Dejando a un lado aquella sonrisa tonta y asexuada -tan asexuada como el objeto-,
habia otro criterio quizd mejor para situar el final del analisis: cuando se llega al
extremo del camino, decia Lacan, el “si” y el *no” valen lo mismo. Es el signo de
que alcanzamos lo real.

BIBLIOGRAFIiA

~Jacques Lacan, «Séance extraordinaire de I'Ecole belge de psychanalyse, le 14
octobre 1972 », Quarto, 1981, N° 5, pp. 2-22. (cf. esp. el pase concebido como
pasaje al acto en p. 8, y el concepto de que no hay analisis fracasado en p. 11).
—-Lacan, Lettres de I'Ecole freudienne de Paris, N° 8, Paris, 1971, (esp. p. 215 sobre
la escuela considerada como un torbellino).

—-Lacan, Conférence du mercredi 19 juin 1968, en Bulletin de I’Association
freudienne, N° 35, Paris, 1989, pp. 3-9. )

—-Lacan, «Proposition du 9 octubre 1967 sur le psychanalyste de I'Ecole», Scicilet
N° 1, Seuil, Paris, 1968, pp. 14-30.

~Lacan, Ecrits, Seuil, Paris, 1966. Cf. Le séminaire sur “La Lettre volée”, pp. 11-
61 ; Situation de la psychanalyse et formation du psychanalyste en 1956 (esp. p.
486 sobre el caso de Valdemar); Remarque sur le rapport de Daniel Lagache, pp.
647-684.

-Lacan, “Excursus”, Bulletin de |’ Association freudienne, N° 18, Paris, 1986, pp. 3-
13, (esp. p. 8 sobre el criterio de si y no).

148



TESTIMONIOS DEL FILM"

Supongamos que nos estan filmando. Filman nuestra vida y no lo sabemos. O
mejor, vamos al cine y nos encontramos de pronto subidos a la pantalla,
sumergidos en ella y formando parte de la obra, actuando, perdidos en el film. Al
final de la proyeccion se nos advierte que estuvimos dentro de una pelicula. Una
voz en off, casi familiar y detrds de nosotros, nos lo dice. Recuperados de la
sorpresa, podemos preguntarnos qué papel jugamos. Y quizd podamos aproximar
esa identificacion, acertarla. No seria tan dificil ni tan raro. No obstante, a poco
andar observamos que este conocimiento, esta interpretacién, no afecta lo que ya
se filmd. Un tal tipo de corte se desenvuelve, por completo y enteramente, en el
plano del saber'. Para tener alguna importancia y consecuencias, el planteo debid
realizarse antes, durante el transcurso de la filmacion. En tal caso, nos hallariamos
en condiciones de cambiar de personaje. Pero aunque no hiciéramos el esfuerzo, y
decidiéramos seguir en la misma via, igualmente todo giraria, seria diferente. Se
sabria que se juega un personaje —que incluso los personajes son varios, se
multiplican—. Eso cambia todo. Al salir del cine, ya es tarde. Por esto, los
testimonios de los que fueran inadvertidos actores, cuando los interrogamos al
respecto, son esquivos, parcos, académicos, prefreudianos. Muestran, en el mejor
de los casos, la insuficiencia del film asi recortado?; o aun, no recortado.
Estuvimos sofiando suefios y sentidos, y despertamos. Pero este suefio —al revés
que en la teoria de Freud, agreguemos, debid interpretarse durante su transcurso—,
ya no puede analizarse. Se despierta sin haberlo analizado. Y todo lo que desde
entonces podamos decir de él solo suma en el activo del saber. Ya no puede
modificar su transcurso.

Se obtiene asi un “personaje fundamental” a fuerza de dar con una pelicula
unificada, y no salir del film, del suefio o del sentido. Pero nada indica, y sobre todo
nada justifica, que se trate de una sola y Unica pelicula. El film podria no ser tan
continuo como parece, tan unanime como se nos presenta a primera vista. Podria
tratarse de una superposicién, un cut up, o aun un collage, de cortometrajes. Todo
estd en la técnica (de montaje). Entonces, équé nos obliga en una pelicula a no
despertar hasta el final??. éQué exige que un andlisis solo pueda pensarse desde su
término y aprés coup? En principio, hay que decirlo, una cierta idea de la
estructura.

Compliqguemos un poco mas esta historia. Puede darse el caso que el espectador y
actor improvisado sienta deseos de contar la pelicula. En tal supuesto, y en un
ejercicio de ficcion, admitamos que existen personas designadas socialmente a tal
efecto: “oidores de films” (que a su vez, y se prefiere que asi sea, han pasado o
estan en tren de pasar por una experiencia similar: ellos también han ido al cine,
suefian y viven inmersos en el sentido). ¢Qué ocurre entonces? El actor-espectador
vuelve a retirarse del film. Por segunda vez toma distancia. Este desplazamiento
corrige, se sobreagrega a la falta de movimiento a la que se vio sujeto durante la
proyeccion4. Al volver a pasar, restituye un movimiento que debié ser y no fue, el
que lo hubiera extraido del film y le hubiera posibilitado cambiar de posicién®.
Digamoslo directamente, se localiza una imposibilidad que bien podriamos
aproximar a un deseo. Este deseo, como se ha podido ya intuir, transcurre en la
“estructura del film”. Es un deseo no solo emparentado sino consustancial con esta
estructura®.

Notas
1. De ahi el ejemplo del transfinito, del algebra, en Proposicion (cf. Scilicet n° 1, Paris, Seuil,
1968, p. 21): todo ocurre como si se tratara de demostrar e indicar que el saber es quien

El presente articulo fue publicado en la revista Imago Agenda N° 136, en:
www.imagoagenda.com/, en Diciembre de 2009.

149



padece. Por supuesto, esto concurre con el hecho de que la estructura legisla, por decirlo asi,
sobre objetos formales (aun cuando de ellos puedan deducirse imposibilidades).
2. Al preguntarse qué paso en un analisis, cuando llega su final, la cosa solo transcurre en el
terreno del saber: las consecuencias son hasta cierto punto cauterizadas. Somos
representados, y estamos jugados en la representacion. Pero la identificacion no se pierde
facilmente. No se refuta en un solo movimiento ni de un solo impulso. Y quiza lo que hemos
llamado fantasma fundamental le da una unidad ficticia al movimiento de andlisis de diverso
tipo de fantasias y etapas, movilizando asimismo diferentes identificaciones. El fantasma
fundamental, si lo ponemos en otros términos, equivale a la identificacion fundamental que
sostenemos y padecemos en tanto estamos representados. Por eso, Proposicién advierte
sobre el hecho de que la identificacion no puede sostenerse al final del analisis.

3. El despertar se plantea un tanto dramaticamente porque no hay “salidas” durante la
proyeccion. De ahi adquiere su importancia, al mismo tiempo que se deduce que es
imposible.

4. El pase corrige la falta de analisis. Aquello que no se movilizé durante el tratamiento es
objeto de pase. Se pasa, pues, porque no hay, no hubo, desplazamiento. Por esto, para
situar los desgarrones de la teoria, el pase debe ser abandonado. No se puede sostenerlo y
sostener a la vez una posicidn critica respecto de la teoria de Lacan. La utilizacion de
modelos provenientes de la topologia, puede verse, hace al mismo problema. Las vueltas de
la demanda sobre el toro y el giro de mas que ciernen, por ejemplo, exigen un planteo
estructural del analisis, una concepcion que incluya la totalidad de su desarrollo. Por
supuesto, algo similar ocurre con la estructura: no hay estructuras parciales (un poco de
estructura de un lado y de otro no). Ademads, si el sexo y la interpretacién no son
formalizables —Lacan dixit— nos vemos llevados obligadamente a una teoria del acto (que
corrige los deslizamientos). El acto analitico se impone en razén de la 6ptica macroscopica
que adopta Lacan. En el acto se trata mucho menos de un hallazgo, de una elaboracién
tedrica, que de una exigencia que se produce en funcion de la perspectiva que adopta el
Seminario. Inicialmente, es en razéon de un planteo formal (extraer el (a) como letra, el SSS
como construccion aprés coup, etc.) y en funcién de un programa “estructuralista” —por muy
sofisticado que se lo quiera y enrarecido que esté— que toda esta problematica se presenta.
5. Nos vemos frente a una cuestion técnica: la no interpretacién sistematica de la
transferencia termina por consolidar el deseo del analista y el nlcleo real al que se apunta. A
fuerza de “perelaborarlo”, esquivandolo una y otra vez, se lo produce y consolida (casi podria
decirse como un negativo). Por otra parte y concomitantemente, el “fendmeno elemental”,
que hace a todo este movimiento y lo repite, es, lo hemos dicho en otro lado, el corte de la
sesion.

6. Hay que recordar, por obvio que resulte, que la teoria tiene por objeto el final del analisis
y no el pase. Este Gltimo no es mas que un dispositivo. Por tanto, no puede ser “falso”. Se
abre a una suerte de encuesta universal, y solo queda juzgarlo por los resultados. La critica
debe focalizarse, pues, en lo que hay de incorrecto en la teoria del final del analisis que
propone Lacan. Recordemos el criterio de pase de la Maison de la Chimie: aquello que Lacan
buscaba, hacia el final de la experiencia del pase en la EFP, es que alguien le dijera cual era
el truco para disolver el sintoma y cédmo lo habia aprehendido. ¢Existe algun testimonio?
Treinta y tantos afos después de que Lacan enunciara ese criterio no parece haberlos. Un tal
testimonio nos situaria mas alld del bla bla bla sobre el deser y el SSS. El criterio, en esas
Conclusiones, se vuelve practico. La ensefianza en las instituciones conservé un dispositivo
que Lacan ya habia desechado cuando disuelve la Ecole. Si el pase aislara algo cierto deberia
producir resultados mas contundentes. Algo similar puede decirse de la técnica del corte.
Debié barrer con otras técnicas si su grado de eficacia fuera tan alto como se pretende. Sin
interpretacion -y el corte podemos aducir tiende a eliminarla o minimizarla— no hay
formacién. No necesariamente hablamos aqui de la interpretacion de la transferencia. La
aprehensién de la posicidén transferencial puede usarse para construir el mas diverso tipo de
fantasias. Recordemos por ultimo el sector de Conclusions al que aludimos antes: “Debo
decir que en el pase nada testimonia que el sujeto sepa curar una neurosis. Siempre aguardo
que algo me esclarezca al respecto. Quisiera saber de alguien (...) que sea capaz de hacer
mas que el parloteo ordinario” (J. Lacan, Lettres de I’'Ecole freudienne de Paris, n° 25, vol. II,
Paris, junio de 1979, p. 220).

150



V. REQUIEM PSICOSIS I1



ESTRUCTURA MINIMALISTA DE LA PSICOSIS. SOBRE EL ESQUEMA I-

Es evidente que el esquema I es divisible en dos partes: de un lado, la imagen, y
del otro la palabra. En el sector imaginario del esquema, la forclusion del falo esta
"rodeada" por el goce transexualista, la imagen y el futuro de la criatura; en el otro
sector, la hipérbole rodea la forclusion del padre y sus términos son el olvido del
creador, las criaturas de la palabra y "donde se mantiene lo creado".

En el esquema I en el vértice I (del ideal del yo) encontramos "palabra"
directamente escrito. El esquema I presenta un funcionamiento homodlogo al
esquema L. En este modelo hallamos una relacién continua (a/a') y otra discontinua
(S/A); en el esquema I hallamos m/M continuos e i/I discontinuos. El trayecto
resulta complicado por la doble asintota -visualmente- pero, en ultima instancia,
describe el mismo recorrido y la misma operacion:

S i

A

De este modo, lo que en el esquema L es la relacion especular en I es la criatura
real ("todo el espesor de la criatura real se interpone").

Si retrocedemos un poco y nos dirigimos ahora al Seminario III observamos que
Lacan situa alli un mas alla interior que anticipa aquellos términos. Leemos: "Que la
palabra se exprese en lo real quiere decir que se expresa en la marioneta. El Otro
del que se trata en esta situacidn no esta mas alla del partenaire, esta mas alla del
sujeto mismo -es la estructura de la alusién que se indica a si misma en un mas
allad de lo que dice-". (Cf. Les psychoses, Seuil, Paris, 1981, p. 63. Hemos citado el
parrafo ligeramente modificado ya que consideramos que contiene un error de
transcripcion. En francés la ultima parte del parrafo dice: "(...) il est au-dela du
sujet lui-méme -c’est la structure de la allusion (sic), elle s’indique elle-méme dans
un au-dela de ce gu’elle dit.” ) El Otro resulta asi perforado. El vértice simbdlico
sufre una voladura que va a llevar al esquema de Schreber que comentamos
anteriormente. El analisis que sigue en el texto de Lacan despliega la alucinaciéon
famosa de “iMarrana!” ubicandola sobre el esquema L: “La persona que nos habla,
y que ha hablado, en tanto que delirante, a’, recibe sin ninguna duda en alguna
parte su propio mensaje bajo una forma invertida, desde el otro con minuscula, y lo
que ella dice concierne al mas allad que ella es en si misma en tanto que sujeto, y
del que por definicidn, simplemente porque es un sujeto humano, no puede hablar
mas que por alusion” (cf. ibid., pp. 64-64.).

En un parrafo aun mas claro, respecto de lo que deseamos ilustrar, el seminario
agrega: “Habiamos ya podido entrever alli una estructura muy proxima del

H El presente articulo fue publicado en: www.elpsitio.com.ar/, el 18 de Agosto de 2009.

152



esquema de las relaciones del sujeto que habla concretamente, que sostiene el
discurso, y el sujeto inconsciente, que esta alli, literalmente, en ese discurso
alucinatorio. Esta alli, apuntado, no se puede decir en un mas alla, puesto que
justamente el otro (sic) falta en el delirio, sino en un mas alla, una especie de mas
alld interior” (cf. ibid., p. 139). En nuestra opinién se desliza aqui un nuevo error de
transcripcion. La distincion del otro, con mayulscula o minulscula, es siempre
enojosa, pero en este caso inevitable hacerla. El otro que falta en el delirio no
podria ser el otro (con minudscula) puesto que sabemos que la alucinacion se
desencadena en él; y si hay que aclarar que “no se puede decir —que sea
apuntado- en un mas alld” es porque se trata del Otro con mayuscula). Esto, dicho
sin muchas vueltas, describe un doble agujero. Después de este razonamiento
revelador, suerte de clave del método que se ha seguido y se seguira, Lacan
anuncia su proyecto, que terminara por cumplirse en De una cuestion preliminar:
"Proseguir esta demostracion no seria imposible. Pero seria introducir demasiado
rapidamente quiza, si queremos proceder con todo rigor, esquemas que podrian
aparecer como preconcebidos por relacidén a lo dado” (cf. ibid).

En este parrafo se anuncia el esquema I; el proyecto tedrico del seminario III y De
una cuestion preliminar tienen, pues, una ilacion tacita y forman parte de una sola
investigacion. El mas alla interior, como es obvio, remite a la alucinacién —el sujeto
hablando fuera, el Otro hablando dentro-; remite también al fendmeno de
automatismo mental, por la misma razon, y a la estructura de la alusién -se alude
a un sujeto que estd mas alla y no puede ser referido directamente-. Veamos las
cosas mas de cerca en lo que respecta al esquema I. Si sustituimos S y A sobre i/1,
la doble asintota (a nivel conceptual) produce el efecto de un sujeto que sélo puede
alcanzarse en el Otro y de un Otro que se infinitiza para soportar al sujeto. De ahi
que esto se ejemplifique recurriendo a los lados impropios del cuadrado y por eso
Lacan introduce luego el plano proyectivo. De hecho ocurre que no hay mas que
una asintota si juntamos los lados del cuadrado en el espacio del plano proyectivo.
Asi el vértice imaginario también sufre una (y la misma) voladura. La referencia
topoldgica subraya basicamente una cuestion que se aprehendid primero en un
plano conceptual (el sujeto estd mas alla, hay un mas alla interior). Su valor
consiste en describir ciertos fendmenos de la psicosis (automatismo, alusion,
alucinacién, etc.)- Alli estd todo, el esquema I independiza los términos del
esquema L. Al perforarlos, los deja sueltos.

Si tomamos de forma disyuntiva los términos del esquema L, y separamos el velo
de su mas alla, obtenemos en buena medida la estructura de la psicosis. El
fendmeno delirante puede ilustrarse muy bien mediante un mds alla independiente
del velo que lo produce (que deberia producirlo). Una nada flotante, sin causa; es
decir, algo bien loco. En lugar de encontrar el espacio escindido por el velo (el valor
falico y libidinal).

Encontramos asi una escision:
velo/sin mas alla (lalengua)
mas alla/sin velo (pulsién)

La comunidad topoldgica entre la cadena significante y el sexo, o entre lengua y
pulsidon, no existe en la psicosis. Esto abre el ex nihilo, la forclusion paterna, y
explica por qué razon los contenidos edipicos se hallan en la superficie, en el
discurso del psicotico, sin comportar alcance, carentes de eficacia. Se encuentran
deslibidinizados. El equivoco, el juego de palabras en general, la técnica del
significante, no tienen alcance en el tratamiento de pacientes psicoticos en tanto el
lenguaje carece de relacion con el cuerpo, o con la sexualidad. Falta alli, también vy

153



sobre todo, el equivoco que hace a los cuerpos, el caracter antropico (para retomar
el neologismo de Lacan) del fantasma, la comunidad de catexias.

Digamoslo de otro modo, el valor de velo del lenguaje se encuentra separado de la
libidinizacién que produjo. Los dos agujeros que plantea Lacan en su esquema de la
estructura del sujeto al final del proceso psicético pueden retomarse con esta
indicacién. Esto permite simplificar diversos desarrollos y, segun todo parece
indicarlo, constituye un avance. La forclusiéon del Nombre del padre y del Falo se
identificarian asi al velo y su mas alla. Por lo demas, tanto la relacidén del padre con
el lenguaje como la del Falo con el erotismo son inmediatas. El Nombre del padre,
en tanto la prohibicién del incesto origina el sistema de nominacidn, se ubica en el
fundamento de la lengua —un sistema de coherencia posicional, como decia Lacan-.
Por su parte, la vinculacién del Falo con el espejo, la ecuacion nifio=falo, la danza
de faltas del deseo en el Edipo, etc., no exigen mayores comentarios.

154



NOTA SEMIEDIPICA AL ESQUEMA R. LAS MENINAS Y EL CUADRO
INTERIOR"

La nota agregada al esquema R, y que persigue el propdsito de introducir en esa
reflexion el objeto (a), esta fechada en julio de 1966, proxima del seminario XIII.
La nota se ubica entre el seminario XIII y el XIV; la primera leccién de este ultimo
seminario se halla visiblemente sobre esta via, concretamente cuando aborda el
tema de la realidad —-como el esquema R- en lo que Lacan denomina alli "superficie
burbuja".

Esta observacién cronoldgica cobra su alcance si aislamos el problema central que
aborda alli Lacan. El nucleo tematico de ese breve escrito radica en los parrafos 4,
5, 6 y 7 de los 10 que lo componen. El primer parrafo sélo indica el interés de lo
que se va a introducir -el objeto (a)- en relacién al "campo de la realidad que lo
tacha". Ese parrafo, considerando a la nota como un escrito, es un titulo: "El objeto
(a) y su aporte a la realidad". El titulo designa lo que la nota desarrolla; veremos
como.

El segundo parrafo precisa que el campo de la realidad se obtura en el fantasma, y
con esto ya estamos en plena contradiccion: la realidad tacha al (a) y el (a) obtura
a la realidad.

El tercer parrafo introduce al esquema R como un plano proyectivo y esto, al
parecer, aclara las cosas.

En el cuarto parrafo mI, Mi desarrollan graficamente ese tipo de plano, aislando una
banda de Moebius.

Se llega asi a la estructura del campo de la realidad como lugarteniente del
fantasma —quinto parrafo-.

El sexto parrafo concluye la idea identificando imaginario y simbdlico con el (a), y
real con la S barrada.

A continuacién, el sujeto definido como representante de la representaciéon en el
fantasma soporta la realidad, que sélo se sostiene por la extraccién del (a) -es el
séptimo parrafo-.

Asi rehallamos la contradiccion, que indicamos inicialmente, entre realidad y (a),
especificada ahora en términos de la realidad como lugarteniente del fantasma
(corresponde a la realidad que tacha al (a) y el sujeto como representante de la
representacién que soporta a la realidad (corresponde a la obturacion de la realidad
en el fantasma).

El octavo parrafo indica un camino que no debe seguirse; advierte que no debe
leerse sobre el esquema que la identificacion pueda fundar la realidad (linea de
penetracién de lo imaginario en lo real, mI).

Los parrafos noveno y décimo refieren al desarrollo de Lacan de 1966, a la manera
de una indicacidén bibliografica.

DEI presente articulo fue publicado por primera vez en: "II. REQUIEM PSICOSIS", p. 51, del
libro:"Refutaciones en Psicoanalisis". Alfasi Ediciones. Buenos Aires 1989. Posteriormente fue
publicado en: www.elpsitio.com.ar/, el 4 de Septiembre de 2009.

155



De este modo, la comprensidén de este escrito, una vez ubicado el punto central,
gira en torno a la aparicibn de dos términos aparentemente opuestos:
“lugarteniente del fantasma” y “representante de la representacién en el fantasma".
En la medida en que el término “lugarteniente”, tanto por su uso comuin como por
el uso establecido por Lacan, es sinonimizable al representante de la
representacién, el problema se reduce al equivoco de un sdélo concepto. De
cualquier forma observemos que Lacan reserva el uso de “lugarteniente" al caso en
que el problema se enfoca desde la realidad, como si hablar de “lugarteniente”, en
lugar de “representante de la representacion” fuera propio para designar uno de los
lados de la esquizo.

Aludimos antes al parentesco de este pequeino desarrollo de Lacan con el seminario
XIII. Puede verse mas claramente ahora porque se produce este vinculo si
recordamos que uno de los temas dominantes de aquel seminario es el
representante de la representacion.

Por ejemplo, las Ultimas lecciones -donde Las Meninas ilustran el desarrollo-
abordan directamente este tema. Para explicar la contradiccion en que incurre
Lacan es pertinente y tal vez incluso imprescindible recurrir a ese seminario.
Veamos como Las Meninas ilustran al Vorstellungsreprdsentanz:

a) cuando el "cuadro interior" (el cuadro dentro del cuadro), que acompafia al
autorretrato de Veladzquez, es parte de la realidad del cuadro se trata de
representacion;

b) cuando el "cuadro interior" se torna inaccesible porque representa al "cuadro
exterior" (el que efectiva-mente vemos) se trata de representante de Ila
representacion.

Homoldgicamente, extendiendo esta distribucion sobre el esquema R, tenemos:

a) cuando la realidad es parte del esquema R funciona como lugarteniente del
fantasma;

b) cuando la realidad es el corte del esquema R "el sujeto en cuanto representante
de la representacion en el fantasma soporta el campo de la realidad".

La realidad y lo real concurren a un mismo corte.

Podemos representar este movimiento como sigue:

I
P

156



R

OE)= | ¢

En este punto y contrariando el primer parrafo de la nota de Lacan: no solo se trata
de una introduccion “para esclarecer lo que aporta -el objeto (a)- sobre el campo
de la realidad”. La ubicacién del fantasma sobre el esquema R puede perfectamente
sustituirlo.

d

Aparentemente no haria falta ya hablar de Edipo en el tridngulo simbdlico o situar
la pareja especular en el triangulo imaginario. La explicacidon cambia radicalmente.
Y esto preanuncia la critica que Proposicion (un afio después) realiza al Edipo y a
Freud (cf. J. Lacan, Proposicion del 9 de octubre de 1967 sobre el psicoanalista de
la escuela, Scilicet N° 1, Ed. du Seuil, Paris, 1968. pp. 27 28). En algun sentido el
(a) es una refutacidn mas que una introduccién, una extensién o un "aporte". Sin
embargo, parece mas prometedor interrogar la coexistencia de la explicacion
edipica y el desarrollo del fantasma, en tanto se ubican de un lado y otro de la
esquizo. El Edipo (también por supuesto, el tridngulo imaginario) se instala en la
realidad, el fantasma ocupa lo real. Refutar el complejo de Edipo es innecesario y
poco practico, puesto que se presta a un uso pertinente ubicandolo de otra manera.
Asi, y en mas de un sentido, /o real del objeto es equiparable a la realidad del Edipo
y el incesto realizado.

Podriamos decir entonces que el objeto (a) participa de una cronologia ciclica y
lineal como la que domina en los mitos (cf. Claude Lévi Strauss, Antropologia
estructural, Eudeba, Buenos Aires, 1968, 52 ed., 1973, La estructura de los mitos,
pp. 186-. 210), como si el objeto (a) fuera la operacidn légica del mito extraida y
aislada como tal (La relacion percipiens/perceptum -uno de los temas propios de
Una cuestion preliminar- es susceptible de formularse en términos de la
distribucion entre representacion y representante. A la relacién sujeto/objeto de la
teoria clasica del conocimiento, formulada corrientemente en categorias visuales y
tributaria de la economia de la representacion, podemos oponerte el fendmeno de
la voz psicotica en tanto es ubicable como representante de la representacion vy
delata por alli la presencia del percipiens en el terreno auditivo. (Cf. J. Lacan,
Comptes rendus d'enseignement, Ornicar? N© 29, pp. 12-13. Lacan dice en esas
paginas: “Hemos provisto la topologia que permite restablecer la presencia del
percipiens mismo en el campo donde es sin embargo perceptible (...)" p. 13.)

157



SCHREBER DE MEMORIA. LAS MEMORIAS EN LACAN"

En el escrito llamado De una cuestion preliminar Lacan cita alrededor de cincuenta
veces Memorias de un enfermo nervioso (cf., Daniel Paul Schreber, Memorias de un
enfermo nervioso, ed. Carlos Lohlé, Buenos Aires, 1979, tr. cast. Ramodn Alcalde).
El texto de Lacan se centra sobre el de Schreber y no, como seria esperable, sobre
el historial de Freud dedicado a las Memorias.

Esta referencia fundamental, de cuya correspondencia con el escrito de Lacan nos
ocuparemos aqui, incurre en una serie de incorrecciones mas o menos curiosas. Y
esto, en principio, porque Lacan critica los errores de lectura y traduccion de
Macalpine y Hunter (cf. Ecrits, p. 545 en nota |).

Seria deseable, entonces, que el critico no cayera en la misma tentacién que
descubre. Sin embargo -y, tal vez, histeria mediante como anotaria Freud—, Lacan
comete los mismos errores: cita y traduce mal, inventa e incluso fabula un poco.

1. Para empezar, la traduccién Memorias de un neurdpata (Ecritsv, p. 536),
propuesta para el aleman Denkwirdigkeiten einen Nervenkrankenv, parece
incorrecta. Es preferible -y Schreber lo sefiala varias veces en su libro-
Memorias de un enfermo nervioso. Schreber se pensaba en situacion de
stress, con los nervios maltrechos, hasta con el cerebro reblandecido; nunca
neuropata, loco. Y, después de todo, el autor es Schreber y no un psiquiatra.

2. La langue de fond (Ecrits, p. 537) que traduce al francés la expresién
alemana Grundsprache es, segun nuestra opinion, un giro un tanto forzado.
Parece preferible idioma fundamental (como traduce Ballesteros) o bien
lengua primitiva (como traduce Ramodn Alcalde en la edicidon castellana de
Carlos Lohlé).

3. Otro hecho observable en la misma pagina atafie a la enumeracion de
eufemismos a la que se entrega Schreber. En buena parte de esos ejemplos
no se trata de eufemismos. Esta observacion pasé por alto a Freud vy, luego,
a Lacan. En efecto, "veneno" por "alimento" puede pasar por ser una
representacion anti-tética o una metafora pero no tiene nada de
eufemismo, salvo que se invierta la relacion; "impio" por "pia-=doso" incurre
en el mismo caso; que Dios sea calificado como "aquel que es y serd" es una
perifrasis —como el mismo Schreber senala es perifrasis de inmortalidad-; la
purificacion de almas designada como "probacién”-las almas que no habian
cumplido ese proceso eran designadas, al contrario de lo esperable, “almas
probadas”- también incurre dentro de las representaciones antitéticas.

4. Una alteracion inexplicable de Memorias tiene lugar cuando Lacan cita una
secuencia de fendmenos observada por Schreber (Ecrits, p. 560): 1) el
milagro del aullido; 2) el llamado de socorro; 3) la eclosidon proxima; y 4) La
aparicién de creaciones milagrosas. Schreber, en cambio, escribe: 1) algun
alboroto en mi cercania; 2) el milagro del aullido; 3) el levantarse el viento;
y 4) los gritos de socorro (cf. Memorias, op. cit. , p. 169).

5. Lacan altera el orden de la enumeraciéon y elimina de ella "el levantarse el
viento", en su lugar ubica a “las creaciones milagrosas" como si aprovechara
el soplo de un prestidigitador. Sin embargo, no debe creerse que en esta

H El presente articulo fue publicado por primera vez en: "II. REQUIEM PSICOSIS", p. 47, en
su libro:"Refutaciones en Psicoandlisis". Alfasi Ediciones. Buenos Aires 1989. Posteriormente
fue publicado en: www.elpsitio.com.ar/, el 10 de Octubre de 2009.

158



referencia adulterada se base alguna deduccién. El error no tiene
consecuencias tedricas. Eso es lo raro: es una pura imprecision, una suerte
de capricho y, aun, de deseo.

6. Macalpine -repite Lacan- observa que todas “las creaciones milagrosas”
son especies volantes (Ecrits, p. 560). Salvo las arafias —diremos nosotros-,
a las que, por el momento y a pesar de la metonimia mosca-arafia, nadie
descubri6 alas (cf. Memorias, p. 202).

7. Schreber, refiriéndose a su Dios, hablé de perfidia. Lacan observa que la
palabra esta en francés en el original: perfidie (Ecrits, p. 563). Pero en
francés y en aleman perfidie tiene exactamente la misma ortografia, écémo
saber que Schreber se expresd en francés en esa ocasion? Ademas de ser
una oportunidad poco propicia para apelar a otra lengua, no hay ningun
subrayado en el original que justifique convencionalmente la introduccién de
un vocablo extranjero.

8. Lacan sostiene que las voces informaron a Schreber sobre la aparicion de la
noticia de su muerte en el diario (Ecrits, p. 567). Schreber, por su parte,
dice haber leido, por si mismo, esta noticia. La alucinacion es visual y no
auditiva.

9. Por ultimo, Lacan novela bastante un momento de la relaciéon entre Schreber
y Ariman: “En cuanto a la cuestion que promovemos aqui respecto de la
incidencia alienante del significante, retendremos ese nadir de una noche de
julio del '94 en que Ariman, el Dios inferior, develandose a Schreber en el
aparato mas impresionante de su potencia, lo interpela con esa palabra
simple y, segun dice el sujeto, corriente en la lengua fundamental: “iLuder!”
(Ecrits, p. 573). En rigor Schreber cuenta que mantuvo una larga
conversacion con Ariman, en el curso de la cual la palabra Luder se
pronuncié repetidas veces: "(...) y la palabra "carrofia" -vocablo muy
frecuente en el lenguaje primitivo cuando se trataba de hacer sentir el poder
y la ira divina a un hombre que iba a ser aniquilado por Dios— —se escuchd
con frecuencia" (cf. Memorias, p. 118).

La reconstruccion de Lacan es ingeniosa vy literaria; tal vez, un tanto novelesca. Nos

recuerda E/ diablo enamorado de Cazotte, el ché vuoi? que Belcebu espeta a quien
lo invoca.

159



SINOPSIS DE LA CUESTION PRELIMINAR. LECTURAS DE LOS ESCRITOS"

Como otros escritos de Lacan, Subversion del sujeto por ejemplo, De una cuestion
preliminar es un texto rigurosamente divisible en funcion de los esquemas insertos
en él.

De una cuestion preliminar opone los dos primeros capitulos, donde se trata del yo
y la realidad, a los tres siguientes, cuyo objeto consiste en determinar la institucion
de aquellos dos términos. Esto se logra ubicando a la pareja yo/realidad sobre el
vector imaginario del esquema Lambda (a/a’), la idea prosigue en el esquema R, y
finalmente, el esquema I completa el desarrollo.

En cuanto a la cuestidon preliminar, de la que encontramos dos dimensiones en el
texto, refiere ante todo a la forclusién del Nombre del Padre, inmediatamente al
problema de la realidad vy, luego, a la alucinacion.

Otro aspecto de la cuestion preliminar estd dado por el abordaje técnico del
tratamiento, y los temas son: el medio y el psicotico, la transferencia como
actualizacion y repeticion -todos ellos conceptos que Lacan critica—-. El escrito, sin
embargo, no aborda este aspecto directamente. Leemos: “Dejaremos aqui por
ahora esta cuestion preliminar a todo tratamiento posible de la psicosis, que
introduce, como se ve, la concepcién que hay que hacerse de la maniobra en este
tratamiento, de la transferencia. Decir lo que en este terreno podemos hacer seria
prematuro, porque seria ir ahora “mas alla de Freud”, y la cuestion de superar a
Freud ni se plantea siquiera cuando el psicoanalisis de después ha vuelto, como
hemos dicho, a la etapa de antes” (Ecrits, Seuil, Paris, 1966, p. 583).

Esta cita, situada al final del texto, hace juego, cerrando un largo paréntesis que
encierra el desarrollo intermedio, con una consideracién inicial: “(La forclusion del
Nombre del Padre) que aportamos aqui como cuestion preliminar a todo
tratamiento posible de la psicosis prosigue su dialéctica mas alla: la detenemos sin
embargo aqui, diremos por qué” (Ecrits, p. 575).

Ese por qué es lo que despliega el capitulo V del texto, llamado Post scriptum. Pero,
hay que observarlo, de un parrafo a otro se alcanza la transferencia, hasta
entonces ausente del texto. En verdad, en el parrafo inicial, la cuestion preliminar -
y esta dicho alli con todas las letras— es la forclusion del Nombre del Padre;
mientras que en el parrafo final, el problema recae sobre la transferencia. De
cualquier forma, el texto no despliega el problema en ese plano.

En ese sentido, leemos: “No podemos extendernos aqui sobre la cuestidon sin
embargo de primer plano de saber lo que somos para el sujeto, nosotros a quienes
se dirige en cuanto lectores, ni sobre lo que permanece de su relacién, con su
mujer, a quien estaba dedicado el primer proyecto de su libro ( ... ).” (Ecrits, p.
573).

¢éPor qué este escrito —-cuando todo llama a ello- no aborda la transferencia
psicotica “sin embargo de primer plano”? Si la estupidez de cierto psicoanalisis fue
limitar la transferencia a la repeticion dual, todo el valor del esquema Lambda es
separar al otro imaginario del Otro. El padre del psicético no es la figura del padre y

H El presente articulo fue publicado por primera vez en: "II. REQUIEM PSICOSIS", p. 41, en
su libro:"Refutaciones en Psicoanalisis", Alfasi Ediciones, Buenos Aires 1989. Posteriormente
fue publicado en: www.elpsitio.com.ar/, el 15 de Febrero de 2010. Los apéndices que aqui
aparecen como a) Miscelaneas y b) Por fin Lacan presenta a Schreber, figuran en el libro
como textos independientes p., 43 y p. 49 respectivamente.

160



la forclusidon paterna deberia mostrarnos el como de la transferencia, no sélo para
ser coherentes, sino porque alli el texto alcanzaria la demostracion que busca (mas
alla, por cierto, de la declaracidn de intenciones y objetivos). Esto no ocurre.

Apéndices

a) Miscelaneas. Queremos destacar tres puntos que atafien al escrito De una
cuestion preliminar:

1.

El capitulo IV repite -sin duda por descuido- el item 5). Este hecho no es
nada extraordinario si observamos que el texto presenta diversas
incorrecciones de estilo.

El paso entre el capitulo III y el IV corre por cuenta de la metafora paterna;
o mejor, de la relacién entre Nombre del Padre y Falo, por un lado, y la
féormula de la metafora, por otro. Si acentuamos el aspecto del genitivo por
el cual en la expresion Nombre del Padre el nombre pertenece al padre,
hallamos lo que en el padre impide la prolongacién metonimica del sujeto. El
Nombre del Padre no es un atributo del sujeto; por el contrario, asegura su
funcionamiento mismo (tanto como el del lenguaje en tanto sistema de
coherencia posicional).

Para completar este breve comentario conviene sefialar dos parrafos, uno de
ellos poético en exceso, dificil de interpretar. El primero se encuentra en la
pagina 561: “Estos ultimos meteoros del delirio, éno aparecen como el
rastro de una estela, o como un efecto de franja, mostrando los dos tiempos
en que el significante, que se ha callado (s’est tue) en el sujeto, de su noche
hace surgir primero un fulgor de significacidon en la superficie de lo real,
luego iluminarse a lo real con una fulguracion proyectada desde abajo de su
cimiento de nada?”

La expresion “meteoros del delirio” es metafora de alucinacién; con “rastro
de una estela”, “efecto de franja”, “fulgor de significacion” e “iluminarse a lo
real con una fulguracidon proyectada”, se trabaja una sola composicion: el
reldmpago que ilumina la noche (imagen muy del agrado de Lacan) y que

converge con la alucinacion en tanto ésta se extiende sobre lo real.

¢En qué sentido Lacan habla de “cimiento de nada”? En el Seminario XII
leemos: “El grito no se perfila sobre un fondo de silencio, lo crea -se trata
del tema de la voz-, al abolirlo es sensible que lo causa.” De un modo
similar podemos concebir que la alucinaciéon causa la realidad como el
reldmpago causa la noche cuando la ilumina enteramente.

La expresion “el significante que se ha callado” es también, en cuanto al
s’est tue, repetidamente usada por Lacan; es homdfona de c’est tu (eres tu)
y de la conjugacion del verbo tuer (matar), de donde resultaria “el
significante que se suicida (mata o se mata) en el sujeto (que tu eres)” (le
signifiant que s’est tue dans le sujet).

La segunda construccion en cuestion se halla en la pagina 566: “Sin duda la
adivinacion del inconsciente ha advertido muy pronto al sujeto que, a falta
de poder ser el falo que falta a la madre, le queda la soluciéon de ser la
mujer que falta a los hombres”. Se trata de un parrafo decisivo para
entender este sector del texto. El razonamiento de Lacan gira en la drbita de
la distincidn entre la falta del Otro y la falta en el Otro. No pudiendo ubicarse
como falo materno (en relacién a la falta en el Otro), Schreber intenta -ya

161



que légicamente debe mantenerse la exigencia de que haya falta- ser el
Otro del Otro faltante, y toma el costo a su cargo.

b) Por fin Lacan presenta a Schreber. La Présentation de las Memorias en su
edicion francesa, escrita por Lacan en 1966 (en Ornicar? n° 38, Navarin, Paris,
1986, pp. 5-9) testimonia sobre la reivindicacion lacaniana de la prioridad de
referencia, -y aun el rescate del olvido-, al texto de Schreber.

Como en De una cuestion preliminar, Ida Macalpine estd continuamente presente
en este breve texto. El parrafo inicial, que ya la nombra, comienza recordando las
condiciones en que los traductores ingleses terminaron su trabajo sobre las
Memorias: “Se aguardaba esta traduccién. Exactamente desde nuestro Seminario
del afio 1955 1956. Cuando la anunciamos, recordamos haber visto a la oreja de la
sefiora Ida Macalpine pararse, apresurando, sin duda, la que en aquel entonces,
con ayuda de su hijo, ella hacia en inglés: puede constatarse que hubiera podido
tomarse su tiempo” (Présentation, p.5). En la via de la misma reivindicacién,
leemos: “No se trata, desde luego, de que la sefiora Ida Macalpine no presente
seguidamente como posfacio un psicoanalisis de ese texto, que se quiere corrector
del de Freud. Pero no aparece mas que para nuestros dos uUltimos Seminarios (27
de junio-4 de julio)...” (Présentation, p. 6).

Afios después del Seminario III, el apresuramiento que Lacan atribuye a Macalpine
le es atribuible, sin mayor dificultad, a él mismo. Présentation es en diversos
aspectos un escrito descuidado tanto en su sintaxis como en su objetivo. Vale la
pena observar que este escrito esta basado en el desarrollo de dos reivindicaciones.
Ya hemos sefialado la primera en relacion a Ida Macalpine. Una segunda
reivindicacion concierne al caracter lacaniano de Memorias: “El texto de Schreber
se demuestra como un texto a inscribir en el discurso lacaniano...” (Présentation, p.
7, obsérvese la repeticion en un periodo muy breve del término “texto”). Hasta
cierto punto estas reivindicaciones se relevan una a otra. Si Memorias es un texto
lacaniano no seria tan urgente subrayar la prioridad de su redescubrimiento: en el
discurso de Lacan ya estaba alli desde siempre.

Hay que atender, entonces, al hecho de que /a doble reivindicacion viene a cuento
de la paranoia y, tal vez, esto constituya un aspecto importante -aunque
completamente tangencial y ausente de la intencién de Lacan-, de Présentation. Se
trata, si se nos permite el traslado, de un efecto de transferencia. El desarrollo
posterior, donde Lacan historia su relacién a la paranoia -Aimée, el conocimiento
paranoico, la cuestion preliminar, la formacion de analistas y la implicacion del
sujeto supuesto saber en el sintoma-, gira en la misma Orbita.

Sefialemos como una curiosidad que un parrafo de Présentation vincula a la
paranoia con el sujeto del goce. Esta expresidon, ciertamente rara en la obra de
Lacan, no es sin embargo, como se ha sostenido, un hapax. Esta calificacion se ve
desmentida en diversos usos que registra el Seminario X, La angustia. Cuando
Lacan esquematiza a la angustia entre goce y deseo, en el piso superior de su
esquema la S no barrada se denomina sujeto del goce. El esquema es el siguiente:

S | A goce

a KX angustia
3 deseo

162



La cita a la que hicimos referencia dice: “Ese sujeto (...) que inscribo aqui como S
(...) no se puede de ninguna manera aislar como sujeto; y, miticamente, lo
llamaremos hoy sujeto del goce” (cf. J. Lacan, L’angoisse, Seuil, Paris, 2004, p.
203). Un poco mas adelante el Seminario precisa el tema: “(Cuando S vuelve a
funcionar como el denominador de (a)) (a) viene a tomar (el lugar de) una suerte
de funcién de metafora del sujeto del goce. Esto no es propio sino en la medida en
que (a) es asimilable a un significante, pero justamente es lo que resiste a esta
asimilacion a la funcidn significante. Es por esto que (a) simboliza lo que en la
esfera del significante se presenta siempre como perdido, como lo que se pierde en
la significantizacidon. Ahora bien, es justamente ese resto, esa caida, lo que resiste
a la significacion, lo que termina por dar fundamento como tal al sujeto deseante,
no ya el sujeto del goce, sino el sujeto en tanto que sobre la via de su investigacion
en tanto que él goza, que no es busqueda de goce, sino que es por querer hacer
entrar este goce en el lugar del Otro, como lugar del significante, es alli sobre esta
via que el sujeto se precipita, se anticipa como deseante” (L‘angoisse, op. cit., p.
204).

Esta reflexion viene a cuento de la relacion de Schreber con Dios en Memorias: “El
desamparo que traicionaria no tiene ya nada que ver con ningln sujeto”
(Présentation, p. 7). El sujeto del goce califica a esta relacion.

Por otra parte, la identificacion del goce en el lugar del Otro como algo que
permitiria precisar la paranoia no es un desarrollo novedoso en ese momento de la
obra de Lacan. En diversos lugares Lacan menciona “la creencia en el Otro de modo
paranoico”. Esa creencia, si se puede admitir el adjetivo que la acompafia, denuncia
al goce del Otro como una certeza.

163



ESCRITOS VIRTUALES 2

Carlos Faig

Espacio Clinico Buenos Aires (ECBA)
Material de circulacién interna
Buenos Aires 2011




INDICE GENERAL

TOMO 1

NOTA DE EDICION

I. EL SEMINARIO

Estructura del seminario de Lacan [Primera Parte]
Estructura del seminario de Lacan [Segunda Parte]
Problematicas del seminario [Primera Parte]
Problematicas del seminario [Segunda Parte]

El agujero falico

La causa falica

Bibliografias

II. EL SENTIDO Y EL SEXO

Visita al pasaje de la falta

Un breve, casi imperceptible despertar. Sexualidad y reproduccion
Sobre Jean Rostand y el muro de Viena

Eco, Wagner y Maverik

After the orgy

La marca de Pierce

Zapping

Zapping II. El uno y la serie

Zapping III. A George Steiner

Zapping IV. Medios, formas del sinsentido y sustraccion
Zapping V. Sobre la porosidad

ITII. EL SABER SUPUESTO

A transferencia na crianga

Una definicién minima

Toponimias clinicas

Sobre el Semblant

La ciencia ficcion a partir de una referencia literaria de Lacan
La escritura del fantasma

El objeto que se resbala. Analisis de una perversion

IV. EL PASE DIAGONAL II

18

24
28
31
38

51
54
57
60
63
65
67
72
81
90
95

929
106
108
115
120
122
137



El fantasma por la ventana
Los demonios del Pase
Testimonios del film

V. REQUIEM PSICOSIS II

Estructura minimalista de la psicosis. Sobre el esquema I

Nota semiedipica al esquema R. Las Meninas y el cuadro interior
Schreber de memoria. Las memorias en Lacan

Sinopsis de la cuestion Preliminar. Lecturas de los escritos

TOMO 2

VI. FORMALIZACIONES EXTRA PARTES I1I

La biblioteca de Leclaire

El grupo metédico

Pasaje al acto y acting out

Isomorfismos. Imagen onirica, escritura y castracion
Antropia del fantasma. Consecuencias sobre la fase genital
Escena primaria, cuerpo y objeto

Ilaciones en torno al axioma Italiano

Espejos

Digresiones sobre la angustia

Lectura de “Kant con Sade”. La ley moral y el imperativo de goce
Sade, mi hermano

VII. FREUDIANAS

La via de Freud
El rango freudokleiniano

VIII. LACANIANAS

Lacan observado por un corrector de estilo

Tres fantasias de estudiante (mientras cursa la materia)
Anecdotario. Psicologia (Circa 1974)

Adiés Lacan

De relampagos y tijeras

El lacanismo, ayer

Lacan en cinco minutos

Dos o tres cosas que yo se de Lacan

141
144
149

152
155
158
160

169
172
183
188
193
196
200
212
216
220
232

237
240

244
247
252
256
262
264
267
272



IX. CUESTIONES TECNICAS

Un aspecto de la técnica freudiana vinculado con el simbolismo
Un corte de técnica lacaniana. ¢Qué produjo el lacanismo?
Posiciones de la técnica

X. LECTURAS CLINICAS DEL CINE

Aaltra

Quémese después de leerse

Los usurpadores de cuerpos
Cuatro minutos

Entre los muros

Marat/Sade

Madame Bovary

El perfume: Historia de un asesino

APENDICE

De una reforma en su agujero

276
281
285

289
292
294
296
298
301
303
305

309



VI. FORMALIZACIONES EXTRA PARTES II



LA BIBLIOTECA DE LECLAIRE"

A partir de El objeto del psicoanalisis y Psicoanalizar (1), ambos textos de Serge
Leclaire, comenzd a difundirse la idea de que existia una equivalencia conceptual
entre letra y significante. Leclaire llega, practicamente, a sinonimizar el significante
con la huella mnémica freudiana.

El parentesco se reforzd, pocos afios después, con la aparicion de El titulo de la
letra de Jean-Luc Nancy y Phillipe Lacoue-Labarthe (2). Este texto trabaja con la
hipotesis de la identidad entre letra y significante con el propdsito de criticar el
“sistema” de Lacan. Lamentablemente, en su momento, Lacan elogié el libro al
calificarlo como una lectura rigurosa aunque “diagonal”. La opinién de Lacan,
expresada en el seminario Encore (3), decidié aln mas las cosas.

Una primera lectura de La carta robada basta para refutar esta sinonimia. En este
escrito se deduce que la carta (letra) envuelve al significante (4). La misma
deduccion puede extraerse de La instancia de la letra: la letra se figura alli como un
algoritmo que estabiliza, en el limite, el deslizamiento del significante y el
significado al precio de volatilizar la relacién (5).

Razonando en una via paralela, la disyuncién entre saber y goce converge con el
problema. En D “un discours... Lacan plantea el problema de la letra como litoral
entre saber y goce (6). Equivocadamente esta cuestion fue interpretada como una
prueba de que no existia disyuncion entre ambos términos, puesto que la letra
representaba un terreno comuin a ellos. No obstante, la operacion de disyuncién
entre el saber y el goce es la castracion. Ni mas ni menos. Y seria un tanto dificil
plantear alguna componenda, desde el punto de vista analitico, respecto de ella.
Por lo demas, para esto esta el sintoma.

Si equiparamos, como hacia Lacan, el saber (S2) al Otro y el goce al objeto (a),
s6lo hay que advertir que la caida del Otro en el (a) es la operacion de castracion
para entender que estos términos no pueden ser sino disyuntivos. El término
“litoral”, en la frase que citamos antes de Lacan, debe entenderse, pues, en el
sentido de la letra —como en La instancia de la letra-, como un limite o un borde
que no pertenece a los dominios en juego. No debe entenderse como la
convergencia en un terreno comun. Respecto del espacio de la letra, entonces, no
podria establecerse ningun litigio.

Ciertamente existe una homologia entre la reintroduccion en el significante de la
pérdida de sentido (el significante no puede significarse a si mismo) mediante la
identificacion al significante y la letra, y la reintroduccién en el Otro de la pérdida
de goce mediante la eliminaciéon de la castracion.

En esta linea, la teoria de Leclaire traduce el fantasma fundamental en un
significante (huella mnémica, letra) fundamental. El ejemplo principal lo
proporciona el Poordjeli de Phillipe (7). Tanto por los fonemas basales que halla el
analisis de Leclaire como por el gesto que hace una copa con las manos para saciar
la sed que estimula el suefio: gesto por donde el significante se hace cuerpo.

Sin embargo, el punto mas instructivo del desarrollo de Leclaire se halla en otra
sinonimia, secundariamente exigida, entre Falo y el significante de la falta del Otro.
En Psicoandlisis leemos: “Encontramos por este camino la formula de J. Lacan en la

H El presente articulo fue publicado por primera vez en: "III. FORMALIZACIONES EXTRA
PARTES", p. 91, del libro:"Refutaciones en Psicoanalisis", Alfasi Ediciones, Buenos Aires
1989. Posteriormente fue publicado en: http://trialectica.blogspot.com/, en Agosto de 2010.

169



que el falo se caracteriza como 'significante de la falta de significante' (Seminario
Sainte-Anne, 12 de abril de 1961, inédito). Véase a este respecto, J. Lacan, 'La
signification du phallus' en Ecrits, Du Seuil, 1966, p. 692, y 'Subversion du sujet et
dialectique du désir', ibid.,p. 822" (8).

Las tres referencias de Leclaire son falsas. En la lecciéon del seminario VIII que
Leclaire cita, no se encuentra la definiciéon de falo que se refiere alli; pero ademas,
en lo que hace a este punto todo el seminario se opone a esa cita y no se ve por
qué razén Lacan podria haberla enunciado. Respecto a los escritos citados, en
Subversion la definicion de falo es clasica, si se puede decir asi; se lo define como
“significante del goce”. En /a significacion del falo en ninguna pagina se encuentra
una definicion como la que cita Leclaire. Y las que se encuentran son mas o menos
opuestas a la definicién provista en la cita que reproducimos.

Frente a estas referencias borgianas hay razones para creer que el error de Leclaire
debe venir de arrastre y que es, como dijimos antes, un deslizamiento exigido.
Veamos cual es el alcance de esta identificacion y qué solucion presta a Leclaire.

En principio, el Falo es tan antinomico al Otro como lo es el objeto (a). El Falo
simbdlico tiene por funcion -tal la definicion de Lacan- cambiar el estatuto del Otro,
es decir, transformarlo en objeto (a) (9). Por tanto, tomar al Falo como idéntico 8
implica reducir el goce al significante. El goce se pierde —segun parece indicarnos
Leclaire- para hallar la funcién de designar un conjunto abierto en tanto letra. El
goce es una letra.

Asi, en el “océano de todas las historias” el goce navega comodamente y gozar es
una cuestién mas o menos literaria. Como Severo Sarduy podremos dar forma a V-
1 en unos enanitos traviesos que brotan de nuestras lecturas (10).

Sea como sea, no hay que pensar mucho para advertir que se confunde el goce con
el sintoma. Esta cuestion habia sido observada en diversas ocasiones por Lacan: “El
escrito (...) es el retorno de lo reprimido. Quiero decir que es bajo esta forma (...)
que he dado la impresion de identificar el significante y la letra; justamente porque
es en tanto letra que el significante me concierne como analista, es en tanto letra
que lo veo retornar” (11).

Pero esta reflexion de Lacan es poco creible si recordamos que Nancy y Lacoue-
Labarthe incurren en el mismo error sin ser analistas. (Al menos no lo erran en la
época en que aparecid El titulo de la letra). A una confusion Lacan responde con
otra. A un exceso le sigue otro: el exceso de Lacan consiste en creer que los
analistas son escritores.

Pero si la relacion sexual es imposible no es tanto porque falte el significante de la
relacion -es el problema al que Leclaire apunta- como porque falta uno de los
términos. En ese sentido 8 (&) designa la falta de partenaire sexual y Fi el 6rgano
sustituido a la relacion sexual, el goce; o mejor todavia, el érgano apresado en el
goce. Se hace el amor con la mujer o con el pene. El Falo simbdlico sustituye aqui a
la falta del Otro, y se entiende por qué es el significante del goce.

Si en un caso a las mujeres les falta el fichero, en el otro, llevan el fichero ahi. (El
ejemplo, se sabe, era del agrado de Leclaire)

Notas

1. Serge, Leclaire, Psicoanalizar, Siglo XXI, México, 22 ed., 1972; y del mismo autor, E/
objeto del psicoanalisis, Siglo XXI, Argentina, 1972.

2. Jean-Luc Nancy y Phillipe Lacoue-Labarthe, Le titre de la leerte, Ed. Galilée, Paris, 1973.
3. J. Lacan, Encore, op. cit., p. 62.

4. Cf. J. Lacan, Lituraterre, en Ornicar? n°® 41, Navarin, Paris, 1987, p. 6.

170



. Ecrits, op. cit., pp. 509 - 523, p. e.

. Lituraterre, p. 10.

. Cf. Psicoanalizar, op. cit., cap. V, El suefio del unicornio, pp. 98 - 120.

. Ibid., p. 184.

. Cf. J. Lacan, seminario VIII, leccion del 23-3-61 p.e.

10. Severo Sarduy, Cobra, Sudamericana, Buenos Aires, 42 ed., 1986; sobre la ecuacion
s%v-1, c.f., p.53.

11. J. Lacan, seminario XIX, leccién del 15-12-71 (inédito).

VCoONGOU

171



EL GRUPO METODICO"

Entonces, écudl es la posicion de Lacan frente a la filosofia? Diria que tiene una
posicion tangencial, oblicua, diagonal. Compararia a Lacan con un critico de arte,
un curador, o incluso un restaurador. Lacan produce, leyendo filosofia, un
comentario que revitaliza al fildsofo, lo actualiza, lo hace presente. Ya no es letra
muerta. Descartes y Hegel viven hoy. Y, al mismo tiempo, los sitla en lo que tienen
de insuperable. Mas alla de su propia doctrina, las consecuencias de lo que generan
y la estatura del fildsofo estan hoy presentes.

Una de arena.

En principio, y como introduccion, voy a citar algunos parrafos de diversos textos.
Esto porque me preguntaba, al conocer el tema de esta charla, y lo que parece
hacerles obstaculo a ustedes, por qué razén no fue para mi un problema. ¢Por qué
el tema del Ser en particular y la filosofia en general no me hizo problema?
Recuerdo, por ejemplo, las preguntas que le haciamos a Masotta —eramos diez o
doce alumnos— cuando estudidabamos con él. Referidas al lenguaje, a la polémica
de Marx con Stalin, a la cuestion de la horda primitiva, cosas que efectivamente nos
hacian problema. Pero el tema del Ser no venia a cuento. Pero, épor qué? Creo que
esto se debid a que tuvimos muy rapidamente al alcance el primer seminario de
Lacan que salié publicado. Seuil publica en 1973 el Seminario 11, Los cuatro
conceptos. Un sector de ese seminario, muy contundente, era el que queria citar
para empezar la charla. En el capitulo 3, en la pagina 31 dice Lacan: “La béance (el
hiato) del inconsciente podemos llamarla preontoldgica. He insistido sobre ese
caracter muy olvidado (olvidado de una forma que no carece de significacion) de la
primera emergencia del inconsciente, que consiste en no prestarse a la ontologia.”
Un poco mas adelante, en este mismo capitulo, Lacan otorga al inconsciente un
status ético. Cosa que si nos hacia problema. Ahi si estdbamos enganchados. Pero,
sobre todo estabamos enganchados en la formalizacion del psicoanalisis, que era
como el horizonte de lo que queriamos adquirir. El nGcleo de la curiosidad estaba
ahi. (Por no decir: de la ambicién que nos movia.).

Un poco después aparece el Seminario 1. Y enseguida el 20, ambos en el afo ‘75.
En el 20 se encuentra otro parrafo que queria citar: “No hay lenguaje del ser. Pero,
¢hay ser? Como lo hice observar la Ultima vez, lo que yo digo es que no hay. El ser
es, como se dice, y el no-ser no es. Hay, o no hay. Este ser no se hace mas que
suponerlo a ciertas palabras: individuo, por ejemplo, o sustancia. Para mi, no es
mas que un hecho de dicho”. Esta cita esta en la pagina 107 de Encore, en
castellano la van a encontrar en el capitulo X del seminario 20, muy préxima al
comienzo del punto 1) de “"Redondeles de hilo”. El ser, redondeando el concepto (ya
que estamos en eso), es algo asi como una manera de decir. Una palabra. (El
inconsciente también, lo que plantea serios problemas.)

Esto, decia, nos cortd —al grupo de gente con la que yo estudiaba, en general todo
el grupo con el que veniamos estudiando con Masotta— toda expectativa de hacer
una sintesis con la filosofia, de hacernos heiddegerianos, por ejemplo. No estaba
incluido en nuestro programa. Pero, ahora, las cosas cambiaron. Porque esos dos o
tres seminarios que mencionaba quedaron sepultados por muchos otros seminarios
y una montafa de informacién. El caso es que hoy en dia si alguien comienza a
estudiar a Lacan, si empezo6 hace dos afios atras por ejemplo, puede decidir leer el
ultimo seminario publicado como libro por Seuil y comprarse el seminario 18, De un
discurso que no seria de la apariencia, y ocuparse del semblant. Y ahi
efectivamente va a topar con el tema del ser.

H El presente articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 25 de Agosto de 2008.

172



Una tercera referencia que queria citar corresponde a un texto que también circuld
muy tempranamente. Era una traduccion de una intervencién de Lacan
respondiendo preguntas de un grupo de estudiantes de filosofia. Este material en la
edicion en francés esta en los Cahiers pour I’Analyse, en el nUmero 3. En castellano
se encuentra en un pequefio libro de Siglo XXI, si no me equivoco, que se llama
Significante y sutura en psicoanalisis. Este librito de autores varios, como se dice,
tenia entre sus articulos uno de los pocos textos, de las pocas cosas de Lacan que
circulaban en esa época. Cito: “El psicoanalisis no tiene que dar cuenta a la filosofia
del error filosofico, como si la filosofia a partir de alli debiera «darse cuenta». No
puede sostenerse nada parecido a esto, puesto que imaginarselo, es precisamente
el error filoséfico mismo. El sujeto no se equivoca al identificarse a su conciencia,
como ustedes me lo hacen decir, Dios sabe por qué, sino por no poder a partir de
alli mas que dejar escapar la topologia que se juega para él en esta identificacion”.
Esta cita corta la posibilidad, las pretensiones del psicoanalisis de corregir a la
filosofia o de hacer que haga una especie de insight. Y es otro de los textos que
marcaron, por lo menos para mi, una orientacién. En cierta forma y hasta cierto
punto son restrictivos: dejan bien claro lo que no hay que pensar. De lo que se va
a tratar es de psicoandlisis y hay ciertas preocupaciones que no caben. La
referencia filosofica, la terminologia que trae esta referencia y la del Seminario en
general, se hace interna a la obra de Lacan, a su ensefianza. Esto ahorra bastantes
“paseos” filosoéficos. Con estas referencias uno podria saltarse la filosofia, o, al
menos, no tomarla muy en serio. De aqui entonces surge un camino para “salirse”
de la filosofia. Pero esta cita muestra también —y por eso la traia, ya que viene a
cuento de lo que sigue— que Lacan no desconoce ni discute que en Descartes esta
en juego el tema de la conciencia, del yo. Pero la cosa no termina en el yo, o en la
autoconciencia. Empieza.

Esta, entonces, es la mano de arena.

Otra de cal.

Pero, por supuesto, hay también una de cal. Derrida decia que Lacan “se
encontraba demasiado cémodo en el terreno de la filosofia”. Muy en su estilo.
Porque la frase de Derrida es un farmacon. Un farmacon —ustedes saben, como en
el texto mismo de Derrida, La farmacia de Platon— es un término de doble
significacion antitética. Es cuando se dice: “Voy a ponerles el remedio a las
hormigas”. El remedio es lo que las mata. El remedio es un veneno. La frase de
Derrida reconoce por un lado a Lacan como una suerte de autoridad, de entendido
en filosofia, y, al mismo tiempo, se nota que hay un reproche, una ironia. Una
suerte de objecion: “El se ocupa de psicoanalisis, ¢por qué diablos se mete? ¢Qué le
importa?” Con esto queria empezar a situar la posicion que a mi me parece que
tiene Lacan respecto de la filosofia. Sea que la referencia de Lacan a la filosofia sea
interna o externa al discurso analitico, sea esencial al discurso analitico o un mero
adorno, o una “parada”, un plumiferaje, una cosa del estilo: “éPor qué me dices que
vas a Cracovia para que yo crea que vas a Lemberg, cuando en verdad vas a
Cracovia?”, hay una lectura extremadamente interesante, una posicion dificil de
captar de Lacan con relacion a la filosofia. Y es lo que deja entrever la frase de
Derrida. En lo que a mi respecta, creo que jamas hubiera entendido la importancia
de Hegel si no hubiera leido el Seminario 17. Lacan ensefia ahi que Hegel es el
triunfo del pizarrén. Lo real se instala en el pizarrén. Las letras comienzan a
gobernar el mundo. Toda la historia de la lucha a muerte de puro prestigio, la
dialéctica del amo y el esclavo, personalmente me rechaza. El mito hegeliano no
me atrae. Pero el tema del ascenso y el triunfo de la letra, de las letras minusculas,
toma un alcance enorme. Es la ciencia misma sobre el mundo: el capitalismo. Y de
ahi ya no importa la lucha por la que el esclavo va a terminar escribiendo en el
pizarron. Algo parecido diria de Descartes. Toda la historia del Genio Maligno
también me resulta dificil de digerir. Me parece incluso burda. Y no hubiera
entendido el alcance de la cuestion si no hubiera tenido que pasar por ahi, llevado

nw

173



por Lacan. Lo que esta en juego en Descartes es el sujeto de la ciencia, y no el yo,
o no sodlo el yo. (De ahi, entonces, que Descartes se encuentre en la obra de Lacan
interesado mas en relacidn con la ciencia que respecto de la filosofia.) Y esto hasta
nuestros dias.

Otro tanto ocurre con el tema del cristianismo. La importancia del cristianismo en lo
que causa la ciencia moderna, una de las causas, el hecho de que el mundo se
vuelva contingente, que no sea lo que es, que no haya mundo, abre la posibilidad
de la combinatoria cientifica. (También concurre aqui el Antiguo Testamento.) Pero
lo traigo, porque esto lleva a que Lacan sitle la escolastica y la patristica. ¢Por que
esa inyeccion de pensamiento griego, de Platon primero y de Aristoteles después,
en la teologia cristiana? Lacan dice que esto ocurre porque los cristianos sienten
horror de lo que les ha sido revelado: que no hay mundo, que no hay relacion
sexual (lo que es lo mismo). Entonces, vuelven a un mundo eterno, increado, que
les proveen los filésofos griegos.

Podria seguir con otras cuestiones, con la apuesta de Pascal por ejemplo, o E/
banquete. Pero no quiero aburrir. Entonces, écuadl es la posicién de Lacan frente a la
filosofia? Yo diria que tiene una posicion tangencial, oblicua, diagonal (diria
asimismo Callois), que le permite hacer una lectura de la filosofia, de ciertos
momentos por lo menos de la filosofia, de un interés muy particular. Yo compararia
a Lacan con un critico de arte, un curador, o incluso un restaurador. Lacan produce
leyendo filosofia un comentario que revitaliza al fildsofo, lo actualiza, lo hace
presente. Ya no es letra muerta. Descartes y Hegel viven hoy. Y, al mismo tiempo,
los sitla en lo que tienen de insuperable. Los sitla no en lo que representan, sino
en la presencia que tienen. Mas alld de su propia doctrina, las consecuencias de lo
que generan y la estatura del fildosofo estan hoy presentes.

Creo que independientemente de que el aporte de Lacan al psicoanalisis se refute
(por ejemplo, reduciendo su teoria a las consecuencias de una técnica que no varia
a lo largo de treinta y pico de afios: sesidon corta y no interpretacion de la
transferencia), que ya no haya mas un psicoanalisis lacaniano, cinco o seis temas,
tienen una importancia filosofica que va a persistir y que todavia no ha sido situada
por los filésofos. A la vez intuyo que Lacan tiene un alcance como “pensador”
mayor que el de su aporte al psicoanalisis. Es en gran medida una de las figuras
emblematicas en las que se cristaliza el pensamiento del siglo XX. Lacan funciona,
si se quiere, como una sustancia precipitadora. ¢En qué sentido? Me imagino a
Lacan —asi como hacia en las entrevistas psiquiatricas de Sainte Anne—, invitando a
cenar a Koyré o a Kojéve e interrogandolos hasta sacarles la esencia de alguna
cuestion. Esto de hecho, sabemos, ocurre con el tema del hipo de Aristéfanes en E/
banquete. Lacan precipita cierta esencia, el tuétano de alguna corriente de la
filosofia, como el perro-fildsofo del que habla Platon, y al que Lacan cita, hace con
su hueso.

Juntando “la de arena” y “la otra de cal”: uno podria “salirse” de la filosofia, por un
lado; pero, por otro lado, encuentra que la filosofia esta incorporada en el discurso
de Lacan. Nos enfrentamos entonces a un fendmeno parecido al sincretismo
religioso (el de Bahia, en Brasil, por ejemplo), y en lugar de un dios africano tras
San Francisco nos encontramos a Socrates oculto en una operacion transferencial
que toca a los fundamentos de la cultura occidental y del alma cristiana. Todo esto
produce una situacién compleja y enredada que hace que no se pueda decidir
rapidamente por si o por no respecto del alcance de la filosofia en la ensenanza de
Lacan.

Pero lo que les recomendaria —en un plano practico, bajando un poco a tierra— en

particular en relacién con el tema del Ser, es que ante la dificultad que les presenta
la expresion, el Ser u otro concepto o categoria, la pongan en otras palabras, la

174



“traduzcan”. Por ejemplo, si les hace problema la expresién “metonimia del sujeto
en el ser”, yo sugeriria pasarla a “metonimia del sujeto en lo que de lo real se
simboliza”. Entonces, esto significa que hay algo del orden del sujeto que no
termina de simbolizarse, desliza. La subjetividad, por ejemplo, como limite a la
formalizacion de la teoria. Pero también podria ser directamente Ser =
simbolizaciéon, de un modo mas burdo, pero quizd mas eficaz a los fines de la
lectura.

La construccion cartesiana de Lacan.

Paso al tema de hoy y espero poder decir algo que les sea util o al menos que los
sitle en relacion con la problematica, y que enmarque el desarrollo. Adelanto que
es una ilacién a vuelo de pajaro, para nada exhaustiva. El tema que propuse, en
relacion con las preocupaciones que tienen ustedes, era dar una ilacidon rapida de
un grupo de cinco seminarios, que yo llamo grupo metddico, cartesiano: los
seminarios desde el 11 al 15. Para esto hay varias posibilidades. Voy a mencionar
algunas.

La primera es una suerte de chiste culto o de cuestion que estd dirigida a una
lectura atenta. Existe una ilacion de los seminarios, desde el 11 al 15, que remite a
la doctrina aristotélica de las cuatro causas. El seminario 11 trata del tema de la
causa en general; basicamente, la causacién del sujeto. El seminario 12 remite a la
causa formal, el 13 a la causa material, el 14, en cuanto se trata del coito, a la
causa eficiente, y el 15 a la causa final, porque estd en juego la formacion de
analistas, el tema del pase que resulta especialmente de este seminario y la
Proposicion. En cuanto a los dos primeros seminarios, las dos causas son
mencionadas y subrayadas por el propio Lacan. No hay mucho que discutir. Pero en
los otros dos, no. Ahi las causas estan implicitas. Entonces, cabe preguntarse si
esto estd hecho a proposito o no. Si tiene algun sentido. Cuestion que dejo aca,
porque voy a tomar otra direccidén. Pero queria sefialarlo porque es curioso.

Otra posibilidad es perseguir las transformaciones topoldgicas entre los seminarios.
Partir de la doble oreja del final del seminario 11, continuar con el desarrollo que
esto tiene en todo el seminario 12, y aplicar el corte en forma de ocho interior
sobre el cross-cap, como ocurre de hecho en el seminario 13. Y en el 14 habria que
justificar por qué el objeto falico no tiene una figura topoldgica propia (en parte,
mas adelante y como al pasar, vamos a ver por qué). Tampoco voy a seguir por
ahi. Pero sefialo que podria hacerse.

Otra posibilidad de hilar este grupo de seminarios es atender directamente a los
temas. En cuanto a estos, podemos perseguir la referencia a Descartes, que esta
en el centro de mi interés, desde el 11 al 15. Una manera facil de hacerlo es
dirigirse a los resimenes que hizo Lacan para la Escuela Practica De Altos Estudios
y que estan traducidos al castellano en un libro que se llama Resefas de
ensefianza, de Editorial Manantial. Entonces, en el 11 uno lee que el sujeto
cartesiano es “el preliminar de la accion (todavia no dice acto) analitica”, en el 12
gran parte del resumen atafie a la diferencia entre el ser de saber y el ser de
verdad del pienso. En el 13, ya no en los resimenes, porque este resumen es muy
escueto, encontramos la cuestion de Las Meninas: el pintor pintdandose. Pintar es
equiparable a pensar el pienso. El seminario 14 introduce el cogito en el grupo de
Klein como sujeto supuesto saber, en el vértice superior derecho del modelo y este
desarrollo ocupa las primeras diez u once lecciones. Quiero decir que como
tematica toda la referencia a Descartes es facilmente ubicable. Otra referencia util,
para situar esto, es un texto que salid hace un mes o dos atras. La segunda parte
de Lacaniana de Safouan, Editorial Paidds, que resume los seminarios entre el 11 y
el 26. Safouan en verdad es quien presenta la compilacion, escribe la introduccion.
En ese texto estda muy destacada, muy subrayada la cuestion del cogito y del sujeto
de la ciencia y la importancia que toman en Lacan. Pero esta direccion también la

175



abandono y voy a seguir por el lado del objeto. Voy a hilar rapidamente el grupo de
seminarios en relacidén con la cuestién del objeto.

Para ubicar en primera instancia la problematica voy a decir que en el seminario 12
se trata de la voz, en el 13 de la mirada (anticipado en 11) y en el 14 del objeto
falico y este mismo objeto nos lleva al 15. El 11 provisoriamente lo tomo como
punto cero, como introduciendo la problematica y lo dejo al margen®.

Comencemos por la voz en Problemas cruciales®. éPor qué se pierde? Porque se
dice, y al decir se produce significacién. Cuando el sujeto toma la palabra se pierde
la potencialidad de la significacion. Se pierde el sentido en su latencia, y en
conjunto, que estaba en espera en el Otro. La voz simboliza esa pérdida, que es la
pérdida del quién. Aqui el quién remite a aquel que hablaba en el Otro. Al cortar
una significacion, al actualizarla, se produce la subjetividad, el yo del hablante, y la
voz queda caida y simbolizando el “ello habla”, el ¢a parle. En la voz, en la medida
en que produce el vacio del Otro a partir de su caida, no hay garantia de mi
enunciado. La voz marca, entonces, el “antes del sujeto”, el lugar donde deberia
hallarse y no se halla su origen o su fundamento. Por esto, hay que subrayarlo, lo
que se pierde no es la voz “animal”, natural. No se pierde una emisidon fonica
porque cobre sentido. Estd en juego otra cuestién. Esto va, en parte, por los
desarrollos sobre este tema que se encuentran en Giorgio Agamben o en Pascal
Quignard.

Lacan decia que habia un objeto que Dante, en La divina comedia, no se atrevid a
ubicar ni en el Paraiso ni en el Infierno. Pero no dice cual es. Podria afirmarse que
se trata de la voz. Porque justamente la voz promueve el mas alla. La voz produce
el vacio del Otro, que queda supuesto mas alld. Ese vacio es el sitio que va a ser
cubierto por el mandato, el superyd, la figura del padre, incluso por el animal (que
simboliza al sujeto antes de hablar). Y el caso es que no puede haber mas alla
cuando estamos en el mas alla. No puede haber mas alla del Cielo y el Infierno. En
estos lugares no hay invocacion.

En el 13 el ejemplo que nos introduce al objeto son Las meninas. El comentario y el
analisis del cuadro ocupa gran parte del seminario®. Y aqui la cuestién —para
situarla rapidamente— gira en torno a imaginar la experiencia ingenua del
espectador ante esta obra. COmo este cuadro nos aferra y nos mete en su propio
espacio. En ese momento, que Lacan se figuraba préoximo a la angustia (y por eso
decia que en El Prado habian situado un espejo cerca del cuadro), formamos parte
del paisaje. Perdemos nuestro punto de vista al formar parte de. Somos mancha,
punto ciego. La pérdida de la mirada representa aqui el “todo se ve” vy, al revés,
gue alli somos mirados.

Ahora bien, hay un diferencia sustantiva entre el grupo anterior de objetos y estos
dos. En el objeto oral y el anal el sujeto se produce como significante en la
demanda. El seno es demandable, y el objeto anal, se sabe, produce una inversion
de la demanda del Otro. Pero en el caso de mirada y voz, el sujeto estd en el
objeto. El percipiens esta alojado en el perceptum. Por ejemplo, la voz “suelta” da
idea de sujeto; el cuadro, por su parte, nos contiene. Somos en él mirada. El
verdadero cuadro, decia Lacan, es el que mira. Y por lo tanto son objetos ligados
con el deseo, con el fantasma. Lo digo mas facil: se puede demandar que me vean,
0 que me oigan, pero no se puede demandar la mirada ni la voz. Para demandar
estos objetos tenemos que situarnos en un punto de vista o de emisién vocal lo que
ya implica, por definicidon, que los dos objetos en si, y en cuestion, estan fuera de
alcance. Porque los “objetos perdidos” (entre comillas porque no son los objetos
quienes estan perdidos) son el paisaje que nos incluye miméticamente, y el reenvio
de la significacion considerado como un ¢a parle, el discurso que nos precede en
tanto humanos y forma nuestro “medio”, el sujeto antes de ser sujeto, un quién

176



que no existe como tal, situado en el Otro y entremezclado a la significacién en
potencia. Si sostengo que la voz causa el silencio al abolirlo, con la voz no puedo
demandar el silencio. Con estos dos Ultimos objetos es mas dificil situar el corte en
dos lados, que es lo que vamos a ver a continuacién, y esto porque estan
constituidos a nivel del deseo.

Con el 14 —y ahora empezamos a entrar en el punto de dificultad de la charla de
hoy, lo Unico de importancia que voy a decir cabe enteramente aqui— el objeto en
juego no es separable. El pene no se separa del cuerpo. Otro tanto ocurre del lado
de la mujer: seria demasiado decir que no le falta nada, pero por lo menos no le
falta el pene. Tampoco nos vemos del lado femenino frente a una pérdida. Hasta el
momento estabamos en objetos cuya separacién del cuerpo es simple en el caso
del seno y el escibalo, un poco mas compleja en el caso de mirada y voz. Pero en
todo caso se puede explicar por qué y cdmo se separan. Si uno escucha radio, por
ejemplo, no cabe duda de que el objeto puede andar suelto. O la televisidn, con
relacion a la mirada. No hay discusion.

Pero el objeto falico, a diferencia de los otros cuatro, no se separa, no comporta
pérdida real. Y esto es lo que lanza el complejo de castracidon. Asimismo, es lo que
explica, en parte, que la menos fi (la funcion imaginaria de la castracidén) sea un
objeto a heterogéneo del resto.

La solucidn a que el objeto no se separe del cuerpo es bien simple: falta en lugar de
perderse. Por lo tanto, se simboliza, sufre una subduccion significante (dicho de
paso: es lo que no podria ocurrir con la funcidon Fi mayUscula -significante del goce-
, porque si la negativizo la simbolizo, y entonces no podria ya sostener la forclusion
del goce). Es esto lo que Lacan nota como menos fi: el objeto inexistente o negado
y sus consecuencias logicas. El objeto en su valor de causa del complejo de
castraciéon. Hay mucho mas para decir de este seminario®, del grupo de Klein, del
numero de oro, de la cuestion de la ereccidon (que prefigura o promueve la idea de
separacion del objeto falico) y la detumescencia (que completa el ciclo de esta
separacion del objeto, que no es tal), y del orgasmo (angustia realizada, y se ve
por qué: el objeto no representa al sujeto), pero para los fines de hoy lo dejo
donde esta.

Hasta aca, hasta que entra en juego menos fi, estdbamos referidos a objetos que
tienen la cualidad de ser amboceptores (estan de los dos lados: en el chico y la
madre, en el sujeto y el Otro) o, al menos, de comportar dos marcas. Una marca
del lado del sujeto y otra marca que afecta al Otro. En el caso del seno esto es mas
0 menos observable. El seno es algo de lo que el nifio se separa como de una
pertenencia. Si el objeto por un lado forma parte del nifio, por otro esta emplacado
sobre el cuerpo de la madre al que succiona. En los otros tres objetos la
construccién de las marcas es mas dificil, mas compleja. Pero en cuanto a lo que
nos interesa a nosotros, resulta ahora, con el objeto falico, que el objeto no esta en
el Otro (o que si esta en el Otro no esta en el sujeto). Y ademas no forma parte de
las pérdidas reales que sufre el organismo.

Y aca viene lo que anunciaba antes como verdaderamente dificil y que me parece
que es lo que les puede servir, de lo que voy a decir hoy, si lo piensan y lo
retoman. Imaginemos una esfera o un circulo, que nos va a resultar mas cémodo.
Si yo extraigo de la superficie del circulo un fragmento, una partecita, en cuanto
produzco ese corte obtengo dos objetos equivalentes. Porque el objeto extraido
tiene la misma estructura que el objeto del que lo extraje si invertimos exterior e
interior. En el circulo mas grande lo contenido estd en el interior, hasta llegar a la
parte extraida que esta vacia. En el mas pequefio, lo contenido esta en el exterior,
y el interior queda vacio.

177



Esto es lo que ocurre entre el cuerpo y el objeto —entre zona erdgena y objeto
pulsional— y por eso el objeto cubre y reproduce el intervalo significante. El objeto
es homotdpico (se produce en el mismo lugar que) respecto del intervalo
significante, de la férmula de representacion del sujeto, del trabajo de la
significacion. Vamos de la metonimia (de una parte extraida del cuerpo y que
representa al sujeto) al agujero del Otro: el cuerpo vale y es ante todo un agujero.
De un lado, el sujeto estd “puesto” en el objeto separado y de otro lado queda
implicado el Otro como cuerpo. Para decirlo como Lacan: el sujeto se produce en la
disyuncion del cuerpo y el goce. El sujeto es esa disyuncidn. Esto nos proporciona
una especie de revés para explicar la representacién del sujeto en el significante vy,
lo que es lo mismo, la suposicidon del sujeto en la diada sexual. En lugar de dos
significantes y el intervalo, tenemos, desde el punto de vista del objeto como
amboceptor, el intervalo cubierto y dos marcas a sus costados. Como habran
advertido, estoy tratando de justificar por qué el objeto cubre el intervalo
significante.

S: [// S2
/7 (@) [/

Pero en la medida en que el instrumento copulatorio no funciona bajo este régimen,
se negativiza porque no se pierde, esto ya no funciona asi. Si funcionara asi la
primera consecuencia es que habria relacién sexual: se tocaria, se alcanzaria algo
significante en el Otro. No habria mayor problema con la sexualidad. Por lo menos,
no los problemas que conocemos. Ni siquiera habria, en principio, complejo de
castracion.

De modo que si ahora nos preguntamos como se representa el sujeto en lo sexual,
como se abastece o se planta en el terreno del coito, tendriamos que decir que el
sujeto no puede dejar de lado, queda comprometido en la dimension del acto,
porque falta el segundo significante en la medida misma en que el objeto en juego
en este plano no alcanza al Otro como objeto. El sujeto tiene que repetir el
significante uno, el Sy, para representarse. (La representacion es ante otro
significante, el S,, o el Otro, y en este caso, falta; si no lo produce, no puede
representarse.) Y esto define el acto: la repeticidon sobre un rasgo. La entrada en el
terreno sexual pone en juego el acto. Y que se presente aqui la dimension del acto
es algo que hay que justificar, no esta dado. Igualmente que no estd dado que el
objeto colme el intervalo significante. Las dos preguntas son “ingenuas”, se sitlan a
nivel de un abecé lacaniano, y de importancia decisiva. Cuando se pone en juego la
funcién sexual, la satisfaccion, y ya no hay sustitucion de lo sexual por otra funcién,
se produce una estructura donde el Otro y el sujeto se cortan en una sola marca; o
bien, resulta que las marcas coinciden, cosa que hasta el momento no ocurria. Que
coincidan las marcas significa que el sujeto y el Otro se cortan en simultdneo, un
solo corte los liga. Pero esto, se ve, implica que el Otro queda barrado. La marca lo
barre.

Paso al 15, al otro acto, el analitico. En el consultorio funciona la regla de
abstinencia. La cuestion del coito esta interdicta. No entramos a la sexualidad por
via del acto sino por la via de la asociacién libre. En la practica estamos del lado de
lo que falta en el lenguaje para que el sujeto se sitle en el sexo. La falta de
significante para designar su posicién sexuada. Y no se trata ya de lo que falta para
gue el cuerpo encuentre satisfaccion (que es en parte el tema del 14). Una vez ahi,
trabajando de analistas, sufrimos la pregnancia o la subduccién de los objetos
sobre la direccién de la asociacion libre y la interpretacion (que van a instalarse
cubriendo el punto de falta del lenguaje en relacién con el sexo), lo que
habitualmente denominamos transferencia.

178



Aceptemos, sin entrar a exponerlo, que esto conduce al final del recorrido analitico
a una expulsidon o deyeccién del objeto (del objeto sin incluir a la menos fi porque
hemos esquivado el tema del coito y la sexualidad en general: no nos toqueteamos
con el paciente). En tanto el objeto funciona en lugar de la menos fi (es la funciéon
combinatoria del objeto a: que la sexualidad se produce en lugar de, es decir, que
es parcial), el movimiento del andlisis estd destinado a liberar la menos fi (ese
objeto inexistente, que falta) del a. La funcién combinatoria del a significa, vuelvo
a decirlo, que el objeto se produce en lugar de la castracion. Esta disyuncion es el
rindn, por asi decir, de la Proposicién del 9 de octubre. Es el punto preciso en que
nos vemos conducidos a /a falla del acto. Si la dimension de suplencia del objeto a
—ahora que se ve liberado de la menos fi esto se evidencia: la menos fi no se
sostiene sola, exige la sustitucion y existe por ella—, la remitimos al sostenimiento
del sentido, podemos decir que el sentido no es sexual, sino que sustituye a lo
sexual, que falta. Es la falla, insisto, del acto analitico. Esta falla, rapidamente
dicho, es idéntica a la suplencia del sentido. El acto analitico hasta ahora se ha
tomado (al menos en la doxa lacaniana) en una dimensién o con una connotacion
un poco pietista. El acto analitico tiene la estructura del acto fallido, es decir,
comporta la misma falla que la sexualidad. El acto analitico alcanza un limite en la
disyuncion misma que opera entre el a y la menos fi. Y la menos fi es en si misma
un limite a lo que puede alcanzarse de la sexualidad. Es un borde que linda con lo
sexual. Para ponerlo mas facil supongamos que el a son los niumeros enteros y
menos fi es el lugar que marca la numeracién posicional (esto es meramente
ilustrativo, es un ejemplo para ilustrar la relacion entre el elemento y el lugar, la
numeracién posicional no tiene nada que ver con la menos fi y el a ):

111

Si puedo leer “ciento once” es porque hay lugares diferenciados para cada uno de
los nimeros: unidades, decenas y centenas. Si no, leeria: “uno, uno, uno”. Ahora
bien, al despejar el niUmero (=el objeto @) me llevo puesto los lugares (=menos fi).
No queda la menos fi sola:

Otro ejemplo. Quiza han visto cuadros de Archimboldo: La primavera, El verano, El
invierno... En estos cuadros se trata de rostros humanos representados por frutos
de estacion. Es una cara hecha de peras, melones, limones, y ramas, hojas. Si
sacamos todo eso (=el a), por debajo no hay ningun rostro (=menos fi). No queda
nada. Esto nos lleva al tema de un objeto que se caracteriza por faltar y sin
embargo comporta consecuencias logicas; nos lleva al tema de la causalidad
metonimica.

Este movimiento es el que produce y justifica un objeto retroplanteado, aprés coup,
que debid estar alli y que se produce antes sin haber estado antes. Y, ademas,
justifica que tratdndose del objeto hablemos de una letra, de a, de a minuscula,
porque el objeto inscribe algo que falta, permite leerlo (esta via lleva al valor de
escritura del fantasma). Esta es otra cuestion elemental, de abecé (que no significa
que sea facil de entender y explicar).

Si la representaciéon del sujeto es falica, aceptado esto, la pérdida de
representacién (que se produce cuando el objeto que sostenia la representacién
falica cae) comporta castracién. Que el sujeto sea pasible de ser tomado como un
significante faltante, elidido, como una “S” barrada, es correlativo de la castracion.
¢Qué significa la castracion en este nivel? Que el sujeto adquiere, en todo caso, la
certeza de que la sexualidad se haya forcluida. Hay algo en el encuentro del
lenguaje y la sexualidad que no va a poder saberse. Esa verdad, como decia Lacan,
deviene incurable’.

179



Entonces, para cerrar la demostracion que persigo, el camino que hace Lacan con
los objetos, desde el seminario 10, en esa suerte de grafo del deseo donde estan
los cinco niveles del a, se prosigue en una busqueda cartesiana, metoddica (valga la
redundancia), sobre estos objetos, que agrega al sujeto definido como significante
elidido (y que ya resultaba del cogito) la castracion, por via del objeto. Descartes
va convocando diversos objetos del saber, de la ciencia, y en todos y cada uno de
ellos encuentra que el Genio Maligno podria engafiarlo. Pero, finalmente, pega un
giro y halla que para que el Genio lo engafie hace falta que él esté alli y proporcione
su “pienso”. Su pienso que dos mas dos es cuatro, donde el Genio interviene para
engafiarlo. Entonces, existe. Pero existe como conjunto vacio, como significante
elidido, como sujeto puro. Para completar el paralelo, podemos sostener que Lacan
va descartando, jugando con las palabras, objetos en lugar de formas del saber.
Razonando metddicamente: “Me engafio con el seno y creo que hay relacion sexual
porque al relacionarme con ese objeto creo relacionarme con el Otro. Me engafio
con el objeto anal y creo representarme ante el Otro en el don y acceder a la
relacion sexual. Me engafio asimismo en la mirada y la estructura visual del mundo
deviene mi complemento. Y finalmente me engafia mi voz y creo que al oirme
hablar me escucho desde el Otro. Pero entonces caigo en la cuenta de que solo
hay falta. Hay un objeto pues que se caracteriza por faltar y es la falta hecha
objeto.”

Podemos finalmente decir que el sujeto en la medida en que es un significante
elidido resulta de la promocion de la falta propia de la relacion sexual: falta el
término medio. La castracion deviene sujeto y esto es lo que “completa” al cogito.
La novedad y todo el aporte del psicoanalisis en el terreno de la subjetividad es que
la castracion instituye al sujeto, da su estructura misma. Al significante elidido, que
proporciona Descartes, al cogito, el psicoanalisis agrega el agujero de la castracion
como correlato necesario. El camino cartesiano termina de recorrerse y ya no hay
garante divino. La exclusién del sexo, la castracion, se alcanza al borde de la
representacién. Recordemos que la sexualidad, y no sin razén, se introduce en el
analisis a partir del deseo del analista.

Con esto quedaria mas o menos demostrado, tampoco quiero exagerar, que el
grupo de seminarios es metddico y cartesiano. Tendremos que releer a Descartes,
puesto que Lacan ha hecho una “hiperlectura” ligandolo a Freud. Una lectura
toponimica, que “junta” grandes letras, silabas enormes. Asi como en Descartes
podemos liberarnos de la construccion y extraer la “S” barrada, si barremos toda la
espuma del sentido de la obra de Freud queda la castracién, el agujero del sexo.

Notas

1. (En las cinco notas siguientes intentamos proveer la ilacién interna de cada uno de los
cinco seminarios sobre los que trabaja el texto para que el lector pueda ubicarse.) Si se mira
bien por arriba, el seminario 11 presenta en primer lugar los términos de inconsciente y
repeticion ligados al significante (y a la falta de significante que designe al sujeto en el sexo),
y luego transferencia y pulsion ligados a la sexualidad (el trabajo de la pulsion instala la
falta). Es el pasaje del sujeto por el campo del Otro lo que se pone en juego. Las operaciones
de alienacién y separacién describen el movimiento (es la tercera parte del seminario). El
sujeto resuelve la alienacidn porque consigue representarse en un movimiento de torsién por
la falta de significante (barre al Otro). Finalmente, en un cuarto sector, el ser y el sentido
del cogito se condensan en el ocho interior (y se abriran en los dos seminarios siguientes).
Esta figura al ligar con los movimientos de causacién del sujeto (y la distancia entre I y a),
conecta la falta localizada en el Otro con el campo exterior de rechazo del sexo. El ocho
interior se equipara asi al corte y al borde, al losange y a la comunidad de catexias en
juego®.

2. En el seminario 12 el cierre del sentido, la operacidn de reenvio del significante
—“Damas/Caballeros” si se quiere, es decir, la segregacion urinaria sustituida a la diferencia
de los sexos—, deja fuera el referente, el plano sexual, toma su lugar y se sustituye a ella.
El anillo de la falta, es decir, la representacion del sujeto dividido entre saber y verdad,

180



sutura el exterior. Lo excluido parece contenido (de resultas de lo cual hay una sexualidad
humana). Lacan va pasando por distintos conceptos que tematizan la cuestion y que pueden
reducirse a tres: el nombre propio que sutura y metaforiza al sujeto, el nUmero que viene al
lugar del cero falta, y el sujeto supuesto saber en tanto no quiere saber nada del sexo (en
ese orden en el seminario). Si bien estos tres temas resumen Problemas cruciales,
tangencialmente encontramos otros ejemplos: el mal llamado cosmonauta que pasea en el
interior de su pulmoén, los seres humanos habituados a poner nombre a las calles, etc. Este
seminario queda ligado asi con la identificacion y la retoma. Las dos cintas de Moebius que
componen la botella de Klein resuelven la relacidn entre interior y exterior en el anillo de la
falta: el contenido de la botella se halla fuera de ella (el Ser de verdad del pienso).

3. La ilacion del seminario 13 se juega entre una primera parte que aborda diversos objetos
topoldgicos y una segunda parte que analiza Las Meninas. Dejamos para otra ocasién la
tarea de articular ese movimiento, y solo sefialaremos aqui que las cuestiones a las que
Lacan alude sobre lo poco que se sabe de la sexualidad en el psicoanalisis, y lo poco que por
su parte aportd el psicoanalisis al tema, adquieren otro relieve considerando que el rechazo
del sexo define la estructura.

4. En el seminario XIV, menos fi —en tanto retne en un solo elemento al objeto faltante y su
signo, permite el acto— es el objeto genital, si se puede decir asi —a como causa del
complejo de castracidon—, y su repeticion, el hecho de que puede condensar al fantasma (dos
términos antindmicos), da curso al acto sexual. El seminario 14 emparienta el cogito al
sujeto supuesto saber y lo trata a partir de la formula de De Morgan. Si La ldgica del
fantasma aborda el acto sexual a partir de la medida provista por la satisfaccion, la solucién
provista sigue dejando fuera el terreno del sexo. El sujeto no adquiere en el acto el
significante de su identidad sexual. Estd condenado a repetirlo. Por eso la demostraciéon
principal de este seminario se expresa en dos enunciados solo en apariencia contradictorios:
no hay acto sexual y solo hay acto sexual. Por un lado el nUmero de oro reproduce la falta
(los sucesivos intervalos): faire es seguir sujeto a la repeticion del acto sexual; mientras
que, por otro lado, el grupo de Klein reproduce al SSS. Estos dos modelos resumen, se
sabe, el seminario 14.

5. La realizacién de la castracidon —se ve ahora que era necesario antes de abordar el acto
analitico demostrar que el sujeto no adquiere representacién de su sexo en el acto—, se
agrega al cogito, hasta entonces solo presente en un suefio de Descartes. Tanto menos fi
como el significante faltante, impar, proveen materia propia al acto porque al ser elementos
dobles pueden repetirse en un solo rasgo. Asi, los seminarios 14 y 15 hacen sistema. Al
situar lo que falta, el objeto que se produce sin haber estado, nos enfrentamos con un
movimiento que a poco andar va a emparentarse a la deduccién del transfinito. La
desaificacidon —se pierde lo que hacia todo al todo, el objeto en su faz homotopica de la
castracion—, lleva rapidamente a un planteo Idgico-matematico (asimismo ético), de dos
caras que, dispuestas en un solo objeto, no resultan reemplazables. Esto sitla la faz faltante,
que sera representada por el no-todo. La desaificacion que comporta el final del analisis
impone el término “no-todo”, en adelante parte sustancial, si cabe decirlo, de la teoria. La
“lectura” del no-todo, que se produce al ligar los dos sectores principales del seminario XV,
es la articulacién esencial del desarrollo.

6. El grupo siguiente de seminarios, entre el 16 y el 20, puede caracterizarse como “el grupo
fregiano”. En esta serie, los primeros tres seminarios giran alrededor de la exclusion del
sexo. En el 16 el plus de gozar es la pérdida que marca aquella exclusion. (Esto posibilita
entender que el saber pueda definirse como goce del Otro, si atendemos a la inscripcién del
par ordenado en relacion al vaciamiento del Otro.) En el 17, la novedad aportada por el
discurso analitico consiste en que, a diferencia del trasfondo sexual del discurso que la
histérica supone, la sexualidad queda fuera de alcance. Y en el 18, la cuestion es que no hay
referente del discurso. El lugar de la referencia es, obviamente, la relaciéon sexual. Asi, todo
discurso es semblant. El movimiento de exclusién, en cada caso, es simultdneo a la marca.
Por eso, el grupo se homogeneiza (entre los discursos y las férmulas de la sexuacion parecia
haber un salto) si advertimos que las posiciones sexuales son marcas que resultan del
vaciamiento de sentido del lenguaje. El razonamiento es el mismo en los tres primeros
seminarios del grupo y los dos ultimos. La exclusion del sexo y la identificacion sexual
forman parte de una sola investigacién, de un solo desarrollo. Pasamos del Fi como
significante convencional destinado a designar la exclusion del goce sexual a su funcién en la
sexuacion. En estos seminarios, el cambio de programa hacia la matematica se preanuncia.
El sexo excluido se equipara al objeto imposible, rechazado del discurso, y las posiciones
sexuales toman el lugar del cero marca. El seminario XIX expone estas reflexiones
directamente y se hace emblematico e incluso resume en gran medida estos desarrollos.
Hasta este punto, entonces, todo el seminario se simplifica en relaciéon con la cuestion de la
marca. Si atendemos al Ultimo grupo de seminarios, que tratan los nudos, nuevamente

181



parece que nos enfrentamos a un salto. Sin embargo, en tanto este grupo aborda
principalmente lo real (la no-relacién), la cuestion gira en torno a lo no marcado.

182



PASAJE AL ACTO Y ACTING OUT"

1) Lacan aborda el acting y el pasaje al acto principalmente en tres lugares. El
primero de ellos es el seminario IV donde encontramos una distribucion triangular
derivada como simplificacion del esquema L, y que se prosigue a lo largo de todo el
desarrollo. Con ese modelo, Lacan examina el caso Dora, Juanito, el caso de
homosexualidad femenina, etc.

suj. — » obj. — 3 masalla {Neurosis
Sr. K Sra. K Dora

Una variante de este esquema con el velo interpuesto entre sujeto y objeto da
cuenta de la estructura de la perversion. Ese esquema explica la escision del yo, el
clivaje del objeto y la estructura de la perversién en general.

suj. —>» velo —» objeto { Perversion

Estos dos esquemas componen el seminario, si quisiéramos resumirlo. Pero lo que
nos interesa ahora es que Lacan realiza, en las lecciones 6, 7 y 8, una comparacion
entre Dora y la homosexual femenina, que puede considerarse una comparacion
general pero que también es bastante puntual —-Lacan aborda el tema del embarazo
como fantasia en Dora y pasaje al acto en la homosexual, la figura de la madre
estd practicamente ausente del historial de Dora y domina la observacién en el caso
de homosexualidad, etc.-

Los términos acting y pasaje al acto aun no figuran en ese seminario. No obstante,
hay un desarrollo de su concepto. Cuando el Sr. K, en aquella famosa declaracion,
asegura a Dora que su mujer no es nada para él, Dora pierde su posicion de mas
alla, falica, y alli sobreviene la cachetada que equivale a un pasaje al acto y que se
produce a partir de la posicion de Dora de puro objeto.

Estos dos casos reaparecen en el seminario X (cf. 23-1-63) donde Lacan ya nombra
y distingue pasaje al acto y acting. Toda la relacion de complicidad de Dora, su
abrir y cerrar puertas, respecto de la situacion sexual entre la familia K y la suya es
interpretada por Lacan como un acting out. Luego, este acting conducird a un
pasaje al acto -y lo mismo ocurre con el caso de homosexualidad. femenina-, la
relacion de la homosexual con su padre, cuando le pasa la cocotte bajo las narices,
es un acting; y desemboca en un intento de suicidio que es un pasaje al acto.

Mas adelante voy a volver sobre el desarrollo de Lacan en este seminario con mas
detalle.

En el seminario XIV (cf. 15-2 y 8-3-67) acting y pasaje al acto son ubicados sobre
un cuadrangulo que representa a un grupo de Klein, pero de las seis operaciones
que este grupo registra Lacan sélo trabaja con tres (deja de lado las operaciones
involutivas).

H El presente articulo fue publicado en: http://trialectica.blogspot.com/, en Agosto de 2010.

183



$ < SSS

- Y(a)

Abajo tenemos la disyuncion entre —¢ vy (a) que se produce como equivalente al
final del analisis.

Este modelo parte del cogito cartesiano considerado como sujeto supuesto saber, y
esto porque se trataria alli de la imposibilidad de pensar el pienso, de capturarse
como objeto de pensamiento.

Pienso — > .

Para que el sujeto pudiera aprehenderse como pensamiento seria menester que, en
tanto esta situado en el pienso, fuera abolido. De otra manera siempre habria un
pienso que se escapa. La empresa de absolutizacion de la conciencia, su
autonomizacion tiene un limite que es la aniquilacidén del sujeto, un cero.

El pasaje al acto, ubicado en la linea superior del modelo, responde a esa
instauracion subjetiva de una forma extrema, forclusiva. El acting, en la linea de la
operacion de verdad, aparece como tributario del objeto. Esta distribucidén entre
sujeto y objeto es clasica y ya habia sido promovida en el seminario X.

Acting y pasaje al acto son empleados en el seminario XIV en funcion de una
problematica poco clinica, son examinados en relacion al acto analitico y en parte lo
ilustran. En cierta forma esta teorizacién es clinicamente inservible.

2) El seminario X, en cambio, vuelvo a él, provee la definicion mas clinica que
existe en Lacan de acting: transferencia sin analista. Esta definicion forma sistema
con una observacion que se halla en el seminario XVI (cf. 22-6-69) donde Lacan
observa que la interpretacion de la posicién del analista como (a) conduce al acting.
Esta referencia es extremadamente importante desde el punto de vista técnico y
clinico. Lacan explica alli como dejar a un paciente en acting: basta devolverle el
objeto de la transferencia, es decir, interpretar la transferencia con buena punteria.

(a)

$

En el seminario X encontramos también una observaciéon de Lacan acerca del
diagndstico diferencial entre pasaje al acto y acting out. El elemento que permite
hacer la diferencia entre ambos fendmenos es la fuga, especialmente la fuga de la
escena. Por esto las fugas infantiles constituyen una suerte de paradigma de pasaje
al acto. En el acting, por el contrario, hay sostenimiento de la escena. El paciente

184



de Kris cuando sale a comer sesos frescos no desmonta la escena analitica: en esa
escena segunda hay mostracion (o demostracion) del deseo.

El seminario X trabaja acting y pasaje al acto como una secuencia. En el primero, el
sujeto intenta ir de la mano de la madre; en el segundo termina soltaéndose -hay
un "dejar caer"-. La secuencia, una pequefa historieta, se establece entre la madre
falica y la caida.

3) éCémo dejar a un paciente en acting? Voy a poner un ejemplo. Se trata de una
chica que en una sesidon cuenta que le extrajeron una muela, habla de correr
muebles de lugar y menciona el problema que tiene con el contrato de alquiler del
departamento donde vive. Simultdneamente rechaza todas las interpretaciones que
le hace el analista. Podriamos decir, simplificando, que el objeto se aproxima al
desalojo, o a algo ectdpico, corrido de lugar. Para dejarla en acting habria que
decirle: “Usted viene a desalojarme”, o bien, "Para usted yo no estoy en el lugar
gue me corresponde porque quiere sacarme de el”. Y, al revés, para alimentar la
transferencia, para incorporarse al objeto, habria que decirle cosas estuUpidas,
trivialidades de psicologia barata, de manera que ella pudiera refutarlas y
rechazarlas con facilidad -sobre todo si es una paciente lacaniana, como era
efectivamente el caso-.

4) En cuanto al pasaje al acto voy a proponer una definicion: en el pasaje al acto el
paciente se lleva un pedacito del analista (del Otro). Después de hacer un pasaje al
acto el sujeto podria decir: "Finalmente habia objeto (a) en él”, o 'Porque te lo
saqué ahora, estaba alli antes." Esta idea implica que el pasaje al acto produce
transferencia eliminando al analista y su posibilidad de analizarla, por tanto se
puede equiparar a la definiciéon de acting out.

(se lleva un fragmento del Otro)

(a)

$

La diferencia entre uno y otro concepto es ante todo temporal. Por otro lado, a
proposito de la definicidon que introduje para el pasaje al acto desearia sefialar el
caracter ampuloso que tomé ese concepto a partir de su origen psiquiatrico: se lo
utiliza en relacidén al crimen, el suicidio, la violacion. Un pequefio robo, las fugas
infantiles son pasajes al acto. Y no es seguro que un suicidio melancdlico sea un
pasaje al acto -salvo que se demuestre la vinculaciéon con la transferencia y lo que
ese suicidio quita al Otro.

5) El pasaje al acto es una posible salida del acting out, pero también de la

angustia —producidas por la coexistencia, al final del analisis del Otro y el objeto
(@), y ciertas psicosis donde el Otro se presenta s6lo como cuerpo, sin goce.

185



Esta idea podria usarse pan discutir la secuencia que sefialé antes en el seminario X
entre acting y pasaje al acto en tanto aparece circunscripta a una nosografia que la
limita: la histeria y la homosexualidad femenina.

6) La definicibn de pasaje al acto que propuse, si quisiera hacer una lectura
optimista de Lacan, podria deducirla interpretativamente de tres ideas. El tema del
“dejar caer” -Freud, por ejemplo, deja caer a la homosexual femenina-, en tanto
el paciente cae junto con el (a), se aproxima a esta definicién, con la salvedad de
que Lacan sitta alli al sujeto muy pasivamente y ubica masivamente el problema
del lado del analista.

Una segunda idea corresponde al drenaje de la escena al mundo que impone el
pasaje al acto. Al llevarse la escena al mundo, y no sélo al salir de escena, tomando
el otro sentido del genitivo, el paciente se lleva con él algo de la escena analitica.

Por ultimo, el parentesco y la secuencia que Lacan establece entre acting y pasaje
al acto podria aproximarse a la equivalencia de las definiciones que yo propuse.

También se puede intentar una lectura pesimista y sefialar que en el seminario XIV
Lacan sitla el acting como un fendmeno ejemplar en tanto revela la estructura del
acto analitico. No dice lo mismo del pasaje al acto -del que, ademas, en ese
seminario no dice casi nada-. Con la definicion que yo trabajé las cosas son
bastante distintas. El pasaje al acto revela tanto o mas que el acting el acto
analitico; sobre todo atendiendo al efecto temporal que introduce el pasaje al acto
y que no aparece en el acting. El pasaje al acto seria ejemplar en este punto en
tanto muestra como la transferencia se produce sin haber estado. En el acting eso
no ocurre.

Asi pues, mi lectura es que el pasaje al acto tal como lo defini estd y no esta en
Lacan.

7) Pienso que deberiamos destacar la coyuntura tedrica en la que Lacan distingue
esos términos: los afios '63 y '66-67. Veinticinco afnos atras, y aun hoy en dia,
estos conceptos no estaban claramente separados. Hay que recordar, entonces,
que el acting tiene un origen psicoanalitico, inglés, y el pasaje al acto proviene de la
psiquiatria. Algunos autores los toman, por ejemplo, como sindnimos: otros autores
los diferencian. El tema es controvertido.

En esa coyuntura y atendiendo al hecho de que Lacan quiere distinguir los
términos, seria improcedente que los defina de manera mas o menos equivalente.
La definicion de pasaje al acto, si Lacan hubiera dispuesto de ella, era conveniente
suprimirla.

Nos vemos frente a un problema que hace a la historia de los conceptos, incluso
epistemoldgico. Y que se ve agravado después por la inclinacion marcadamente
teoricista de Lacan.

8) Otro ejemplo de pasaje al acto, un poco en broma: a un psicoanalista le roban E/
antiedipo de su biblioteca. Supone que fue un alumno y que éste padece una suerte
de transferencia lateral.

Cuando el alumno le roba el libro, élo libra de una lectura perniciosa o le hace un
dafio? El antiedipo no es una lectura recomendable para un analista. Aqui
encontramos el nivel de embarras del pasaje al acto —en el cuadro de los afectos
del seminario La angustia, cuando se transforma en un diagrama cartesiano, el
pasaje al acto es el punto donde coinciden embarras y emotion-; no sabemos si se

186



trata de una cosa o de otra. Como en Dora, cuando ésta cachetea al Sr. K no
sabemos si expresa su amor hacia la Sra. K o hacia el Sr. K.

Un Ultimo ejemplo de acting. En este caso el objeto es un estimulo. El paciente
tiene relaciones muy fugaces, muy rapidas con mujeres a las que luego no ve mas.
El analista dice que se aburre, no tiene motivacion y se queja del material
repetitivo.

Para dejar al paciente en acting hay que darle respuesta —cualquier respuesta-. Al
revés, para abastecer la transferencia la analista debié usar una blusa escotada,
mostrarle un poco las piernas, o reducir cada vez mas el tiempo de las sesiones.
También podria haber tratado de motivarlo, o fomentar los ideales del paciente
vivandolo. Pero en él caso de que le responda, el estimulo vuelve al paciente.

9) Hasta aqui seguimos mas o menos fielmente las reflexiones de Lacan sobre el
acting. Sin embargo, existe un dato que permite cuestionarlas. Cuando Dora espia
0 escucha detras de la puerta, cuando el paciente de Kris va a cenar sesos frescos,
hay una satisfaccion en juego (auditiva, voyeurista u oral) y no una fantasia. En
rigor, en funcion del concepto que proporciona Lacan de la transferencia, el acting
deberia reproducir la fantasia en otro lugar. Esto resulta asi porque la fantasia
drena la transferencia sin que en esa relacién podamos introducir -si seguimos a
Lacan- otra instancia, otra fantasia. Asi pues, si se descoloca el objeto y el paciente
lo “pone” en otro lado, se sigue que hay una fantasia —estan alli ambos términos:
sujeto y objeto-.

Si la idea de acting es correcta, la concepcién de la transferencia es insuficiente:
hay que ubicar a la pulsién para poder dar cuenta de la satisfaccion. El alcance de
la pulsidn sobre la transferencia no puede obviarse. Cuando Lacan habla, respecto
del caso de Kris, de “una relacion oral primordialmente ‘retranchée’, |la extraneza
que el término provoca nos indica el problema existente. Si no es posible concebir
una pulsién reprimida, équé querra decir que se la haya cercenado o forcluido?

187



ISOMORFISMOS. IMAGEN ONIRICA, ESCRITURA Y CASTRACION"

Los tres primeros conceptos que analizaremos aqui son la imagen onirica (el
rebus), la escritura y la castracion. Aunque disimiles, forman parte de ciertos
conjuntos que muestran un movimiento entre sus elementos, una covariacion, que
los identifica. En particular estos tres términos hacen sistema. Se sabe que la
ausencia de relacion sexual es impensable sin el concepto de escritura —el rebus es
una de sus formas—, y que la castracién resulta inmediatamente implicada al hacer
jugar estos términos.

En el articulo en general y en la medida en que el isomorfismo atafie a todos los
términos analizados se plantea el problema de la relaciéon de esta operacion con la
estructura.

El isomorfismo que aislamos, se vera, es ciertamente elemental. Consiste en un
movimiento que se produce en dos pasos sobre un punto intermedio que hace de
bisagra o articulacion.

I. COmo soiiamos.

Contenido latente/rebuls/contenido manifiesto. Freud, en Interpretacién de los
suefos, comienza por atender al contenido manifiesto, al relato del suefio. Este
relato consiste en la puesta en palabras de las imagenes oniricas, del jeroglifico del
suefio. Acto seguido, toma las asociaciones del suefio, es decir, el contenido
latente. Con ayuda de estas otras palabras, termina por conferir a las imagenes
iniciales del suefio el estatuto de un rebls o, mas en general, de una
representacidn plastica. Y alli ubica e interpreta el deseo del suefio (los deseos).

Es facil perderse sin esta guia. Si el suefio estd bien trabajado, las imagenes
adquieren una posiciéon doble. Se parte de ellas para volver a ellas. Como en la
prueba de correccion de una divisién -el resultado obtenido se multiplica por el
divisor y obtenemos el dividendo-, las imagenes oniricas se desmultiplican en el
contenido latente y una vez que se obtiene el suefio como rebus el camino puede
desandarse.

En ese punto donde el lenguaje pierde pie, donde los significantes de la demanda
se quiebran y alcanzan su proximidad mayor al deseo, Lacan, recordémoslo,
ubicaba a la instancia de la letra (rebus significa también resto, deshecho).

II. C6mo fonetizamos la escritura.

Lenguaje/marca/lenguaje. Desde la Histoire de James Fevrier se desarrollan las
paginas tal vez mas conocidas del Seminario sobre la escritura. Se ha dado en
[lamar conjetura sobre el origen de la escritura al siguiente movimiento:
Encontramos una inscripcion, una suerte de marca de fabrica o de firma como, por
ejemplo, las que llevan las vasijas predinasticas egipcias; luego, esa marca es
nombrada, y, por ultimo, sirve para nominar un rasgo fonético del lenguaje. De un
modo similar, la escritura figurativa, en el limite de su borramiento -Lacan explica
el nacimiento de la escritura cuneiforme mediante ese borramiento—, termina por
aislar un rasgo que aguarda, desde siempre, ser utilizado para simbolizar un
fonema (1). Cuando el signo pasa a ser tomado como objeto se invierte la relacion
inicial y el objeto al que el signo hacia referencia se pierde. Siguiendo el ejemplo de
Lacan: “an” es el nombre de un jeroglifico que simboliza al cielo; luego, el

H El presente articulo fue publicado por primera vez en: www.ppba.org.ar/, el Jueves 2 de
Agosto de 2007. Posteriormente fue retirado de dicho espacio y publicado en:
www.elpsitio.com.ar/, el 26 de Mayo de 2008.

En la presente edicidn se conservan las dos notas finales que figuraban en la publicacién
originaria.

188



jeroglifico simboliza al fonema “an”; el objeto queda reprimido. (Si adujéramos que
el fonema esperaba ser escrito, el amor no seria ajeno al asunto.)

III1. Falta de instrumento/Falo/suplencia del sentido.

Si se acepta que el Seminario de Lacan se compone, al menos descriptivamente, de
dos partes: de un lado la falta de 6rgano copulatorio —que lleva a transformar el
instrumento en significante y luego a perforar el cédigo-, del otro la suplencia del
sentido, entonces, se puede ubicar en su articulacion al Falo y centrar alli la lectura.

El Seminario pivotea oniricamente sobre ese concepto. Al suefio de la relacién
sexual sigue el despertar del sentido sexual (el psicoanalisis ha mostrado que
también sonamos despiertos) que reproduce el vacio, el blanco que deja el Falo.

Cuando el sujeto hace su declaracion de sexo —segun la expresiéon ideada por Lacan
y que se impuso en los ultimos anos sobre su pendant “la eleccion de objeto”-,
cuando dice “yo”, al mismo tiempo senala su sexo, pone en juego a la castracion. El
significante —como acabamos de ver- no lo designa como sexuado. En efecto,
existe una falla en el significante referida al hecho de que el sujeto estd afectado
por un sexo.

IV. C6mo leemos a Lacan. Texto/grafo-matema/texto.

La obra de Lacan presenta ciertas claves que, aunque no estan disimuladas puesto
que son bien visibles, no son faciles de reconocer y, menos aun, de utilizar. Se
trata de matemas, letras y grafos que, a su vez, estan montados sobre bromas -
Lacan usaba la expresion cachotteries para referirse a ellas—, pequefios misterios
cuya funcidon de segundo grado también pasa inadvertida. Estas claves se marcan
por una referencia al escrito, tanto en los articulos como en los seminarios, y se
alojan siempre en el punto en el que el texto pierde la palabra, confrontado a lo
que no se deja representar. En un Unico desarrollo que se desdobla, un articulo por
ejemplo, son retomadas. Se habla de ellas, se las relanza partiendo el texto. Por
esto, funcionan como una bisagra o un punto de giro entre la inexistencia de lo
real, lo que hace agujero, y el plus, un significante vacio, o vaciado, que indica lo
real.

Piénsese, para medir el alcance de la cuestién, en el escrito sobre La carta robada.
Ese texto fue extraido de la cronologia de los Ecrits y ubicado como introduccién al
volumen. Se nos dice que el cuento de Poe sélo habla del contenido de una carta
gue en un primer movimiento fue sustraido. La relacion entre Ecrits y Carta robada,
equivalente a la de la letra y el Falo —-puesto que Lacan se ocup6 de observar que la
lettre del titulo de Poe retomado en su Seminario tiene el sentido de Falo y no el de
letra—, se ha reflexionado poco. Lacan nos introduce al valor de sus escritos: el
desdoblamiento que sucede a la sustraccion atafie a cada uno de ellos (a los
fundamentales, al menos) y, de un modo menos evidente, al volumen mismo, al
conjunto.

Si es cierto que la ensefianza de Lacan puede distribuirse en siete grandes modelos,
0 en siete matemas si se prefiere esquivar el término “modelo”, se observa que
cada uno de ellos presenta, a su manera, algo que es irrepresentable. En los grafos
del deseo, por ejemplo, el cruzamiento doble y simultaneo de las lineas no es
representable. EI nudo borromeano, con su peculiar forma de anudar registros
desanudados, es otro desarrollo del mismo tema. Recordemos los otros cinco
modelos: el esquema L, el algebra lacaniana, el algoritmo de la transferencia, los
cuatro discursos, y las formulas de la sexuacién. En cada uno de estos modelos se
halla la misma caracteristica: introducen un irrepresentable. Por esto se presentan
como matemas y hay que suponerles algun tipo de aprehension de lo real.

V. Como hablamos. a) Cédigo/significante de la falta del Otro/habla.

189



El significante, cuando intenta dar con la significacion, refiere a otro significante. El
significado, que siempre se escabulle, sélo puede decirse con palabras (de alli el
aforismo: no hay metalenguaje). El Seminario aborda esta cuestion en funcidén de
dos movimientos correlativos:

-Respecto de la lengua, la simbolizacion del Otro -la indicacion del lugar vacio del
lenguaje, de su desapariciéon (de su constitucidon retroactiva), al menos en tanto
codigo- posibilita hablar, cabria agregar, un habla humana (que no es el caso
cuando las palabras sélo dicen lo que dicen);

-Con relacion a la sexualidad, correlativamente, el Falo detiene —-en un punto que
se sitla fuera del sistema significante, a veces localizado en el infinito- la
significacion (el significado, desde entonces, queda emparentado con el goce).

Son las operaciones de metafora y metonimia. O, si se prefiere, hallamos la
metafora del sujeto y la metonimia del deseo. Puede entreverse desde aqui por qué
toda significaciéon es falica, o por qué el sexo habita en el saber (hacer) del
hablante, para mencionar soélo dos cuestiones.

Hay&es que destacar el estatuto decisivo de ese articulado no articulable que es
el o .

Alli se define por primera vez el escrito y su alcance sobre lo imposible,
conjuntamente con la castracion. Este matema permite, al ser retomado, lanzar la
significacion como un plus. Sin este “matema” -recordemos que Lacan le negaba
ese estatuto: écomo admitir una transmision integral de la castracion?-,
paradojicamente, no hay comunicacion ninguna.

El mismo movimiento, tomado desde el costado de la sexualidad, muestra que el
sujeto, en cuanto trata de desalienarse y hallar su propio deseo (el deseo se
supedita al deseo del Otro), se encuentra con la castracion, sufre una pérdida
representada por el Falo.

El lenguaje nos marca y hablamos desde las marcas. Ese es el precio.

Esta simbiosis inicial entre lengua y sexualidad, esta mixtura, escapa al sentido
comun. Ha sido banalizada, frecuentemente mal entendida. La doxa opera, por
ejemplo, cuando se aborda el tema de la metafora paterna y el Falo. Se nos dice
que primero hablamos, que hay lenguaje, y que, después, sufrimos alguna marca
que viene a agregarse y que suele identificarse con el complejo de castracién.

VI. CoOmo interpretamos. Asociacion libre/corte-interpretacion/asociacion
libre.

Freud, cuando analiza el olvido de nombre del autor de los frescos de Orvieto,
intuye que el discurso se detiene siempre y pronto. Lacan, por su parte, senald
tempranamente la existencia de una ley del discurso interrumpido. El discurso no
llega a término, reverbera y retoma la marca que lo detuvo.

Este movimiento, entre el efecto de lenguaje y el efecto del lenguaje, legitima y
justifica el uso de la asociacion libre. El analizante, en tren de decir, no tarda
mucho en dar con alguna laguna o un lapsus. Se interrumpe. Y, luego, con una
interpretacion de por medio o sin ella, reinicia su discurso. El lugar de una sucesiéon
finita es el infinito.

Las interpretaciones (las intervenciones del analista, en general) con frecuencia se
basan en un juego de palabras, un retruécano, en un giro de lenguaje que implica
un pasaje por el no-sentido. Las asociaciones del paciente la retoman. El discurso
se parte sobre ese punto insensato y preciso.

190



Cuando se dice que el corte de la sesidon es una forma de interpretacién eficaz (o la
mas eficaz), se apela a esta estructura. Es obvio que la interpretacion tiene un
contenido y el corte carece de él. Pero es toda la diferencia. En cuanto a su funcion
son idénticos. Ambos se ubican en el punto en el que la cadena asociativa pierde
sentido y gira.

El paciente, en la sesién siguiente, asocia con el corte. Lo asume como una
interpretacion (en el mejor de los casos). Descriptivamente, el corte sustituye a la
interpretacion, toma su lugar. Viéndolo con mas profundidad, el corte de la sesion
es una suerte de interpretacion de simbolo cero. Su vacio de contenido adquiere
sentido porque se opone a la interpretacion. Pero, entonces, hay que ser
cuidadosos. El corte no intima con el objeto mas que la interpretacion. Y —perderlo
de vista seria aun mas grave- no sobreviviria sin ella. La necesita para oponérsele.
En caso contrario, el sistema de simbolo cero no podria constituirse.

VII. CO6mo reclutamos analistas.

Intension/final del analisis-pase/extension. éNo confiere el pase una forma de
bisagra al final del analisis? Si tocamos el final del analisis, en el punto en el que el
sujeto pierde la representacién, habiendo alcanzado esa marca -la marca es
correlativa de la falta de representacion-, dos instancias de jurados van a retomar
la cuestion. De un lado alguien pierde la palabra, y de otro hay quienes la retoman.

El analisis termina por localizar el agujero. El discurso flexiona sobre si, tomando
apoyo en el escrito (y es en lo que mas se acerca al metalenguaje) para que esto
ocurra.

Lacan, para ilustrar el pasaje de analizante a analista, propone la imagen de la
puerta giratoria. Es evidente que asistimos a un escamoteo, un truco (un tours de
passe-passe). Pero es un truco que no se oculta y se desarrolla a la vista de los
participantes, un publico, y los jurados. Porque se pretende, ante todo, dar cuenta
de él. Al verlos dar la vuelta —quiza sdlo uno da la vuelta, mientras el otro se aleja
con su correspondencia a cuestas—, notamos que el analista ha quedado fuera de
cuestion. El fracaso del pase obedece, entre otras razones, a que, como en el caso
de una construccioén, el final del analisis atane al analista y no al analizante.

VIII. A manera de conclusion.

Lévi-Strauss decia que, en Ultima instancia todo depende de un isomorfismo entre
las estructuras de la corteza cerebral y el lenguaje. Tal vez el lenguaje sea binario
porque el cortex es binario.

¢Y la afasia entonces? Una lesidn cerebral sigue las leyes del lenguaje y se
producen afasias metonimicas y metaféricas. Es sumamente raro. De aqui resultan,
al parecer, dos hipotesis: a) la inscripcion, a pesar de que se produce en la corteza,
funda su espacio propio y conserva sus leyes; b) el cortex es la causa del lenguaje,
y por eso la lesion afecta directamente los ejes del sintagma y el paradigma en el
codigo, es decir, bien por fuera del cerebro.

Ambas hipotesis, aunque opuestas, suponen un isomorfismo (2) en la base de la
cuestion.

Chomsky partié del hecho de que librado a si mismo el hablante no podria limitar la
cantidad astrondmica de combinaciones gramaticales de las que dispone la lengua
en forma potencial. Por eso supuso que el cerebro humano, genéticamente
informado, se encarga de limitarlas. Asi el sujeto en unos pocos afios puede
aprender a hablar y adquiere la lengua.

191



Desde entonces se dice que la linglistica volvidé a tener una base materialista, y la
cosa retornd a las ciencias duras.

En esta linea de reflexion sdélo queda pendiente una cuestion verdaderamente
dificil: équé hay entre el cortex y la realidad que nos hace dar vueltas?

Notas

1. Nuestro articulo encuentra la polémica de Lacan con Derrida en el siguiente punto: ¢Por
qué la escritura no podria ser originaria si el lenguaje retoma incesantemente una marca? Si
se parte de la escritura para dar cuenta del lenguaje, el signo constituye la base obligada de
reflexion, puesto que la letra tiene una funcion de estabilizacién, de detenimiento del
deslizamiento del sistema significante. Si el lenguaje tuviera al escrito y al signo como
puntos de partida, la relacion entre lengua y sexualidad no seria la que plantea el
psicoanalisis. No podria sostenerse, por ejemplo, que faltan los significantes del sexo como
un dato constitutivo del lenguaje humano. La relacién entre signo y significante es al revés
de lo que doxa y sentido comuUn suponen.

Un error muy difundido -basado en un dato histérico: el proyecto estructuralista, la
adscripcion inicial de Lacan a él, o, al menos, su proximidad con Jakobson y Lévi-Strauss- en
el abordaje del psicoanalisis consiste en suponer que Lacan partié de la linglistica, y por
tanto del signo, y luego subvirtié ese orden, y dio cuenta e inventd el significante. El
psicoanalisis subvertiria asi, siguiendo un programa bien delineado, al signo saussureano.
Resulta evidentemente cémodo identificar el signo al sistema conciente/preconciente, y el
significante, y su deslizamiento, al inconsciente.

Por una vez, encontramos a Derrida del lado de la doxa.

2. El concepto de isomorfismo, tal como se utiliza en este articulo, tiene poco que ver con el
principio homdnimo de la teoria de la Gestalt. Pretendimos darle un contenido sobre todo
matematico, y debe entenderse en los términos de la definicidn siguiente: “Un
homomorfismo entre dos grupos o dos anillos, o una aplicacion lineal entre dos espacios
vectoriales, que es a la vez una biyeccion se llama isomorfismo”. (Cf. Dario Maravall
Casesnoves, Diccionario de matematica moderna, ed. Ra-ma, Madrid, 1994, p. 187.)

Por otro lado, no abordamos aqui la posicion del analista en la transferencia, su ubicacion
como objeto (a), que es justamente isomodrfica. Lacan sostenia que en la transferencia el
analista funciona como objeto pero obviando la relacién con -@. (Cf. En general, la teoria de
los cuatro discursos; y, en particular, la intervencion de Lacan en la exposicién de Serge
Leclaire, L'objet (a) dans la cure, en Lettres de la Ecole freudienne de Paris, N° 9, Paris,
1972, esp. p. 450.)

192



ANTROPIiA DEL FANTASMA. CONSECUENCIAS SOBRE LA FASE GENITAL"

La resta.

El pene, por mucho que lo desee, no fija dominio sobre el objeto que lo atrae. No
es un cinturdon de castidad, ni permite aislarlo en el partenaire. Sus titulos de
propiedad, si los tiene, son problematicos, refieren a un desierto. Recordemos un
conocido parrafo de Subversion del sujeto donde Lacan afirma que la castracion a
través del fantasma asegura el goce del Otro, que nos pone esa cadena en la Ley,
remitiendo por alli a la ocupacidn libidinal del otro.

Si la catexia afectara meramente a un objeto parcial en el cuerpo del partenaire, si
esto se aislara asi, estariamos en problemas con nuestra sexualidad y nuestra
pareja estaria en problemas con nosotros. En lugar de ir tomados de la mano,
paseando por la calle, llevariamos a nuestro partenaire tomado de los genitales (o
de alguna otra zona erdgena, va en gustos).

En la medida en que -¢ indica que el objeto (genital) falta en el partenaire, el otro
mismo es tomado como objeto parcial, y la ocupacién libidinal encuentra un limite
inmediato. En cierta forma, la copula sexual deviene posible en la medida en que la
relacion sexual no puede inscribirse a causa del agujero falico. Vedmoslo con mas
detalle. El otro, incluso la persona del otro si se quiere, en un cierto punto del
desarrollo (en lo que tradicionalmente se llamé la fase genital) resulta tomado
como objeto. Es el pasaje al objeto total, postambivalente, como se decia
antiguamente. Este objeto -todos sabemos que no carece de ambivalencia, pero no
es evidente que sea parcial- se caracteriza por invertir la direccién desde donde se
desprende la parte, es decir, la relacion entre el objeto y el cuerpo, o entre la
funcion que lo produce (la tendencia, la relacion sexual) y el objeto. Los enunciados
ideados por Lacan: “Ella es sin tenerlo” y “El no es sin tenerlo”, marcan la falta
falica, -@, en el hombre y la mujer, el agujero que los hace objetos, y, asimismo,
los hace acceder al objeto. El plano simbdlico en el que se despliega la no-relaciéon
-la relacion sexual no es formulable en la estructura del significante- se acompana
asi de un plano imaginario que concierne directamente al partenaire.

La -@, como afirma Lacan, se resta del lugar del Otro, viene a deducirse de alli. El
Otro (el otro, que aqui viene a confundirse), el partenaire —en tanto objeto que
carece, que padece un blanco en su cuerpo-, merced a esta inversion, deviene un
objeto parcial. Estamos en presencia de la degradacién de la vida erdtica, como se
expresaba Freud. La castracion alcanza al Otro, que es reducido a un objeto. Se ve
entonces el veneno que encierra la letra “a” minuscula: es el otro (autre) y el
objeto (a). Cuestion de peso para llegar a la no-relacion.

El fantasma adquiere con menos fi un aspecto antropomorfo —el sexo se va a jugar
en relacion con el préjimo porque es parcial (no a pesar de que) y no ya con una
parte de su cuerpo- que, como en ese argumento invertido que se persigue en
Kant con Sade, va a acordar plenamente con la Declaracion de los Derechos del
Hombre. El fantasma remite asi a la funcion especular en tanto antropomorfiza al
objeto parcial (de ahi puede fundamentarse también su equivalencia con el moi y la
i(a) en el grafo del deseo): se trata de una identificacion a la forma humana que le
es propia (que no es especular).

Esta antropia del fantasma no ha sido situada hasta el momento, o, al menos, ha
sido muy poco comentada. Por lo mismo, las consecuencias que este concepto
comporta sobre la fase genital, o “la declaracién de sexo”, o aun, sobre la eleccidon
de objeto, no han sido extraidas.

H El presente articulo fue publicado en: www.elpsitio.com.ar/, el 13 de Noviembre de 2007.

193



La reproduccion exige el equivoco -entre el cuerpo y el objeto parcial, en este
caso- y la hiancia anuda. La funcién imaginaria del falo comporta un anudamiento
hasta cierto punto equivalente al de los registros. El ser humano se reproduce por
el malentendido del sexo y el pivote es el objeto falico. El amor y la ldgica
consuenan juntos —como Lacan deseaba-.

Que los cuerpos se reproduzcan por lo que forma un hiato entre ellos, conduce, en
una de sus derivaciones, a la relacion del nifio con -@ y con la escena primaria.

Ciertamente, el malentendido se reproduce con la reproduccidén, ad infinitum. El
nifio ha sido deseado como objeto, porta esa marca, pero va a tener que fingir ser
como cualquier hijo de vecino para subsistir y encontrar pareja. Esta distancia, en
la que se ve envuelto desde su nacimiento, entre objeto y persona -otra vez
topamos con el (a) y el autre- es, podriamos decir, su inconsciente, o su deseo, si
se prefiere. Ha sido deseado y ese es el punto decisivo (dejamos aqui de lado la
relacion entre Edipo y serie, la instalacion del nifio en equivalencia —la ecuacion
cuerpo=falo, por ejemplo-).

La suma.

Tomando este problema en otro registro alcanzamos nuevamente el tema del
derecho y el concepto de usufructo -ligado, como se hizo evidente, al cuerpo del
partenaire—. Veamoslo desde otra optica. Si ubicamos la exclusion del goce en un
conjunto, un circulo que carece de elementos, entonces el plus de gozar es la
notacién del conjunto vacio. El conjunto del goce contiene al conjunto vacio.
Confirmamos con esto, por otra via, que el Unico goce permitido al ser parlante es
la castracién. Asi pues el plus viene a cuento de un goce sumado, agregado, vale
decir, que por su propia naturaleza no se satisface. Esto lo acerca al supery¢, al
mandato de goce, y lo vincula con la Untergang del Edipo. Digadmoslo directamente:
el goce no se posee. De ahi, pues, la idea de usufructo.

La castracién imaginaria hace que el objeto pase a ser el cuerpo donde se marca la
falta (estas ideas dan otro interés al narcisismo, aunque no lo desarrollaremos
aqui), pero, sobre todo, -@, en si misma si se puede decir asi, en un aspecto
decisivo, conecta con el simbolo falico y concurre con la negativizacidn del érgano
que abastece la falta de significante. La castracion permite entonces al sujeto
designarse como perteneciente a un sexo. El cuerpo ha sido vaciado y como
resultado obtenemos la significacion de la falta falica. Asi, -@ y el plus de gozar
tienen una estructura comun, o al menos son isomorficos, y en distintos 6rdenes
piensan un problema semejante.

El producto.

El nifio tiene permitido -mas o menos permitido-, puesto que es un nifio, es decir,
por naturaleza y por definicion, ocupar el cuerpo del otro. Puede reivindicar la
expropiacion, por ejemplo, del seno materno, ya que, se sabe, este seno le
pertenecid. No carece pues de interés situarlo, en ese punto preciso, respecto de la
Declaracion de los Derechos del Hombre. El pequefio sadiano polimorfo enuncia:
“Tengo derecho a gozar de tu cuerpo. iEl objeto parcial es mio!”. Kant no objetaria.
Pero si tu cuerpo es tuyo, y el mio es mio, y no hay lugar de confusién, estos
derechos no se compatibilizan.

Si el nifio se reprodujera, si la eyaculacién y el orgasmo infantil existieran, planteo
hipotético y carente de toda base, no seria ya mediante un hiato. Por tanto, el nifio
—-capaz o no de realizar un acto sexual- no tiene derecho a reproducirse. El objeto
genital no esta constituido aun. La ocupacion libidinal del otro rebasaria tanto los
limites naturales como los fantasmaticos, que suelen coincidir.

194



¢Y si, contrario a derecho, el nifio se reprodujera igual? Obviamente, mediante la
hazafia de tal contravencién, estariamos frente a una partenogénesis.

El sexo entre un adulto y un niflo se establece pues sobre un solo vector al modo
de una transferencia. En la pedofilia —~dejando de lado la cuestiéon, mas conocida, de
que el nifio queda atrapado como goce, y que se trata de un goce relativamente
letal-, el adulto se lleva puesto al nifio. En rigor, se trata, al menos en cierto
sentido, de un pasaje al acto. El objeto parcial se va con él, y, nos atreveriamos a
decir, se realiza. De ahi el aspecto infantil de un amplio sector de las perversiones,
y su proximidad con la travesura —-por nocivos y antipaticos que estos cuadros
sean-.

195



ESCENA PRIMARIA, CUERPO Y OBJETO"

Voy a tomar la infancia en peligro desde el punto de vista de la captura por la
escena primaria, es decir, por el coito (real o imaginario) de los padres. Por
supuesto que todos los nifios sufren esa captura alguna vez. La patologia depende
del grado de esa captura, y de si el juego queda por completo cortado, por lo
menos en sus manifestaciones visibles.

Para introducirnos en tema voy a citar dos 6rdenes de hechos que supongo que ya
fueron tratados en este seminario. Y atendiendo a eso los voy a mencionar
brevemente. Uno es el trabajo infantil. Hace unas semanas se difundieron cifras
provenientes de la oficina de Madrid de la Organizacion Mundial del Trabajo. El
director, Juan Hunt, estimé en 218.000.000 los nifios que trabajan en el mundo. En
América Latina se habla de 5.7000.000 nifios. México figura con 3.000.000 de
nifnos, Perd con 2.000.000, y ahorro otros datos.

Un segundo tema, relacionado con nuestro titulo, “Nifios en peligro”, es la
medicalizacion de la infancia, especialmente en lo que hace al llamado TDA-H, el
trastorno de déficit de atencion, y donde la H remite a la hiperactividad. En la
terminologia norteamericana se lo conoce como ADD y ADHD, cuando se agrega la
hiperactividad. El genérico -el mayor motivo de preocupaciéon por su gran
expansién en el mercado- es una sustancia conocida como metilfenidato (también
la atomoxetina), y comercialmente la marca mas conocida se llama Ritalina. Pero
ademas ha aumentado también, siempre hablando de nifios, la medicacion que
incluye a los neurolépticos y los antidepresivos.

Con la Ritalina ocurre un fendmeno curioso que quisiera sefialar. Como se medica
hasta los 12 o0 13 afos, se presenta el caso de que hay adultos que la piden, puesto
gue suponen que los va a ayudar a concentrarse en sus estudios, para preparar un
final, por ejemplo.

Bien mirado, en el caso del trabajo también se presenta una especie de inversion si
pensamos que los chicos que trabajan estan en el lugar de adultos desocupados.
Pero aqui el tema es un poco mas dificil de ubicar porque una parte importante del
trabajo infantil transcurre en el ambito familiar y no es asalariado.

Sefialo estos dos hechos a manera de introduccion porque ambos cortan lo que se
piensa como propio de la infancia: el juego, la actividad ludica, y también por
supuesto la escolaridad.

Pero de lo que me voy a ocupar es de un punto mas especifico, un aspecto mas
clinico y mas técnico de la cuestion, y voy a tomar la infancia en peligro desde el
punto de vista de la captura por la escena primaria, es decir, por el coito (real o
imaginario) de los padres. Por supuesto que todos los nifios sufren esa captura
alguna vez. La patologia depende del grado de esa captura, y de si el juego queda
por completo cortado, por lo menos en sus manifestaciones visibles.

En los ‘70 habia circulado un articulo de Piera Aulagnier que creo que se llamaba
“La madre del psicético”. El concepto de este texto consistia en que el nifio psicético
queda tomado, u ocupa, el lugar de lo que falta en la madre: es el objeto parcial.
Esto remite, por supuesto, a los textos donde Freud aborda los destinos de la
sexualidad femenina, textos de 1931 y 1933, ambos muy conocidos y leidos. Pero
en Aulagnier, si se quiere ver asi, la simbolizacién en la mujer, la madre del
psicotico para el caso, es minima o no existe directamente, y por tanto nos

H El presente articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 15 de Noviembre de 2010.

196



encontramos con el nifio tomado como objeto parcial del modo mas brutal, en la
realidad, en lo real, en su cuerpo mismo.

Yendo mas directamente al punto en cuestidn, la pregunta que querria contestar
hoy, al menos iniciar una respuesta, es la siguiente: épor qué la posicién de objeto
comporta efectos tan letales?

Comienzo a responder por el lado de la pulsidén, y voy a tratar de limitarme a ella.
Imaginemos dos circulos. El primero cierne lo que esta en su interior. El segundo lo
que estd en su exterior. Me explico. Si dibujo un circulo en un pizarrén, en un
plano euclidiano, normalmente se piensa que la cosa esta en el interior del circulo,
que simbolizo por ejemplo a un conjunto y voy a ubicar elementos adentro. Pero
esto no necesariamente es asi. Cuando trazo el circulo puedo estar indicando que
me interesa el resto del pizarron que esta fuera del circulo, lo que resta en su
exterior.

Entonces, del lado del circulo que contiene lo que contiene adentro estamos, en
esta ejemplificacidon, en el objeto. En cambio, cuando lo que se contiene esta
ubicado en el exterior estamos del lado de la zona erdgena.

Se ve entonces por qué razon se dice que la zona erdégena participa del mismo
corte que el objeto. Es la primera aproximacion que nos permite hacer este precario
pero Util ejemplo de los circulos. Respecto del corte, cito la pagina 817 de Ecrits:
“La delimitacion misma de la “zona erdégena” que la pulsién aisla del metabolismo
de la funcidn (...) es el hecho de un corte que halla favor del rasgo anatéomico de un
margen...” Y un poco mas adelante: “Observemos que ese rasgo del corte no es
menos evidentemente prevalente en el objeto que describe la teoria analitica:
mama, escibalo, falo...” Y sigue la enumeracion. Este trazo que se encuentra de un
lado y otro es lo que trataba de ejemplificar con el circulo, que es el corte mismo.
Su trazo, en este ejemplo, debe tomarse como corte.

Una segunda cuestidon es que el cuerpo, en la perspectiva de este circulo tan
particular que circunscribe su exterior, es un agujero. Es el valor basico que tiene el
cuerpo para el psicoanadlisis. Y por eso cuando el cuerpo funciona bien, nos
olvidamos de él. Pasa desapercibido. Y cuando aparece, cuando se lo toma en
cuenta, se lo advierte, suelen presentarse fendmenos ligados a la angustia.

Ahora bien, dejando de lado el cuerpo, sobre el que habria bastante mas para decir
—-por ejemplo, habria que justificar porque no es un significante y por qué funciona
como conjunto vacio-, el tema del que queria ocuparme hace al aspecto letal del
objeto. No el objeto en si mismo, si no el hecho de ser tomado como objeto en el
nifo.

El objeto comporta un aspecto letal porque estd cerrado. Es un borde cerrado,
cierra sobre si. Luego, écdmo segregar un objeto si el cuerpo esta cerrado? Ahora
bien, épor qué habria que segregar un objeto? ¢éQué es lo que hace que esto sea
imprescindible y que su ausencia sea patdgena?

Veamos las cosas asi: tenemos el agujero de la zona erdgena, y ahi estamos a nivel
organico. El corte de la zona constituye a la pulsion como tal, pero para que esto
sea subjetivado hace falta que el objeto se separe. Al separarse del cuerpo el
objeto permite leer la falta en la que consiste el sujeto. Dicho de otro modo,
empezamos a transitar en la economia del fantasma, estamos en una cuestion que
hace, como se ve, a la escritura del fantasma. Tenemos lo que falta en el sexo (la
zona erogena no cierra sobre si, lo que impone el goce sexual como diferente del
goce a secas), y lo que falta en el lenguaje (aqui falta el significante que nos podria
posicionar sexualmente, en un sexo, es decir, falta la inscripcion de la relacion

197



sexual), y tenemos ademas que estas faltas van a coincidir, van a recubrirse, se
produce una comunidad topoldgica de las catexias en juego. El sujeto se instala
sobre el agujero de la zona erdgena. Pero para que pueda ser leido hace falta el
objeto que lo ubica en la cadena. Desde ese momento es un significante elidido,
legible cuando el objeto lo trae a luz.

Retomo, entonces, desde mas atras: si el nifio es tomado como objeto por el goce
de la madre (y aqui no hablo de deseo materno —porque ya habria entonces una
referencia falica y, por tanto, marca-), o por la escena primaria (por el goce
parental), el objeto no puede separarse del cuerpo, estamos frente a un circulo o
un cuerpo cerrado sobre si. Luego, no hay posibilidad de subjetivar la escena, de
desplazarla, de juego en general.

Aqui aparece un problema que no quisiera esquivar. No es lo mismo hablar de
fantasma en el nifio, o en el analisis de nifos, que hablar de juego. Por el
momento, los estoy tomando como equivalentes. Y esto porque el juego es
homotdpico del fantasma. Ocupa el mismo lugar que va a ocupar posteriormente la
fantasia. Pero no son para nada lo mismo. Sus funciones son equivalentes, pero la
cosa no se puede extender mucho mas que hasta ahi.

Redondeo un poco el concepto al que queria llegar: en el nifio hay incompatibilidad
entre la posicion de objeto real y la posibilidad de segregar el objeto. Si el cuerpo
deviene objeto, si no sale de alli, no hay forma de segregar el objeto. Esto da hasta
cierto punto la férmula de lo que ocurre en la detencion del juego en general y que
va de las neurosis infantiles mas leves al autismo o la psicosis infantil.

Una ultima cuestion, para tomar la otra punta de esta estructura. ¢Por qué la
escena primaria tendria que producir captura? ¢Qué la predestina? El coito parental,
y todo coito, produce un elemento tercero que evacua la insatisfaccion. El lugar del
espectador, de un voyeurista por ejemplo, frente al coito de una pareja es suponer,
enunciar algo asi como “iQué manera de gozar!” Es lo que aporta, una idealizacion
y a la vez una posicién que subsume la insatisfaccion. Es la posicion de un bebe o
de un nenito frente a la escena. Si la equivalencia falica no se presenta, el nifo es
tomado alli realmente, funciona como objeto y no como una simbolizacion, un
equivalente de la castracidon. Otra justificacion de esto mismo: la repeticion.

Un ejemplo muy conocido: a madre santa o padres santos, hijo perverso. El hijo
desplaza la escena primaria, la referencia ideal al mas alla, y la concretiza. Pone un
objeto mas alla del velo, en lugar de la nada.

Otro ejemplo: una nenita que hace trampa jugando a las cartas con su terapeuta,
que posiblemente sea hija de un matrimonio que no tiene sexo hace tiempo,
desplaza, produce su objeto propio en un esfuerzo (ya salié de la escena) para que
dos figuras falicas copulen, lo que describe la escena primaria tipica de la neurosis
obsesiva.

Hasta cierto punto, la escena primaria es pulsional. Nos envuelve. Pensemos, para
aproximar esto, en los hechos de mimetismo: un animal se mimetiza con el
entorno. Se encuentra perdido en él. El animal es el paisaje. Cuando adquiere un
punto de vista, con la marca que constituye la zona erdgena, la pulsién se
constituye. Porque la pulsidn busca restituir el organismo no ya circunscripto por el
entorno sino devenido entorno, algo que se perdié pero no estuvo nunca como tal.
Con la escena primaria ocurre algo similar. Solo cuando adquirimos un punto de
vista resulta constituida. Hasta alli, el goce parental nos circunda, estamos tomados
en él sin que haya posicidén subjetiva. Asi alcanzamos algunas reflexiones de Freud
sobre el hecho de que la escena primaria dispara las primeras excitaciones
libidinales.

198



Vuelvo a los dos ejemplos que mencioné antes. En ninguno de ellos el juego se
halla detenido. Pero tenemos posiciones dificultosas, neurdticas o perversas. En
cambio, en los casos en los que la captura es mas radical la cuestion del juego
queda cortada: en el primer caso, por ejemplo, se trataria de que el nifo estd en el
cielo, es un angel, un dios, un autista bello. Y si bien hay que suponer, conviene
suponer, que el nifio juega aunque no sepamos a qué juega, la actividad ludica no
resulta observable.

Concluyo con una referencia del escrito Television. Leo la cita de Lacan: “He
mostrado lo que era la fobia de Juanito, donde paseaba a Freud y a su padre, pero
donde desde entonces los analistas tienen miedo”. Esto se encuentra en la pagina
43 de la edicion du Seuil de Télévision.

éPor qué tienen miedo los analistas? En el texto Lacan viene hablando de la pulsién.
Y la frase anterior dice que el inconsciente no hace camino mas que al volver sobre
sus pasos. Esto nos recuerda el dibujo de la pulsion que reproduce el seminario XI.
El vector que sale de la zona erdgena y retorna en circuito a ella -nos vuelve
asimismo al tema del objeto y la pulsion-. Pero sobre todo nos recuerda que
Juanito temia no poder salir, quedar atrapado. Es curioso en tanto uno pensaria
que el temor, una vez que ya salié y pasea por ejemplo por la aduana, deberia ser
el de no poder volver. Pero él sabe, y lo dice explicitamente, que siempre va a
poder volver. El caso es que si el camino desanda los pasos, lo que no se puede es
partir. Se esta siempre avanzado y volviendo, desandando el camino. Y en algun
sentido, entonces, no se parte nunca.

Ese punto de imposibilidad entre el ir y el volver, el punto de torsion si se quiere
ver asi de la cinta de Moebius, es precisamente el que se desplaza sobre el objeto.
Y de ahi que Lacan lo atribuya a los analistas. Se los arrostre. Se desprende
entonces una consecuencia mas o menos inmediata: la capacidad de tolerar ese
objeto, de poder operar con él, va a depender del punto al que haya llegado el
analista en relacidon a su propia escena primaria. Cuanto mas quede atrapado mas
miedo va a tener y va a quedar mas referido a los caballos de calesita.

199



ILACIONES EN TORNO AL AXIOMA ITALIANO"

El axioma italiano.

En primer lugar, un ejercicio circular de ciencia-ficcion. Hace cientos de miles de
anos, tal vez millones, algo ocurrié con la sexualidad humana que dio origen al
lenguaje. El hombre que habitaba entonces las planicies africanas perdié contacto
con los signos que le permitian aparearse, las ceremonias instintivas del cortejo
nupcial desaparecieron. En lugar del alardeo erético surgié —-de golpe, como lo
entreve Lévi-Strauss- la lengua. éComo se pondrian de acuerdo los primitivos sobre
el sentido y el buen uso de unas pocas primeras palabras, si para eso necesitaban
palabras? Sin embargo, en tren de hacer jugar la imaginacion sobre los origenes, la
historia bien pudo ser otra e inversa. Un meteorito, gemelo de aquel al que se
atribuye el origen de la vida, caydé sobre una horda de primitivos y, no sabemos
como, trajo consigo el lenguaje. El impacto proveyd un codigo. Un regalo del cielo.
Esto repercuti6 en la sexualidad de nuestros antepasados que notaron
rapidamente, y en tono de queja, que la cosa ya no era como habia sido. Decia
Kierkegaard —en un razonamiento tendencioso y cartesiano- que si hay algo seguro
es que por si mismo el hombre no pudo inventar el lenguaje.

Un enunciado bivalente expone, un poco en broma, un poco como hipdtesis ficticia,
una extrapolacion filoséfica y antropoldgica de la ensefianza de Lacan: O bien la
pérdida de la relacion sexual -leemos- da origen al lenguaje, o bien, la aparicién
del lenguaje corta la relacion sexual. Creemos de utilidad reformular aqui este
enunciado como un axioma, aun cuando se trataba inicialmente de una concesién
de Lacan a la audiencia italiana (1). Un aspecto afirma lo siguiente: El lenguaje
carece de los significantes del sexo; esto lo constituye como tal y le da sus
caracteristicas propias. Esta cara del axioma se instala retroactivamente —entre los
diez primeros seminarios, tal vez ya en los grafos, pero sin que podamos
aproximarla mejor- en cuanto somos capaces de despejarla. Una de las primeras
deducciones que se siguen, y veremos a continuacion, sostiene que la lengua suple
al agujero de la sexualidad y adquiere por tanto una referencia sexual.

En cuanto el partenaire del hombre es el lenguaje importa que falten los
significantes que podrian proporcionar una localizacién sexual. En cualquier otro
caso, sin la generalizacién del Edipo que impone esta concepcion -los padres
interesan como objetos incestuosos porque son el lugar donde flexiona el lenguaje-
, el sujeto diria, ironizando y parafraseando los hechos, que la historia tiene leyes
que a él no le incumben. Fijemos la idea. Aun aceptando que no hay relacion
sexual, podrian existir fendomenos de impriting o conductas instintivas no
formulables en el significante y, sin embargo, ajustadas al objeto sexual. Esto
gueda descartado por hipoétesis si el partenaire se presenta como coextensivo de la
lengua.

En esa Orbita, la falta de significantes que afecta a la lengua termina por ser
referida al fantasma, que la resuelve, al menos provisoriamente, mientras que la
pérdida implicada por la sexualidad se juega en relacion a la pulsion.

En segundo lugar, imaginemos un ejercicio cientifico simple. Podriamos partir,
inspirandonos en el enunciado de Lacan pero llevandolo a otro terreno, de una
observaciéon empirica y, con toda propiedad, clinica: la especie humana padece un

H El presente articulo fue publicado por primera vez en: www.ppba.org.ar/, el Jueves 2 de
Agosto de 2007. Posteriormente fue retirado de dicho espacio y publicado nuevamente en:
www.elpsitio.com.ar/, el 29 de Junio de 2009, pero sin las notas a pie de pagina; sin
embargo nosotros decidimos conservar las mismas debido al aporte que brindan al texto
principal.

200



desorden corporal del goce. Imaginemos la estadistica y el panorama de las
relaciones sexuales en cientos de matrimonios encuestados satisfactoriamente y
entrevistados con frecuencia durante dos o tres décadas. Este ejercicio haria
visible, tal vez mediante graficos y tendencias, que el goce sexual es excesivo por
sobreabundancia o por defecto, rara vez armonioso. El hombre se halla perdido en
lo que respecta a la relacion sexual —perogrullada y verdad de la literatura—, y gran
parte de lo que transcurre en un analisis, el trasfondo, tiene que ver con ese dato.

Por cierto, en la medida en que el enunciado de Lacan es bivalente hay que situar
su otra cara, un segundo aspecto. No solo la lengua estd en falta: existe una
imposibilidad para realizar la sexualidad, y es propia del huésped del lenguaje.
Lacan llamaba demansion a la lengua porque siempre es cohabitada. Si la
demansion del lenguaje soporta (o se soporta de) una falta —donde convive con el
hablante- que pone en marcha la significacion, por otro lado, se encuentra con una
satisfaccion problematica que debemos precisar. Freud sostenia que la sexualidad
padecia de una rajadura poco natural. Veremos en nuestro segundo punto que la
pulsién busca restaurar una potencia de satisfaccidon que surge aprés coup de la
eleccidn. La pulsion es parcial, y, al desligarse de la relacion sexual (que viene a
ocupar el lugar de lo que estd en potencia), se ve destinada a concurrir con el
lenguaje, incluso a producirio.

Lenguaje.

Permitasenos comparar al lenguaje con ese diccionario que naturalmente
llevariamos a una isla desierta pero al que se le han extraido algunos términos, y
dar por supuesto, ademas, que esta operacion tiene correlato en el cuerpo o,
incluso, se origina en él. Convengamos aun que si la lengua fuera un coédigo y se
conformara de signos estables, que al diccionario le faltara media carilla no
comportaria mayores consecuencias. En la medida en que el sistema se basa en el
reenvio, finalmente se construye un gran circulo girando alrededor de un agujero.
Esto tiene consecuencias inmediatas y de importancia. Por un lado, toda la
significacion queda pendiente del sexo. La lengua en su conjunto resulta cifrada.
Por otro, existe un punto, un cierto agujero, en el que escapamos a la captura del
lenguaje. El Otro, el lugar del codigo, es un espacio combinatorio del que no
podriamos salir, estariamos apresados alli, si no consiguiéramos perforarlo de
alguna manera. El significante permaneceria eternamente representandonos para
otro significante, y no sabriamos jamas nada de esa operacion. La no-relacion se
emparienta aqui con la funcidn de la libertad (2).

En esa Optica precisa nos interesa la relacion entre significante y significado. Y,
ante todo, se explica por qué el psicoandlisis debiéo prestar atencion al
estructuralismo. Habia que pasar por ese terreno enganosamente comun para
demostrar que la lengua no estd compuesta por signos ni hecha para significar, sino
para hacer surgir al sujeto (3).

Es necesario partir de este encuentro, que prosigue en una persistente explicacion,
para obtener una ilacién coherente. Pero, épor qué el Seminario —pretendiéndose
un coédigo incompleto— prosigue esa tarea que se quiere finita pero hace serie? El
punto de partida que habia tomado Lacan en las ciencias del lenguaje se modifica.
El programa estructuralista inicial sufre un culatazo que lo disloca. La ciencia en
fusion, por asi llamar a la linguistica, deja de proveer el método a partir del cual se
deduce: ella misma soporta consecuencias. Entonces, todo gira, se desplaza. Con
un notable esfuerzo, Lacan nos obliga a abandonar el prejuicio de que el lenguaje
fue hecho para significar, y nos muestra qué bebemos en los intervalos
significantes.

Que seamos hablantes nos permite intuir que cualquier palabra, aun una frase,
puede tener una connotacién sexual; y no sélo en la practica analitica sino en el

201



lenguaje comun y corriente. En cierta forma, segun la habilidad del hablante por
supuesto, segun el contexto a veces, cualquier dicho es capaz de aludir al sexo. éSe
trata de una aptitud general y abstracta del lenguaje, aplicable a cualquier campo
semantico? Un tipo de connotacidén universal, si se puede decir asi, como la que se
da respecto de la sexualidad no es visible en otros dominios. A pesar de que las
palabras se pueden contar, o se pueden contar sus intervalos (ligados a la
respiracién), no se alude insistentemente a los nimeros y la matematica en el
habla. Esto puede ocurrir, pero se limita en todo caso a un grupo de gente iniciada,
que comparte cdédigos comunes, o que es de la parroquia, como solemos decir
entre nosotros. El lenguaje tampoco remite a cada rato a la vida. Considerando que
el hablante se caracteriza entre otras cosas por vivir -y, salvo en suefios, no
hablaria si estuviera muerto-, esto podria ocupar un lugar central.

Existen aun otros ejemplos. Limitémonos a sefalar que (como en la ldgica) si todo
en la lengua lleva al sexo (si todo puede demostrarse), por esta misma razén no
hay significantes apropiados vy especificos para designarlo (nada puede
demostrarse). Carecemos de la posibilidad de significar los sexos y su relacion. El
lenguaje se comporta en ese aspecto como una logica débil. Estd montado sobre el
agujero que deja (en él) la sexualidad y vuelve una y otra vez alli, pero carece de
propiedad para resolver la cuestion.

Uno de los puntos de partida del psicoanalisis, si se lo quiere exponer como un
abecé -un abecé que concurre con nuestro axioma- es, pues, que la cadena
significante comporta en su origen una falla. Esta estructura particular de la lengua
explica el alcance de la asociaciéon libre: cualquier sentido lleva, en cuanto se lo
extiende un poco, a una falta en el significante. Tras su origen accidental, esta
técnica apunta a un dato constitutivo de la lengua. Tal como el trauma, al que
inicialmente se le adjudicd un origen casual -esto reducia la castracion a la historia
y la anécdota-, la asociacion libre se despeja a partir de la hipnosis -la historia del
psicoanalisis consigna los fracasos de Freud con esta técnica- y el método de
sugestion. Parece poca cosa, algo accidental y rebuscado (la ciencia, si pensamos
en el método de conmutacion y la combinatoria que abre, también parece hecha
con poco y nada), pero finalmente se demuestra su conformacién estructural.

La puntuacién es una de las formas que toma el agujero del Otro, su inexistencia.
Al cerrar una frase, al puntualizarla, se produce como sabemos la significacion.
Retroactivamente algunos o todos los elementos adquieren significacion. Pero
desde (hasta) el momento de cierre comienza a existir una cantidad de
significaciones latentes, potenciales. Este cddigo que se pierde con la significacion,
que se presenta como un plus, existe tanto como el goce perdido en la pulsion -
veremos mas adelante el isomorfismo que esto implica-.

En este contexto surge la importancia atribuida por Lacan a la funcion paterna. En
esa época (en los ‘50) Lacan define al Nombre del Padre como el significante del
significante. El padre simbdlico, para decirlo con un ejemplo, es comparable al lugar
vacio que permite ordenar unidades, decenas y centenas en la numeracion
posicional. Debemos distinguirlo del cero, en particular del cero-marca, en cuanto
se considera un numero. Si no fuera posible distribuir los lugares, como ocurre con
la numeracion romana, las cifras se apilarian. Seria tan improbable sumar
correctamente como obtener una significacion si todos los signos estan en el mismo
lugar. Por esto, el padre es, en algunos textos de Lacan, tratado como un
significante asemantico (4). Es un guidn y luego otro y otro. Un trazo despegado de
cualquier elemento y que soélo marca el lugar. Asi se establece una sucesion: Luis
XV, Luis XVI, etc. El padre simbdlico, cernido de esta manera, permite la
sustitucion. Correlativamente la teoria de Lacan compara la sucesién generacional
con la cadena significante en su aspecto metafdrico. Al considerar estos hechos, se
pueden comprender ciertas caracteristicas de las psicosis, especialmente el aspecto

202



restitutivo de la metafora delirante (5), o la regresion especular y su filo mortal (a
partir de la forclusién del Nombre del Padre también en este registro hay un solo
lugar).

Digamoslo de otro modo, épor qué tendria el padre el privilegio de representar la
metafora que separa el sentido y el no-sentido? El padre representa ante todo un
orden, que hemos ilustrado con la numeracién ardbiga. Si la significacion, en
cambio, ligara directamente con el referente —lo hemos dicho antes-, este orden no
tendria existencia. El lenguaje no seria un sistema caracterizado por la coherencia
posicional (6), habria relaciones biunivocas y el cdédigo, en tanto reenvio
significante, no importaria. El padre seria otra cosa. En todo caso, no tendria el
privilegio del simbolo.

Prosigamos esta reflexion por su otra faz: el significado. La imposibilidad del
significante de dar cuenta de si mismo queda tomada en un significante exterior,
excluido de la cadena, que representa esa falla. El Falo sera, desde entonces, el
significante del significado (7). El Edipo, por su parte, es un sistema que ubica al
sujeto mediante la exclusion del goce incestuoso. Si accediera a él duplicaria al
significante: seria hijo y padre, podria engendrarse a si mismo, y por lo tanto
hallariamos un punto -un goce podrido, decia Lacan- donde el significante seria
capaz de significarse a si mismo. El padre-hijo, la madre-esposa serian
equivalentes al Falo, al goce incestuoso. Podemos decir entonces que la cadena
significante es al Falo como el Edipo es al incesto. Esto justifica el “estructuralismo”
inicial de Lacan y su programa: el Edipo es un sistema significante. Y en ese
sistema soélo el asesinato del padre y el incesto podran conducir a la relacion
sexual. Estos actos producen la flexion significante que el sistema exige.

Sefialemos, asimismo, que la simbolizacion del Otro no puede producirse en razén
de la exclusion del Falo del sistema. Seria necesario que el significante se
significara a si mismo -su posicion como significante y como significado se
igualarian- para que el codigo resultara simbolizable.

El reenvio del significante termina pues en una equivalencia con el Falo, que esta
en espejo con el lugar del Otro. Si el trabajo de la significacidn se cerrara se
equipararia con la significacion del Falo: ambos volverian sobre si mismos. Toda
significacion, nos dice la teoria, es falica. El Falo, como se comprendera, esta ligado
a lo que sabe el lenguaje. Esta funcidon se conoce mejor en lo que respecta al (a) en
la transferencia.

Se ve entonces la correspondencia entre el Nombre del Padre y el Falo, entre el
lenguaje como sistema de coherencia posicional y la exclusiéon del sexo, o,
simplemente, entre significante y significado.

Pulsion.

Permitasenos ahora comparar al movimiento de la pulsidon con la basilica de San
Marcos, en Venecia (8). En esta construccién medieval -el organismo, en este
ejemplo—-, y en algunas otras que sobreviven, el espacio se organiza alrededor de
un vacio, se hace circular. De ahi su caracter paradigmatico. No se trata todavia de
un espacio perspectivo. En San Marcos nos hallamos frente a un cruzamiento de
superficies y no ante un espacio lineal. Ante todo hallamos un nudo, una marca
pulsional del vacio, que implica una “pérdida”, y tiene, en nuestra comparacion,
correlato en la lengua, o incluso se origina en ella.

El renacimiento y la perspectiva lineal ocultaran el vacio cuando las paredes se
construyan imitando a la pintura y, por tanto, siguiendo las leyes de la perspectiva
(9). Hasta entonces no habia un punto de vista geometral. Dentro de la basilica, no
se ve el conjunto en su totalidad desde ningun lado. Esto se debe a que el ojo, y la

203



perspectiva lineal, estan sustituidos (aungque se entendera que histéricamente es al
revés) por un circulo. Este vacio central esférico muestra (mira) en todas
direcciones. Los mosaicos del piso, en algunos sectores, reproducen esta
disposicién: un gran circulo rodeado de circulos mas pequefios.

La arquitectura es “pulsional” porque obra el vacio; al situarlo nos sitla. Funciona
como una localizacion, sobre todo como una marca, en tanto encierra y determina
al vacio entre paredes, ya sea que lo veamos reducidos a un punto o a un
semicirculo.

Asi pues, San Marcos nos permite intuir que la Cosa es el lugar de la pulsién. Pero
el vacio que se rodea -insistamos-, aunque se pretenda sacro, nunca existid. Surge
apres coup. Por eso Lacan discutio el concepto freudiano de objeto perdido, y le dio
un estatuto mitico (10).

Veamos un segundo ejemplo. Piénsese en la cuestion del Ideal y su suelo pulsional,
para tomar el mismo problema del lado de la representacion, es decir, en otro
registro. Cambiemos los cuatro soberbios caballos bizantinos de San Marcos por un
grupo de rock: Los Beatles. Se los ha visto y oido en todos lados. El mundo entero
los festejé. Cuando vemos alguna filmacién de la época, un documental, nunca falta
alguna fan que invade el campo, si se trata de un estadio, y hace gestos
desordenados, denotando urgencia y satisfaccion, para que los integrantes del
grupo la vean. El Ideal, al menos en este ejemplo, alcanza una forma proxima si no
a la circularidad del goce al menos a la de la imagen onirica, mientras que la
irrupcion produce una localizacidn, una representacion. Y, por cierto, aun la vemos,
persiste. La fan consiguid participar (estaba ya alli representada) unos segundos
del espectaculo del mundo. Ella fue Los Beatles.

Es necesario apreciar el campo que abre el Seminario desde dos Opticas, y situarse
del lado de la pulsiéon tanto como desde el lenguaje, aunque tampoco se obtenga
asi un panorama completo. La lengua y el sexo no se visualizan ni se aprehenden
juntos; concurren y se ocultan uno en el otro. Por eso nos dirigiremos a establecer
un isomorfismo en el que ambos cursan.

El movimiento de ida y vuelta de la pulsion -lo que circunda y lo que localiza-
produce una marca organica comparable a la funcion del objeto en el fantasma. En
efecto, el objeto suple la falta de significante que simboliza al sujeto y lo ubica.
Ambos términos son isomorfos, o, para decirlo como Lacan, existe una comunidad
topoldgica de las hiancias en juego (11).

El caracter circular e infinito de la significacion, que constituye retroactivamente al
codigo, aparece en la pulsion como goce infinito. El Otro es alternativamente asi el
lenguaje y el cuerpo. Si en la lengua la pérdida del significante sexual representa
un cdédigo que nunca se tuvo, en la sexualidad se pierde un goce que (ahora) nos
circunda, y puede traducirse entonces en términos de infinito, esfericidad, incluso
omnipotencia.

Si partimos de la afirmacién de Lacan de que el mundo es omnivoyeur, si somos
vistos desde todos lados, nada nos protege, y no estamos alli ubicados. El retorno
sobre la zona erdgena, lo que constituye el punto de vista, nos permite salir de ese
terreno escopico que nos circunda. Solo debemos agregar que la mirada, en cuanto
se la considera como objeto perdido, no hace mas que traducir como pérdida algo
gue nunca estuvo alli. Ni siquiera habia entonces un sujeto.

Pensemos, asimismo, en la funcidon del mimetismo para intuir cdmo se pasa de una

captura por el medio a situarse en un punto, pariente cercano de la mascara, que
representa la vision. Cuando el insecto se enmascara con su entorno, escapa a la

204



captura de la mirada que lo rodea. La amenaza pendia sobre él, desde todos lados.
Y aunque la captura, como decia Roger Callois, sea mas juguetona que adaptativa,
la estructura es similar. El animal identificado es el paisaje que era antes.

Recordemos la importancia que otorga el psicoanalisis a la escena primaria en
relacion con el goce. El nifio, excluido de la escena y envuelto por ella, es el objeto
que cierra el goce parental. Desde ese elemento tercero, que asume la
insatisfaccion (volatiliza el resto que deja la union de la cupla en tanto funciona
como —¢), la pareja se completa y puede decirse que es lograda. El nifio es
capturado por un goce parental que, porque ahora es, entonces, estuvo antes.

Abstrayendo las diferencias que atanen a la especificidad de cada pulsién, su
estructura, su funcionamiento y su construccién aprées coup, es la misma en todo el
registro pulsional. En la pulsidon oral, para poner otro ejemplo, el sujeto se separa
del seno como de un objeto que le pertenecia. Hasta (desde) entonces se
amamantaba de si mismo, creando un circulo.

La cuestién de la pulsion debe pues precisarse en relacion con la topologia. Se sabe
que en el seminario XI falta el desarrollo de figuras topoldgicas, en diversos temas,
debido al cambio de audiencia que se habia suscitado. Algunos esquemas son
utilizados provisoriamente y deberian terminar reemplazandose por las figuras
aludidas en ellos. Tal es el caso del recorrido de la pulsion. El dibujo del vector que
parte de la zona erdégena y vuelve sobre ella debe reemplazarse por el toro, el
cross-cap, etc. Cada una de esas formas esta en relacidon con una pulsion (12).

Todas estas figuras se caracterizan por invertir la relaciéon entre interior y exterior.
Son construcciones, si se puede decir asi, que se invaginan sobre si mismas a partir
de un punto de interpenetracién, de un agujero. Al alcanzar el exterior dan con el
deseo del Otro, es decir, con el Falo y, por lo tanto, conectan con la falta de
significante de la lengua. Se intuye entonces la equiparaciéon que realiza Lacan
entre pulsion y deseo del analista.

La banda de Moebius produce una inversidn simple del exterior y el interior
comparable a un circulo, o mejor, a una esfera, si asumimos que éste en un caso
contiene el interior y en otro el exterior.

El toro, un poco mas complejo, da vuelta el interior (el aire del neumatico) hacia un
exterior que lo rodea por fuera y por dentro del anillo. El exterior central y el
periférico pasan al interior del toro.

El cross-cap, tal vez la figura mas dificil, es una esfera constituida en banda de
Moebius, es decir, unilatera. El pasaje es, entonces, equivalente al del circulo, pero
se produce dos veces. El interior se hace exterior; el exterior se hace interior. El
ocho de su giro pasa por dentro y por fuera a la vez.

La botella de Klein produce una inversion del espacio equivalente a la del toro, pero
la realiza también dos veces. Es un toro en banda de Moebius y por lo tanto hay
gue imaginar que la pared interior pasa al exterior, y viceversa.

Asi pues, en esta rapida descripcion la botella de Klein dobla al toro, y el cross-cap
dobla a la banda de Moebius.

Tomemos la figura mas simple. La esfera —que en cuanto a la funcion que
representa puede hacerse corresponder con la banda de Moebius- simboliza la
pulsién oral. El punto de invaginacion, de ida y vuelta, que podemos suponer dado
por el contorno de la figura, representa la localizacidon organica, y funciona como
una persiana, o mejor, un cambiador, un switch.

205



En el caso de las tres pulsiones restantes, el toro representa a la pulsién anal, el
cross-cap refiere a la pulsion escdpica, la Botella de Klein remite a la pulsion
invocante. Y la pulsién omitida nos lleva al ultimo tema de este ensayo.

Articulacion falica.

Resumamos. El pasaje del significante al significado implica una pérdida que hemos
ligado a la sexualidad. La relacién entre la lengua y el sexo se adecua bien al
concepto que Saussure tenia del lenguaje y especialmente a la particion entre
significante y significado.

El encuentro de Saussure y Lacan en muchos aspectos era ineludible. Pero el
sacramento que los une no puede traducirse en una materia o una sustancia;
consiste ante todo en una falta —que no nos atrevemos a suponer comun-. La falta
de ubicacién sexual en el lenguaje hace eco y se corresponde -hemos insistido
sobre este eje- con el terreno pulsional. Es por eso que existe, en efecto, una
comunidad topoldgica. El potencial de significacion que se produce aprés coup, una
vez cerrada la significacién, consuena con la idea de pérdida retroactiva que implica
la pulsion. En ambos casos, ademas, lo perdido carece de entidad, no existié nunca
como tal. Cuando realizamos una traduccién, por ejemplo, perdemos el potencial de
la otra lengua, su contexto latente. Una palabra traducida de una lengua a otra
pierde una gran parte de las resonancias sintagmaticas y paradigmaticas que tenia
en la lengua de origen. Sin embargo, esta pérdida nunca estuvo a nuestra
disposicién, nunca la poseimos. Asi pues, de un lado convergen el fantasma y la
zona erogena, mientras que del otro lado se produce una imposibilidad como
resultado de esa localizacién. Si la significacion se construye a posteriori, desde la
puntuacion, o bien, si el fantasma, y en especial el objeto, cierra el reenvio de la
significacion, en el terreno sexual es una localizacion organica la que limita el goce.
La infinitud del goce y la circularidad de la significacidon se agrupan de un lado; el
fantasma y la zona erdgena funcionan como corte del otro lado.

El fantasma nos presenta un objeto cerrando la significacion, en especial la
significacion del ser sexuado que se ha visto confrontado al hecho de que el Otro no
dispone de los significantes para situarse como hombre o mujer. El objeto -
homotdpico (13)- tapa esa carencia. La obtura. El agujero que se produce en el
Otro permite detener el reenvio infinito y circular de la significacion. En la pulsion
encontramos el mismo problema en relacién con la omnipotencia de la mirada, el
mundo como omnivoyeur, el silencio rodeando al sujeto no ubicado, la esfericidad
en el plano de la pulsion oral, etc. Digamos aun de otra manera la relacidon entre
objeto y significacion. El corte del fantasma, el atravesamiento, se produce sobre el
campo del Otro y, por tanto, lo fractura. Por esto, en tanto el fantasma siga siendo
de una pieza, el Otro se sostiene como tal (14).

El inconsciente es, decia Lacan, del orden de lo no realizado, un campo que por su
naturaleza se pierde, o aun, algo que se abre para cerrarse inmediatamente (15).
En ese sentido, el inconsciente y la pulsién son potencialidades, campos de por si
inexistentes. Uno obra su deber ser (su estatuto ético) en relacién con la lengua, el
otro en relacién con la satisfaccidén. Transferencia y repeticion —dos formas que han
manifestado siempre un parentesco dificil de elucidar- se ubican del lado del
sentido, donde el significado se lee (16) (si no hay Otro, hace falta la letra para
situar el plus de sentido). El lado del sexo, aunque remita a la escritura del
fantasma (el objeto que cubre la A barrada tiene funcion de letra), juega su plus en
la satisfaccion, vale decir, en el plus-de-jouir. Son estos nuestros ultimos cuatro.

El Seminario, al menos cuando liga sexualidad y lenguaje, se expone en un doble

movimiento que recuerda los pisos del grafico del deseo. En efecto, podriamos
facilmente ubicar a la significacion en el piso inferior y a la pulsién en el piso

206



superior —Lacan le llama “tesoro de los significantes”-, como de hecho ocurre en el
grafo. El lapsus, por ejemplo, en el piso inferior; la fantasia inconsciente en el piso
superior. Ambas cuestiones se ligan a un plus, ya sea de significacion o de goce.
Por otro lado, y concomitantemente, en los dos planos, del fantasma y de la
pulsién, se va a producir una ubicacién del sujeto y del organismo. En el fantasma
porque el objeto, como acabamos de decir, lo representa en una marca. En la
pulsién porque el corte organico le da posicion. Estamos aqui en el meollo de la
estructura. Pero antes de abordarlo directamente detengdmonos un instante en el
paralelo que presentan las mascaras de ese punto falico de la estructura. Este
paralelo nos proporciona una ilustracion y una introduccion. Observemos en
principio que si la mascara oculta nuestra presencia, el Falo, en cuanto representa
la turgencia vital, sélo puede aparecer velado, desplazado. La mascara, en efecto,
tiene una funcidon equivalente a la del Falo en tanto comporta el doble aspecto de
ser un objeto que nos retira de la omnipotencia de la mirada (pulsidén) y que nos
representa (por ejemplo, en una filiacidon, en un tétem, etc.), o, simplemente, que
intenta representar nuestra desaparicion cuando todavia estamos alli. La mascara
se halla en el cruce de dos dominios: la representacion y la sexualidad —que por
estar presente no puede ser representada- (17).

¢éComo se produce ese cruzamiento y esa convergencia en el plano falico? A nivel
sexual, la satisfacciéon pulsional se caracteriza por la deriva del goce como
consecuencia de la falta de objeto en el nivel falico. La funcion falica impone que la
pulsién parcial tome el lugar de la genitalidad. La satisfaccion se deriva de y en esa
sustitucion (18). En cuanto a la representacion, el juego significante, en la medida
en que se desliza sobre el sentido sexual en falta, presenta la misma estructura que
la deriva; es decir, se trata de estructuras homeomorfas. Giramos siempre
alrededor del mismo eje.

El isomorfismo existente entre las dos naturalezas del Otro, si podemos decirlo asi,
nos permite comprender por qué razon operando con palabras se tiene un grado de
eficacia sobre un registro muy diferente, la sexualidad. La asociacién libre nos
conduce a su término a un érgano penosamente transformado en significante. Que
el lenguaje en el andlisis, y la palabra, es decir, la asociacion libre, lleve a la pulsion
es la misma cuestion que hace al complejo de castracion en tanto implica una
duplicidad del érgano.

En la medida en que las pulsiones derivan, como dijimos, el Falo funciona como
agujero. Es el agujero que se suplanta (por eso, como se habra anticipado, no tiene
una figura topoldgica propia) y liga las pulsiones. En la significacion, en el plano del
lenguaje, Fi lleva a la falta de significante. Su irrupcién implica que los significantes
del sexo se borren. Alcanzamos por ahi la prohibicidon del incesto, el ordenamiento
generacional que este impone, incluso, ya lo hemos mencionado, la funcién del
padre.

Entre el Falo simbdlico ® y —, cuya definicion como significante del goce es muy
conocida, existe la misma relacién que en general afecta al goce y al objeto (a). En
lugar del goce que no estuvo, que desde este presente decimos perdido, hallamos
la relacion como (a) es al goce. El goce excluido,®sexual. Agreguemos que
entonces —@ es a potencialmente infinito, resulta generado a partir de —@. Este
corte, situado de una manera mas pedestre, es la detumescencia. De este conjunto
de cuestiones se deduce Iégicamente la no-relacion sexual.

Existe, por cierto, una primacia genital, como se expresaba Freud, pero ahuecada.
La (falta de) pulsion genital transporta, por necesidad propia, hacia el campo del
Otro, en busca del significante apto para suplir la carencia. En otros términos, la
falta de instrumento copulatorio concurre con la suplencia del sentido. Esto, bien
mirado, da cuenta del Edipo y la represién, por hipotesis, de las catexias
incestuosas. Asimismo, concurre con la especificidad de la satisfaccién sexual en el

207



hablante, puesto que esta satisfaccion (contrariamente a lo que ocurriria si la
analidad, la oralidad, etc., no tuvieran una funcién sustitutiva) se liga a un
partenaire hallado en el terreno del lenguaje y el sentido. La reproduccidn exige el
equivoco.

Volvemos a encontrar asi al axioma italiano, en medio de las articulaciones mas
algidas del psicoanalisis.

Entre el diccionario etimoldgico de Bloch y Von Wartburg y la basilica de San
Marcos hay un agujero: la vinculacién félica del registro pulsional con el lenguaje es
el nucleo duro del lacanismo. El resto de la teoria es, comparada con ese punto
virulento, mero entretenimiento, un pasatiempo.

Finalmente, debemos atender al modo de resolucién de la sexualidad que conduce
al semblant.

Permitasenos para esto aludir al tema del nimero en relacion con la diferencia de
los sexos. La “x” donde convergen la lengua y la pulsidon genera algo semejante al
numero, que puede nombrarse -existe la cifra en el lenguaje-, pero que se
desarrolla en lo real. Es por eso que el sector final del Seminario se desplaza hacia
el matema. Y por eso, asimismo, Lacan hablaba en Montpellier, en 1973, en
ocasion de un congreso, de un nuevo comienzo, centrado en la matematica y ya no
en el significante (19).

Que el Falo, como vimos, se encuentre de los dos lados le permite cumplir un rol
similar al del nimero, al menos en ese aspecto. La flexiéon que cumple podemos
verla desde dos 6pticas: como lograda (el sexo se nombra), como agujero (por
donde conecta con la pulsién y lo real). El agujero es lo que la flexion sobre si
bordea.

Ubiquemos alli al objeto y para concluir, volvamos a la arquitectura, no ya a la de
San Marcos, si no a la de los asilos. Las paredes -decia Lacan a propdsito de la
internacion de los psicoticos (el caso Aimée), y de su ensefianza— devuelven la voz
(20). Hay un eco. Pero cuando esa voz vuelve sobre mi, es mi voz. La reconozco
como propia. En otros términos: la ubicacion del Otro en el circuito pulsional, su
rodeo, hace que el organismo se localice. El Otro me devuelve mi voz, mi mirada,
mi succién, o mi retencion. Se entiende entonces el privilegio que adquiere la
pulsién falica (o genital) respecto del goce. Con ella se produce la caracteristica
antropomorfa del fantasma (21), su valor (en otro registro) especular. La —¢ hace
apto al partenaire para devolver el objeto: no lo tiene. Cualquier engafio, toda
ilusion se disipa. El Otro es alli tan insoslayable como inexistente.

Desde entonces, el “mi” liga con la unificacién del sujeto, como también es el caso
en el plus de gozar, pero se vuelve peligrosa su enunciacién (“Lo que a mi me
gusta...”) porque remite a la castracion. Ese lugar pone en juego “mi” sexo, junto
con mi satisfaccion.

Ese mi es el lugar de una mascara, pero esta vez con su significacion de persona. El
sujeto llega a reconocerse a través de ese semblant como sexuado. Se puede decir
hombre o mujer, al modo de una cifra. Y lo dice en el momento preciso en que la
mascara queda adherida al rostro (22).

Notas

1. Jacques Lacan, La psychanalyse dans sa référence au rapport sexuel, conferencia en
Milan, 1973, en Bulletin de I’Association freudienne, N° 17, Paris, marzo de 1986, pp. 3-13.
(Esp. p. 12, el enunciado antropoldgico que hemos citado en el texto.)

2. ]. Lacan, seminario XVIII, D'un discours qui ne serait pas du semblant, inédito, leccién del
17 de febrero de 1971.

208



3. J. Lacan, Petit discours aux psyquiatres, en Petits écrits et conferences, compilado por J.
D. Nasio, Paris, s/f, pp. 469-499, esp. p. 481.

4. ). Lacan, L'étourdit, en Scilicet N° 4, Seuil, Paris, 1973, p. 15. Otra forma de entender el
Nombre del Padre es tomarlo como significante del corte, luego, como insensato (por ser
intervalar). Esto nos retrae a la misma cuestion y al mismo concepto.

5. J. Lacan, Ecrits, Seuil, Paris, 1966, pp. 557 ss.

6. J. Lacan, seminario III, Les psychoses, Seuil, Paris, 1981, p. 258.

7. 1. Lacan, seminario V, Les formations de I'inconscient, Seuil, Paris, 1998, p. 240.

8. J. Lacan, seminario VII, L'éthique de la psychanalyse, Seuil, Paris, 1986, p. 162.

9. Ibid. )

10. Por ejemplo, ver Ecrits, op. cit., p. 853.

11. ]J. Lacan, seminario XI, Les quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse, Seuil,
Paris, 1973, p. 165.

12. Ver, entre otros lugares, J. Lacan, seminario XII, Problémes cruciaux pour la
psychanalyse, inédito, leccién del 17 de marzo de 1965, y también, seminario XVI, D’un
Autre a l'autre, Seuil, Paris, 2006, esp., pp. 248-249.

13. Cf., sobre el concepto de homotopia, Petit discours..., op. cit., p. 489. La homotopia ha
sido extraida de la matematica y fue poco citada (aunque muy utilizada) por el Seminario a
pesar de su importancia. Se define con este término a la operacién mediante la cual el objeto
se produce en el lugar de la castracidon, supliendo la falta de significante del sexo.
Imaginemos, para ilustrar la operacion, una hoja de papel a la que hacemos un agujero. Con
una incisién comunicamos las dos caras (suponiendo que los bordes exteriores no puedan
traspasarse), pero imaginemos también que con esta operacion las transformamos en una
sola. Si ubicamos otro pedazo de papel en el agujero que quedo en la hoja restablecemos la
existencia de dos lados y volvemos a situarnos en un espacio euclidiano. Esto ejemplifica —se
entendera que el ejemplo vale lo que vale- la forma mediante la cual el sujeto se representa
en el sexo y, por lo tanto, la funcidon homotdpica del objeto (a). La operacidon proporciona un
equivalente de la relacion sexual, es decir, la suple, porque determina tanto la existencia de
dos caras como la forma de pasaje entre ellas. Mencionemos como ejemplo algunos
desarrollos que atafien al pasaje, a través del agujero falico, de uno a otro de esos espacios:
en el seminario VIII, la articulacidon falica estd alojada entre amor y deseo y soporta la
transferencia; en el IX, la exclusion falica (el significante que se significa a si mismo hace
agujero en la cadena) se desarrolla en dos tipos de identificaciones; Iy (a) resuelven la falta
del elemento que conferiria identidad al sujeto; en el seminario X, cuando el pedazo de papel
perdido vuelve a caer en el agujero de la hoja, cerrandolo, se produce angustia. De ahi que
el objeto en estos desarrollos siempre esté ligado al tema falico. Este es el Unico seminario
donde se aprehende, segun la definicion freudiana, el objeto perdido, y donde,
paradojalmente, la funcién mas importante del objeto, la homotopia, se ve mejor. El hecho
de que el objeto pueda funcionar como falta (-¢) tiene consecuencias directas sobre el
instrumento copulatorio, hasta alli sostenido por la funcién homotodpica: el complejo de
castracion.

Para situar correctamente la cuestion de la homotopia debe comprenderse que la castracion
simbdlica no implica —a pesar de lo que se piensa comunmente- fase alguna de simbolizacién
de la castracion. Por el contrario, el Falo se halla forcluido del lugar del Otro; es un
significante imposible, fuera del sistema. Para que la castracion se presente como una
solucién no debe existir ni debe producirse significante sexual en el Otro (el Fi es alli un
agujero). La castracion simboliza entonces, de esa particular manera, la diferencia sexual. Es
la castracion la que alcanza al simbolo, el simbolo no tiene alcance sobre ella. Digamoslo
directamente: si la castracion fuera simbdlica en todos los aspectos la funcién homotdpica
del objeto no haria falta. Y una ultima cuestidn: si el (a) adquiere una funcién homotédpica es
porque no estd marcado. (Se comprende el caracter letal de esta cuestidn en las psicosis,
cuando el sujeto es tomado como objeto y pierde -o nunca llega a alcanzar- toda ubicacién
subjetiva, toda marca.) Son las marcas las que ubican al objeto, pero el (a) se caracteriza
por carecer de marca, por aprehenderse solo en la circularidad, el recorrido, el contexto. De
ahi un consejo técnico: el objeto (a) en la transferencia no puede nunca pensarse
puntualmente. Hay que concebirlo como una funcidn envolvente e incluso, si se quiere,
esférica —con toda la topologia por detras-.

14. Conviene leer « al revés » en Proposition los temas del atravesamiento del fantasma, la
disyuncion entre —@ y (a), la destitucién subjetiva, ($), y el deser, (a), para aprehender que
el corte del fantasma y el del campo del Otro son uno solo. Cf. J. Lacan, Proposition du 9
octobre..., en Scilicet N° 1, Seuil, Paris, 1968.

Podemos esquematizar ese doble corte de la siguiente manera:

P$ 0 - = (A) O (A)

209



Arriba, la disyuncion entre Fi y el Otro barrido —concomitante al doble corte que atafie en
primer lugar al fantasma- designa la incompatibilidad entre instrumento y partenaire. Por
eso la demostracidon de la inexistencia de la relacidén sexual, con una introduccién necesaria
en los diez primeros seminarios —que constituyen un érganon, no sdlo por su construccion
escalonada, como indicé Lacan, sino, ademas, por referir a la funcion falica—, se resuelve en
los seis siguientes.

15. Les quatre concepts..., op. cit., por ejemplo, p. 33.

16. ). Lacan, seminario XX, Encore, Seuil, Paris, 1975, p. 34.

17. El Dr. Fukelman inicié hace unos afos la reflexion sobre las mascaras y su funcién. En el
texto intento proseguir esa linea.

18. La psychanalyse dans sa référence au rapport sexuel, op. cit., pp. 9-10.

19. Lettres de | ‘école freudienne de Paris, N© 15, circulacién interna de la EFP, Intervencidn
de Lacan sobre « L'école freudienne de Italie », p. 240.

20. J. Lacan, Le savoir de lI'analyste, charlas en Sainte-Anne, clase del 6 de enero de 1972,
inédita.

21. J. Lacan, Excursus, en Bulletin de I’Association freudienne, N° 18, Paris, 1986, pp. 3-13,
esp. p. 10. Precisemos esta cuestion. El pene, por mucho que lo desee, no fija dominio sobre
el objeto que lo atrae. No es un cinturén de castidad, ni permite aislarlo en el partenaire. Sus
titulos de propiedad, si los tiene, son problematicos, refieren a un desierto. Recordemos un
conocido parrafo de Subversion del sujeto donde Lacan afirma que la castracion a través del
fantasma asegura el goce del Otro, que nos pone esa cadena en la Ley (Ecrits, p. 826),
remitiendo por alli a la ocupacion libidinal del otro. Si la catexia afectara meramente a un
objeto parcial en el cuerpo del partenaire, si esto se aislara asi, estariamos en problemas con
nuestra sexualidad y nuestra pareja estaria en problemas con nosotros. En lugar de ir
tomados de la mano, paseando por la calle, llevariamos a nuestro partenaire tomado de los
genitales (o de alguna otra zona erdgena, va en gustos). En la medida en que -¢ indica que
el objeto (genital) falta en el partenaire, el otro mismo es tomado como objeto parcial (se ve
aqui dénde radica la diferencia entre —@ y el resto de los objetos (a)), y la ocupacidn libidinal
encuentra un limite inmediato. En cierta forma, la copula sexual deviene posible en la
medida en que la relacion sexual no puede inscribirse a causa del agujero falico. El otro,
incluso la persona del otro si se quiere, en un cierto punto del desarrollo (en lo que
tradicionalmente se llamod la fase genital) resulta tomado como objeto. Es el pasaje al objeto
total, postambivalente, como se decia antiguamente. Este objeto -todos sabemos que no
carece de ambivalencia, pero no es evidente que sea parcial- se caracteriza por invertir la
direccion desde donde se desprende la parte, es decir, la relacion entre el objeto y el cuerpo,
o entre la funciéon que lo produce (la tendencia, la relacién sexual) y el objeto. Los
enunciados ideados por Lacan: “Ella es sin tenerlo” y “El no es sin tenerlo”, marcan la falta
falica, -@, en el hombre y la mujer, el agujero que los hace objetos, y, asimismo, los hace
acceder al objeto. El plano simbdlico en el que se despliega la no-relacion -la relacién sexual
no es formulable en la estructura del significante- se acompafna asi de un plano imaginario
que concierne directamente al partenaire. La -¢, como afirma Lacan, se resta del lugar del
Otro, viene a deducirse de alli. El Otro (el otro, que aqui viene a confundirse), el partenaire -
en tanto objeto que carece, que padece un blanco en su cuerpo-, merced a esta inversion,
deviene un objeto parcial. Estamos en presencia de la degradacion de la vida erdtica, como
se expresaba Freud. La castracién alcanza al Otro, que es reducido a un objeto. Se ve
entonces el veneno que encierra la letra “a” mindscula: es el otro (autre) y el objeto (a).
Cuestién de peso para llegar a la no-relacion. El fantasma adquiere con menos fi un aspecto
antropomorfo —el sexo se va a jugar en relacion con el préjimo porque es parcial (no a pesar
de que) y no ya con una parte de su cuerpo- que, como en ese argumento invertido que se
persigue en Kant con Sade, va a acordar plenamente con la Declaracién de los Derechos del
Hombre. El fantasma remite asi a la funcidon especular en tanto antropomorfiza al objeto
parcial (de ahi puede fundamentarse también su equivalencia con el moi y la i(a) en el grafo
del deseo): se trata de una identificacion a la forma humana que le es propia (que no es
especular). Esta antropia —otro de los neologismos de Lacan, anthropie, liga al hombre con la
pérdida (antropos y entropia)- del fantasma no ha sido situada hasta el momento, o, al
menos, ha sido muy poco comentada. Por lo mismo, las consecuencias que este concepto
comporta sobre la fase genital, o “la declaracién de sexo”, o aun, sobre la elecciéon de objeto,
no han sido extraidas. La reproduccion exige el equivoco -entre el cuerpo y el objeto parcial,
en este caso- y la hiancia anuda. La funcién imaginaria del falo comporta un anudamiento
hasta cierto punto equivalente al de los registros. El ser humano se reproduce por el
malentendido del sexo y el pivote es el objeto falico. El amor y la légica consuenan juntos -
como Lacan deseaba-. Que los cuerpos se reproduzcan por lo que forma un hiato entre ellos,
conduce, en una de sus derivaciones, a la relacion del nifio con -¢ y con la escena primaria.
Ciertamente, el malentendido se reproduce con la reproduccidon, ad infinitum. El nifio ha sido

210



deseado como objeto, porta esa marca, pero va a tener que fingir ser como cualquier hijo de
vecino para subsistir y encontrar pareja. Esta distancia, en la que se ve envuelto desde su
nacimiento, entre objeto y persona -otra vez topamos con el (a) y el autre- es, podriamos
decir, su inconsciente, o su deseo, si se prefiere. Ha sido deseado y ese es el punto decisivo
(dejamos aqui de lado la relacién entre Edipo y serie, la instalacién del nifio en equivalencia
-la ecuacion cuerpo = falo, por ejemplo-).

22. A manera de conclusion, rapida y provisoria, convengamos que es posible leer en el
Seminario la siguiente articulacion falica: la falta de instrumento, y su concomitancia
(transferencia) sobre la fractura del Otro, concurren con la suplencia del sentido que hace
universo y origina el malentendido del sexo en la reproduccién. (El nifio como deseado y la
relacion al deseo parental obligan a reproducir esta estructura, y la especie.) Si el corte que
retne a la vez al objeto falico y la castracién en el Otro resume las dos primeras partes, si
admitimos que la tercera parte lo retoma y lo resuelve especialmente en relacién al sintoma,
entonces podemos plantear al Seminario como un articulo, aunque la tarea exija un gran
espiritu deportivo, y se haga dificil mantener la atencion del principio al fin.

Si se quiere expresarlo en términos matematicos, un primer sector del Seminario se liga a la
homotopia, y un segundo sector gira por lo menos parcialmente alrededor del isomorfismo -
cuestion clave para situar al objeto en la transferencia: el analista funciona como objeto,
pero (retomando un ejemplo anterior en la nota 13) en una hoja segunda, aparte-.

Una tal formulacion matematica no es ajena al concepto de limite. EI Seminario halla su
limite —su matema puesto en palabras, si se nos permite la paradoja— en la castracién, en
tanto ésta no puede saberse.

Desde esta perspectiva, Lacan es un montaje, una figura, un grafo. El Seminario entero es
un dibujo.

211



ESPEJOS"

Una lectura enésima de El estadio del espejo’ muestra que Lacan no confunde,
como se cree a veces, los términos je y moi.

El moi es utilizado exclusivamente en referencia a la concepcion del yo en diversos
autores y teorias, y el empleo de je es interno a la teoria propia de Lacan. Asi, el
moi es utilizado en su acepcién de instancia en relacion a Freud (p. 94), es referido
a Von Uexkhull (p. 97), a Anna Freud (p. 98, Lacan remite a E/ yo y los
mecanismos de defensa), luego Lacan sitla a la filosofia sartreana por la ilusidn de
autonomia del moi (p. 99), vy, finalmente, una ultima referencia a Freud opone el je
al moi concebido en base al sistema percepcidn-conciencia.

La diferencia entre el je y el moi es polémica, puesto que el je presenta mas de
diez empleos siempre propios de Lacan, que, ademas, hacen al cuerpo del articulo.

Esta observacion replantea el problema del titulo del articulo de Lacan: E/ estadio
del espejo como formador de la funcion del Je tal como nos es revelada en la
experiencia psicoanalitica.

El Je que aparece alli, con mayusculas, estd puesto, segun todo parece indicarlo,
con intencion. No se trata de un error ni de alguien que va a hablar del Yo "en
general” y por esto dice Je —podria decir Moi y se entenderia igualmente-. Tampoco
es un error la traduccién del aleman Ideal-Ich por Je-idéal, en todo caso hay un
desarrollo que subyace a la traduccién y que no es suficientemente explicito.

Si no escamoteamos el problema mas delicado que el texto nos presenta desde su
titulo mismo obtenemos una pregunta: éQué relacion existe entre el estadio del
espejo y el je? 0 bien, ¢qué correspondencia debe establecerse entre el espejo y el
shifter?

Esta Gltima pregunta fue contestada —en un contexto ajeno al texto de Lacan- por
Umberto Eco en un articulo llamado De los espejos®. Tal como ocurre en el caso del
shifter —observé Eco- el contenido del espejo cambia con el usuario®.

Por eso era importante destacar que los empleos de moi lo aproximan a un
contenido —-en todos los autores que hemos citado- mientras que el término je
carece de contenido y es mas bien y ante todo una forma.

La simetria invertida refuerza nuestra comparacidon con el shifter en tanto liga el yo
y el ta: es el yo en el lugar del tu y desde su perspectiva. Pero la idea de simetria
invertida para describir la reflexiéon especular en espejos planos es incorrecta®.

Que esta lateralidad no haya sido observada por los analistas es un fenémeno por
si mismo digno de mencidn y estudio. El punto de vista de Lacan se impuso durante
unos cincuenta afios contrariando la evidencia y las ensefianzas mas elementales
de la éptica (como las del colegio secundario).

H El presente articulo se encuentra fue publicado en: http//trialectica.blogspot.com/, en
Agosto de 2010.

212



X1 | X2 x1 | X1

x2 | x1 X2 | x2

La simetria especular es directa. Por el contrario, la derecha y la izquierda en las
relaciones humanas configuran una simetria invertida.

Es dificil de decidir si estamos aqui frente a un error de Lacan (un lapsus) o se
trata de una metafora jugada sobre la base de la difusion cultural del concepto de
simetria. Lacan escribe en una frase que parece definir esta cuestion: "(La Gestalt
especular) aparece en un relieve de estatura que fija y bajo una simetria que
invierte (la forma total del cuerpo)” (p. 95).

Pero lo cierto, dejando de lado el tema de la lateralidad, es que se esconde al
modelo timido del espejo/shifter. Y con razon. Por una parte, el modelo es un
coctel explosivo de linglistica y psicologia evolutiva. El shifter podria ser deducido
genéticamente, al mejor estilo de Chomsky, a partir de la etapa del espejo. (La
primera traduccidn castellana del texto, de Tomas Segovia, donde leiamos "yo
formal' y "yo sustantivo" no era tan errada.)

Las "etapas" serian: a) cuerpo fragmentado, b) unificacion, c) caracteristicas
formales del yo (anticipacién/retroaccién, alienacién, semejanza con el shifter
porque su empleo cambia con el usuario, d) complejo del hermanito e intrusidn, e)
yo social (=shifter).

Por otro lado, el parentesco que esta en la base del modelo es discutible y dificil de
sostener.

Tal vez en aquella época Lacan no tenia en cuenta el concepto de shifter. Tampoco
estaba muy proximo a la linglistica de Jakobson -en unos pocos afios mas se
produciria el encuentro-. Sin embargo, estos datos no cambian mucho el problema
que el texto plantea. Veremos mas adelante que el breve escrito de Lacan esca-
motea otra cuestion tan importante como ésta.

Podemos proponer una distribucidn que guie la lectura y que se halla presente en
todos los sectores del articulo:

género | especie
especimen | tipo
referente | contenido
imaginario | simbdlico

umbral

213



Lacan parece no hablar de psicoanalisis en este escrito. Si se presta atencion a los
temas que aborda, esto resulta aparentemente cierto. Cogito, etologia, los
chimpancés de Kohler, y luego la Gestalt, Baldwin, el grillo peregrino, Caillois y su
psicastenia legendaria, la fetalizacién, Jeronimo Bosco, la psicologia de Charlotte
Blihler, el existencialismo (Sartre se halla multiplemente aludido), la antropologia.
No obstante, esos contenidos tan diversos son susceptibles de ser tomados en
relacion a la forma a la que aportan, lo que nos aloja en pleno psicoanalisis.

Por eso el parrafo final, el Unico que habla estrictamente de psicoanalisis, dice: "En
el recurso que preservamos del sujeto al sujeto, el psicoanalisis puede acompafiar
al paciente hasta el limite extatico del ‘Tu eres eso’, donde se le revela la cifra de
su destino mortal, pero no estd en nuestro mero poder de practicantes conducirlo a
ese momento en que comienza el verdadero viaje" (p. 100)°.

¢Por qué el psicoanalisis tendria que detenerse precisamente alli donde se detiene
el texto de Lacan? ¢{Por qué se volveria ininterpretable el estadio del espejo e
improseguible el escrito?

Para el espejo lo ininterpretable se presenta en la exigencia del cuerpo (referente
del espejo). En ese punto no hay ya reenvio de signos. Este modelo es el segundo
y ultimo escamoteo de Lacan en el texto. Y esto se debe a que se introduce aqui
una reparticion semiética de los registros donde lo real queda identificado al
referente.

Cuando Lacan define a la angustia como lo que no engafia, el modelo vuelve a
descubrirse sin terminar de develarse definitivamente. Cuando la i(a) deja de ser el
signo de lo que esta mas allad -cuando (a) recae sobre la imagen y la transforma-
se origina la angustia. Al revés, lo que engafia es por excelencia el significante y
por eso la angustia queda conectada a lo real.

Una segunda pregunta del mayor interés surge para nosotros, épor qué esta teoria
no se desarrollé? El texto de Lacan auguraba, bajo diversos aspectos, un encuentro
de la imagen vy el lenguaje. En E/ estadio del Espejo hay anticipacién y retroaccidn
en la formacién del yo, temas de forma y contenido (tipo/especie, como dijimos), y
una relacion intrincada entre el moij, el je y el shifter, que escapa a la primera
lectura.

La triparticién de registros de 1953 liquida este desarrollo sincrético, ensimismado
en las imagos. El umbral especular ya no puede sostenerse porque las nuevas
categorias no privilegian fendmenos de entre-dos, registros superpuestos o que
hagan borde. Pero no debemos creer que la teorizacién de Lacan de los tres
registros no esté presente en E/ estadio del espejo: es otra de las direcciones
posibles y, tomando debida cuenta del curso que siguid la obra de Lacan, tal vez la
mas importante.

La imago del espejo estaba destinada quiza a bifurcarse en imaginario y simbdlico
y a perder con ello su sustancia (lo que Lacan llamaba en aquel entonces su
eficacia en la causalidad psiquica).

Esta supresion tedrica implica un tercer problema, iqué hacer de lo imaginario y
las imagenes? El estatuto de la imagen especular debe resituarse, y especialmente
en funcion del nuevo axioma: el inconsciente esta estructurado como un lenguaje.
En este punto Lacan consigue -lo hemos dicho en otro lugar- lo que no se obtiene
de ninguna linglistica: su teoria posibilita tratar a las imagenes como significantes
en tanto las hace signo de lo que estda mas alla (es, por ejemplo, la teoria de la
agalma, la imagen del sileno cubre lo que resulta proyectado en su interior). Esta
ubicacién de la imagen en el terreno del deseo termina definitivamente con la

214



problematica de la imago.

Pero para revisar el Estadio del espejo y llevarlo al estado actual de la teoria
convendria atender a dos cuestiones. Por un lado, la funcion de desconocimiento
gue le es propia y produce una inversion de la determinacion simbdlica. El yo se
propone y proyecta como la envoltura de lo que lo circunda y causa. El yo se
sustituye a lo simbdlico. Por esto, en los primeros seminarios puede perseguirse la
relacion de la estructura especular con los desarrollos posteriores sobre el
fantasma. Confrontado al reenvio de la significacion, el je es la marca que ubica al
sujeto. Por otro lado, la relacidon de la imagen especular con el objeto (a) produce
otra marca, que solemos representar por la funcion imaginaria del falo. Aqui la
circularidad de la pulsién es la que resulta concernida y detenida por la marca. El
espejo es el medio humano y la diferencia con él permite que el sujeto se sitle y
escape a la captura. Dicho de otro modo, la captacion completa en la imagen se
equipara a la forma circundante, envolvente, del objeto pulsional. En ambos casos,
el mimetismo esta presente y gobierna la descripcion. Estas dos marcas paralelas,
simultaneas y dispuestas en planos diferentes, por supuesto, coinciden (cf. los
grafos del deseo).

El Estadio del espejo puede revisitarse entre significacion y pulsién®.

Notas

1. J. Lacan, Ecrits, Seuil, Paris, 1966, pp. 93-100.

2. Umberto Eco, De los espejos y otros ensayos, Lumen, Buenos Aires, 1988, pp. 11-41.

3. Ibid., pp. 23-23.

4. Ibid., pp. 14 ss.

5. Cf. J. Lacan, seminario XIV, leccidn del 25 de enero de 1967. Alli Lacan remite la extrafa
frase con que cierra su Estadio del espejo a la sabiduria antigua, sin mayores comentarios.
6. Otro desarrollo que permite retomar el estadio del espejo resulta de los nudos
borromeanos. En tanto estos consisten en el taponamiento del orificio corporal por el
lenguaje, el cuerpo subsiste por via de la imagen. La imagen esférica del cuerpo, la burbuja
que comporta, responde al hecho de que las zonas erdgenas estadn “ocupadas” por el
sentido.

215



DIGRESIONES SOBRE LA ANGUSTIA"

Al comienzo del seminario X, Lacan se compara con un equilibrista y nos dice que
trabajara sin hilo. Pero pese a ese proyecto el seminario prosigue una inferencia
rigurosa. Por eso, puede descomponerse en tres partes. Las primeras siete
lecciones abordan el valor positivo del objeto (a), desde la leccién octava hasta la
decimosexta el desarrollo gira alrededor de la conjuncidn de (a) y —o, v,
finalmente, el desarrollo concierne a las cinco especies del (a) en el deseo.

Una vez situada la ilacidn, se hace evidente que el seminario tiene un componente
digresivo importante. De la primera parte que hemos situado, por ejemplo, cuyo
nucleo tematico radica en la transformacion de la imagen especular, pueden
separarse amplios fragmentos del desarrollo. La leccién inaugural carece de peso
respecto del desarrollo posterior!. Se trata de una introduccién clésica al estilo de
las que se encuentran con frecuencia como apertura de monografias. Casi toda la
segunda leccién es digresiva —excepcidon hecha de la divisidon entre goce, angustia y
deseo que sera muy retomada en el curso del seminario-. En la tercera leccidn sélo
interesa la definicion de angustia como falta de falta. En cuanto a la cuarta leccidn,
la tematizacion del fantasma neurdtico y el perverso, y la relacidon
agresion/regresion y regresion/castraciéon, son digresiones. Los ejemplos
experimentales de angustia de la leccién siguiente podrian eliminarse. En el
transcurso de esa leccidén, la angustia experimental da lugar a Lacan para
reflexionar sobre el significante, la huella, el signo, el lenguaje animal y el humano,
la demanda, el pasaje de fantasma a pulsién en la neurosis y la erogeneidad del
corte. —estos Ultimos temas pertenecen a Subversion del sujeto y son referencias
clasicas de ese escrito—. La introduccion en la sexta leccidon que versa sobre -fi e
histeria, y el final de esa leccion sobre el Falo significante, la Sorge de Heidegger y
el deseo vy la ley, son digresiones. Pero en la séptima leccion, en cambio, donde se
halla explicitada la tesis del seminario, la digresion es practicamente nula.

Si nos propusiéramos realizar un resumen de Lacan, en lo que atafie al seminario
X, como el que hicieron Ronald Laing y David Cooper de Jean Paul Sartre en Razon
y violencia, obtendriamos un texto de unas veinte o treinta paginas.

Situemos a continuacién la ilacién de los temas en un esquema:

1. introduccidn

2. division entre goce, angustia y deseo

3. angustia como falta de falta

4. tesis del seminario; cinco ejemplos tomados de Inhibicion, sintoma y angustia

5. ejemplos experimentales de angustia

6. lo siniestro en el marco

7. tesis del seminario; transformacién topoldgica de la imagen especular

8. coordinacion del objeto y la falta como dga/ma (lugar de la angustia)

9. pasaje al acto y acting out; el (a) como zona de relacion entre el sujeto y el Otro

O , -
Hasta el presente este articulo permanece inédito.

216



10. irreductibilidad de la falta vs. Respuesta total del analista a las necesidades de
Su paciente

11. y 12. contratransferencia; i(a) vs. (@) (a equivale al deseo del analista)
13. amboceptor entre sujeto y Otro

14. y 15. la mujer y la contratransferencia

16. (a) en la mujer y negativizacién del (a)

17. cinco objetos (a) en la angustia

18. inversion oral/falica de angustia y deseo; coincidencia de punto de angustia y
punto de deseo en lo escopico

19. comparacion entre mirada y voz: aparece lo elidido en la mirada

20. —@ falta en el nivel falico y funciona en todos los otros niveles (en el hombre e
la omnipotencia falica, en la mujer la falta se bifurca en el goce clitoridiano y el
acceso al (a))

21. la incorporacién invocante modela el vacio del deseo (falta el intrumento de la
copula)

22. causa: el deseo como falta de efecto: ejemplo de la canilla; la afanisis del (a)
como causa; el sintoma obsesivo remite a la causa

23. analidad vs. Potencia en el Otro (es equivalente a la relacidén entre el (a) y el
Ideal)

24. objeto anal y su relacion con —@: tapdn/don/oblatividad; amor idealizado
(cuarto nivel)

25. acceso al (a): el Otro como nombre, como imagen y como deseo; conclusion:
paternidad y deseo del analista.

Este breve resumen muestra que el desarrollo de las lecciones undécima vy
quinceava —-entre esas lecciones se encuentran las exposiciones de Granoff, Perrier
y Piera Aulagnier, cubriendo el periodo de vacaciones de invierno de Lacan- hace
juego con el planteo de la angustia como falta de falta. En efecto, la falta va por un
lado y la respuesta total del analista le corresponde por otro. La
contratransferencia y el Otro completo forman una pequefia dialéctica dentro del
seminario, y mas que una digresion se trata aqui de una derivacion. El seminario,
por cierto, podria detenerse en la leccidon quince y no por eso quedaria inconcluso.
Tal vez, seria mas técnico pero conservaria un sentido preciso.

Otro sector relativamente independizado del seminario lo forman las lecciones
veintidds, veintitrés® y veinticuatro. Alli se encuentra el analisis mas importante
que haya realizado Lacan sobre la neurosis obsesiva. Este analisis se inicia a partir
de la ilustracién de la causa por el sintoma obsesivo. Lacan aborda la neurosis
obsesiva como una estructura donde el deseo de retener producido por el objeto
anal se aplica a la —¢ dando lugar a los fendmenos de taponamiento, don vy
oblatividad, en tanto en esta aplicacion se retiene la falta. Esta estructuraciéon
puede conectarse también con el piso escopico que provee de manera concurrente
la idealizacion, el amor idealizado. Esta Ultima referencia completa la estructura de
la leccién numero veinticuatro.

217



Lacan no tematiza el punto de deseo y angustia del nivel invocante. Pero esta
omision puede remediarse atendiendo a la solucidon que encuentran los niveles
restantes. Sabemos que el objeto invocante es el eco del vacio del Otro y funciona
sustituyéndose a la palabra —Lacan ilustra esta sustitucién con el sonido del shofar
en tanto rememora el pacto de Abraham®-. Sabemos también que este objeto
aparece conectado al superyd. Por Ultimo, Lacan dice que en el nivel V se cumple la
incorporacion del vacio (cf. leccion 21). Esto lleva a temas tales como la muerte del
padre, la relacién entre deseo y ley, la castracion, y la identificacion primaria. Se
comprende que Lacan haya dejado en blanco este nivel en cuanto planeaba
continuar su Seminario abordando Les noms du pére.

Con estos datos podemos intentar situar los puntos de angustia y deseo en el nivel
invocante:

Punto de angustia / punto de deseo

Obediencia, conviccion, mandato, / falta de garantia en el Otro: el
Imperativo, me hago eco del Otro Otro es un eco

Que el Otro no pueda dar garantia de si mismo, que desaparezca inmerso en lo que
lo funda (lo simbdlico), que se descubra que sus enunciados no son propios y los
ha tomado prestados de otro lugar, repercute y resuena en el sujeto en términos
de obediencia, mandato, etc. El sujeto se hace cargo de la falta del Otro en tanto
éste le comunica su vacio. Piénsese, por ejemplo, en el mito del padre muerto
freudiano y la obediencia retroactiva, asi como, en el mismo mito, en la fundacion
del deseo.

(El nivel anal, en rigor, fue explicitado por Lacan respecto de sus puntos de
angustia y deseo; es claro, no obstante, que el punto de angustia refiere a la
cesion y el punto de deseo se liga a la retencidén.)

Es importante recordar la leccion 21 donde, en el armado de la clase, Lacan
contrapone la falta de instrumento de la copula sexual con la incorporacion de la
voz en tanto modela al vacio del deseo, tal como la pulga de mar que introduce
piedras en su caparazon para cerrarlo, preparando con ello la capsula donde
mutara. La voz modela el deseo como algo exterior que sera asimilado; la solucién
gue aporta la aporia del deseo no se metaboliza.

El problema de las relaciones entre los cinco niveles del (a), y especialmente las
diversas conexiones entre sus puntos de deseo y angustia comienza en la clase 18.
Alli Lacan sitla una doble inversion entre el nivel oral y el falico:

Nivel oral: punto de angustia: vampirismo
punto de deseo: succion

Nivel falico: punto de angustia: orgasmo
punto de deseo: castracion

Este movimiento esta dispuesto para preparar la introducciéon del nivel escépico
donde punto de deseo y angustia coinciden -sin por ello fusionarse, como decia
Lacan—-, demostrando que el deseo es ilusién. En este nivel, el concepto es que la
continuidad del espacio impide la separacion.

Finalmente, en las lecciones 19 y 21 la voz se contrapone a la mirada por

reintroducir lo que este ultimo nivel ocultaba. En la voz se franquea el complejo de
castracion.

218



Notas

1. En la primera leccién del seminario toman un lugar muy destacado las etimologias que
Lacan busca en Bloch y Von Wartburg, por ejemplo. La etimologia de embarras (embarazo,
obstaculo) tiene origen espafiol, pero Lacan corta arbitrariamente el origen portugués del
vocablo espafiol que reenvia circularmente a obstaculo. Asimismo, el primero de estos
términos es poco propicio a la empresa heideggeriana de Lacan. En efecto, sintoma proviene
del griego symptéma y significa literalmente “con corte”, “coincidente”, y carece de
relacion con la basqueda de Lacan en los ejes de la dificultad y el movimiento.

2. La unidad de la leccién 23 se fundamenta en la relacidn entre el (a) y el ideal. Lacan dice
alli que el ideal cubre el acceso al objeto mas repugnante. De esa misma leccion es
importante destacar la periodizacion teoldgica que Lacan realiza con el propdsito de situar el
fantasma de omnividencia en la neurosis obsesiva. Un dios griego que satisfecho se
transforma en el objeto del deseo presenta una omnipotencia local; pero para que adquiera
omnividencia es necesario aun el pasaje por el platonismo -que produce un mas allad al
situar la belleza como barrera ante el bien supremo- y la confluencia con el cristianismo que
terminara por ubicar la omnipotencia en este mas alla. Asi, la conjuncién de omnipotencia y
omnividencia es postplatdnica.

3. Como en el piso superior de los grafos del deseo un objeto se sustituye al lenguaje: la
voz. También la mirada, en el nivel 1V, sustituye la imagen al objeto separado.

219



LECTURA DE "KANT CON SADE". LA LEY MORAL Y EL IMPERATIVO DEL
O
GOCE

Como introduccidén a esta lectura, debo comenzar por explicar como se presentan,
corrientemente, divididos los textos. Esta cuestion suele pasarse por alto, no es
algo a lo que se preste atencion, sobre todo en una primera lectura -y menos
todavia en las primeras lecturas-. Pero, cuando se intenta situar la demostracion
principal de un texto, los poros por donde respira y las articulaciones que tiene, se
torna de primera importancia. Y en la medida misma en que se va aprendiendo a
leer, con el tiempo, surgen unidades mayores. Y estas son las que nos importan
ahora: toponimias. El texto compuesto por grandes silabas, en lugar de paragrafos,
que forman una oracidén. Al inicio, en las lecturas universitarias, se subraya, se
incorporan las citas. Y la critica del texto suele ser extrinseca, se lo aborda desde
afuera, se lo remite a otros autores, a otros desarrollos.

Como introduccidon a esta lectura, debo comenzar por explicar cdmo se presentan,
corrientemente, divididos los textos. Esta cuestion suele pasarse por alto, no es
algo a lo que se preste atencidn, sobre todo en una primera lectura -y menos
todavia en las primeras lecturas-. Pero, cuando se intenta situar la demostracion
principal de un texto, los poros por donde respira y las articulaciones que tiene, se
torna de primera importancia. Y en la medida misma en que se va aprendiendo a
leer, con el tiempo, surgen unidades mayores. Y estas son las que nos importan
ahora: toponimias. El texto compuesto por grandes silabas, en lugar de paragrafos,
gue forman una oracion. Al inicio, en las lecturas universitarias, se subraya, se
incorporan las citas. Y la critica del texto suele ser extrinseca, se lo aborda desde
afuera, se lo remite a otros autores, a otros desarrollos.

Un articulo esta dividido tipograficamente —me refiero aqui a una cuestion lindante
con el aspecto editorial- por nimeros romanos o arabigos que aparecen arriba del
texto, de las lineas escritas, o al costado, donde se halla la sangria de los parrafos
después de cada punto y aparte, por subtitulos, o por tres asteriscos. Ademas,
puede estar dividido por espacios en blanco. Esto se obtiene, de la manera mas
simple, dejando dos o tres interlineas en blanco. Y, por supuesto, hay
combinaciones diversas de todos estos métodos. La direccion de la cura, por
ejemplo, esta dividida en capitulos con nimeros romanos y subtitulos, y el interior
de cada capitulo esta dividido por numeros arabigos en paragrafos. Maurice
Merleau-Ponty, VER el texto de Lacan que habia editado Les temps modernes, esta
dividido en paragrafos Unicamente con nimeros arabigos al costado.

Kant con Sade esta dividido en quince paragrafos por espacios en blanco. Voy a
intentar situar los pasajes entre esos paragrafos para leer no sélo lo que esta
escrito sino también lo que esta deslizado; o bien, para leer unidades mayores —
como anuncié antes— que las que se alcanzan habitualmente.

I. Antes de iniciar esa lectura querria aludir a un antecedente de la comparacion
que hace Lacan. Se trata de un libro bastante conocido de Adorno y Horkheimer
Ilamado Dialéctica del iluminismo, que aparece en Estados Unidos en 1944, y tiene
una version europea en 1947. Este texto, a pesar de que su tesis dista mucho de la
de Lacan, tiene en ciertos puntos un parecido notable. Yo no sabria decir si Lacan
no lo cita porque lo ignora o prefiere no recordarlo.

La tesis de Adorno y Horkheimer hace de Sade el punto culminante de la empresa
de formalizacion de la razdén occidental. Sade ilustra, en esa perspectiva, el manejo
del préjimo como una cosa. El desarrollo del texto empalma luego con el nazismo.

H El presente articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 06 de Diciembre de 2007.

220



En la pagina 119 (edicién de Sudamericana, 1988) -respecto del parentesco de
este libro y el articulo de Lacan-, los autores dicen: “'La apatia (entendida como
fuerza) es un presupuesto indispensable de la virtud’, dice Kant, distinguiendo -en
forma no muy diversa de aquella en que lo hace Sade- esta ‘apatia moral’ de la
insensibilidad como indiferencia a los estimulos fisicos”.

El articulo prosigue citando la Metafisica de las costumbres y Juliette, en sectores
de esos textos que remiten a la apatia. Este tema, como ustedes saben, es uno de
los puntos de la comparacion que Lacan realiza.

II. El primer paragrafo del articulo de Lacan aborda un cambio histérico en el
principio del placer. Kant figura el punto de viraje de este cambio -el punto cero-,
mientras que Sade es el que da el paso inaugural. La Critica de la razén practica
aparece en 1788 vy La filosofia en el tocador en 1796.

El camino hacia el Bien ya no transcurre en términos de un “Se hace lo mejor
posible”, vira hacia lo imposible. Este punto es importante —lo voy a retomar mas
adelante- para situar por qué este escrito de Lacan esta relacionado con el origen
del concepto de plus de gozar.

El segundo paragrafo aborda el viraje de Kant en términos de su observacion
filologica. Kant distingue wohl (bienestar) y Gute (el bien como objeto de la ley
moral). El Bien moral aparece por antipeso, como paradoja. Tiene un fundamento
invertido. Asi pues, este punto se ocupa del objeto del Bien en Kant.

En este segundo pardgrafo hallamos también una referencia complicada a la
caracteristica analitica de la deduccion de la maxima kantiana. Al analisis -al
movimiento deductivo que va de las consecuencias a los principios— Lacan le opone
una “maxima” sintética: “Viva Polonia, porque si no hubiera Polonia no habria
polacos”. El propodsito de Lacan es mostrar por qué el objeto de la ley moral va a
desaparecer en todo el desarrollo kantiano: no existe ningln principio que permita
deducirlo puesto que Kant esquiva el movimiento de sintesis.

El tercer paragrafo establece la seriedad de la maxima sadiana. El panfleto en el
panfleto, el “Franceses un esfuerzo mas si queréis ser republicanos” dentro de la
Filosofia en el tocador es comparable al suefio en el suefio, luego a la pesadilla y a
lo real. No es para ser tomado en broma. Ademads, ninguna legalidad positiva
podria rebatir la maxima del derecho al goce puesto que esa misma legalidad
podria fundarse en ella como su principio. Tampoco la dificultad para generalizar la
maxima es una objecidn puesto que ésta aspira a la universalidad y no a la
generalidad.

Por lo demas, la maxima no admite la reciprocidad; como el imperativo categdrico
de Kant implica: a) el rechazo de lo patoldgico, y b) su forma es toda su sustancia.

Que la maxima nos sea impuesta como al Otro -segun se expresa Lacan- implica
que no requiere nuestro consentimiento, se establece con absoluta independencia
de lo que opinemos de ella.

Este paragrafo termina mencionando la cruz de la experiencia sadiana. Pero el
examen de esta cruz se suspende en el inicio del paragrafo cuarto.

Hasta aqui tenemos entonces los paragrafos segundo y tercero como desarrollos de
la comparacion planteada en el primero en funcidén de un dato historico.

El cuarto paragrafo se ocupa de tres comparaciones entre Kant y Sade: a) el dolor

es rechazado tanto por Kant como por Sade, que se igualan en esto a los estoicos;
b) el objeto desaparece en Kant —para que no imponga la idea de sujeto y con ello

221



introduzca el goce de Dios- y esta en primer plano en Sade; c) la reintroduccién del
goce de Dios lleva al tema del ser supremo en maldad. Pero, nuevamente un tema
es dejado en suspenso —antes fue la experiencia sadiana y su cruz-: el examen de
la malignidad de Dios es postergado. Los dos temas que Lacan no aborda
inmediatamente seran retomados en el primer esquema del fantasma sadiano.

El quinto paragrafo vuelve a la funcion de la presencia en el fantasma de Sade (que
mas adelante sera la petrificacion del goce), pero enuncia que aun asi el ser es un
ser de carne (sometido al placer, alguien para quien demasiado placer es
displacentero). A partir de alli, Lacan busca en el dolor un elemento que
proporcione un ciclo mas largo que el del placer. Esto define la funcién del
instrumento y permite pasar al paragrafo sexto.

Este paragrafo se halla subdividido en dos partes. La primera examina la forma
desarrollada del esquema del fantasma sadiano: el vel (la voluntad de goce) y los
términos que se ubican sobre el esquema. La segunda parte, mas extensa, se
ocupa de la forma sucinta del modelo que refiere sdlo a dos términos: $ vy a.

Este esquema y el segundo los voy a retomar cuando termine de establecer la
ilacion del texto. Por el momento me basta decir que simula la restitucion del
objeto a la nada. De alli que aparezcan temas como los de la monotonia de la
victima, la afanisis retrocedida infinitamente, el suplicio eterno y la segunda
muerte. El instrumento, podemos decirlo asi, se hace significante del limite.

Con el paragrafo séptimo se presenta una de las articulaciones mas dificiles del
texto. Lacan comienza a reivindicar la pulsién de muerte en Freud y luego pone
cuatro ejemplos en principio incomprensibles: el budismo, los melancélicos, los
suefios de renacimiento y la tortura que significa que nos obliguen a pensar nuestra
vida cotidiana como eterna. Este salto obedece a que Lacan realiza aqui una
comparacion entre Sade y Freud. Lacan compara el primer esquema del fantasma
sadiano, la simulacion de la restitucion a la nada, con la pulsion de muerte
freudiana. En ambos autores se trata de algo que no llega a cero, que no vuelve a
la nada. (En el Seminario 7 Lacan dice que la pulsién de muerte es una sublimacion
creacionista, es decir, ex nihilo.) De alli también los cuatro ejemplos. En todos ellos
hay algo que no termina. Los ciclos de reencarnacién del budismo, el muerto que
cargan los melancélicos, los suefos de renacimiento, y la eternidad de la vida
cotidiana muestran ese punto de no retorno donde se impide la restitucién a la
nada. Una vez situado este paragrafo, cuando se comprende su sentido, se ve que
es digresivo, por importante que sea lo que enuncia.

El paragrafo octavo muestra un cuarto de giro sobre el primer esquema, y produce
asi el segundo esquema del fantasma sadiano donde el deseo apunta a la $. Aqui
se trata de la delegacion del derecho al goce a los republicanos. En esta parte del
texto Lacan examina tres términos: V, Sy $. Vamos a ver después qué personajes
ocupan esos lugares. Veremos también que en este esquema -mas literario que el
otro- Sade se sustituye al legislador, al padre, e incluso al Creador.

Respecto del paragrafo noveno, es decisivo notar que comienza hablando del objeto
(a), porque es el término que faltaba en el paragrafo ocho. Lacan divide a propodsito
su comentario entre tres términos de un lado y uno del otro para introducir —con el
(a) separado del resto de los términos— el tema de la ley. Cuando obtenemos $, el
sujeto como significante faltante, efectivamente desaparecido, Lacan introduce el
problema de la ley moral.

A continuacion, el texto examina la primera parte del doble apoélogo de Kant (en la
edicién de Losada se encuentra en la pagina 36). Este apdlogo se expresa en una

222



alternativa: si el amante va a pasar la noche con su amada, lo espera la guillotina;
cuando deja a su amada lo matan.

Lacan discute el primer tiempo del ejemplo de Kant con una frase en latin: Et non
propter vitam vivendi perdere causas. A pesar de mi ignorancia del latin, yo la
traduciria asi: por preservar la vida no debemos perder la razéon de vivir.
En el Seminario 7 la objecion al apologo es otra. Si el amante va a pasar la noche
en términos de goce y no de placer todo cambia. El goce es un mal. Si la corta en
pedacitos, por ejemplo, la guillotina seria el resultado natural y mas justo de ese
acto.

En el paragrafo diez Lacan enuncia tres razones con las que podia haber discutido
el apologo pero que son menos seguras. La primera de ellas consiste en que el
amante sea Sade (la va a cortar en pedacitos, como decia antes), pero Pinel viene
a objetar que se trata de locura moral, segin su diagndstico de Sade. La segunda
posible objecién que Lacan no presentara es contraria a la anterior. La constituyen
los llamados derechos del hombre, pero estos derechos normalmente se redujeron
libertad de desear en vano. Los derechos del hombre equivalen, en el texto de
Lacan, a un “Nadie puede impedirme gozar de mi cuerpo”. Y el goce que resulta,
como se sabe, es tan limitado que Lacan lo compara a la libertad de desear en
vano: la dama no estd en juego. Por esto, esta via tampoco sirve. La tercera
objecion es el amor cortés (tampoco ahora la dama seria alcanzada), pero para
practicarla —-dice Lacan- hay que ser erudito y, en este terreno, ese llamado,
equivale a la entrada de los payasos. Con el amor cortés, sitiando a la dama del
apologo sin consumar el acto, no habria guillotina. Este paragrafo es, pues,
digresivo. La ilacién del texto de Lacan podria saltearlo y pasar directamente al
paragrafo nimero once.

En ese paragrafo, continuando el plan del texto, Lacan analiza el segundo tiempo
del apologo de Kant. Este apdlogo consiste en que el tirano pide a un subdito que
dé falso testimonio para condenar al acusado. La objecion de Lacan es que el
testimonio bien podria ser verdadero. Esto plantea en su punto mas algido el deseo
del tirano, ¢hay que satisfacerlo si la verdad nos excusa?

En el paragrafo duodécimo hay un punto de llegada del texto, una conclusion de la
comparacion. Este paragrafo tiene sélo tres lineas (pagina 785 de la edicidon de
Seuil). Si no hubiéramos seguido hasta aqui la ilacion del texto no estariamos en
condiciones de entender por qué Lacan escribe un apartado de tres lineas. Lacan
privilegia el deseo sobre la ley moral y aduce que el psicoanalisis no podria
desconocer la relacién del deseo con la verdad.

El paragrafo trece remata la comparacion entre Sade y Kant. Sade se adelanta a
Kant en el tema de la felicidad en el mal. Lacan reivindica y prefiere a Sade, y no lo
oculta.

Pero el paragrafo siguiente, el penultimo, limita -y esto es importante para situar al
articulo respecto del Seminario 7- la figura de Sade. ¢Hasta donde nos lleva Sade
en la experiencia del goce? Lacan se muestra escéptico respecto de la experiencia
sadiana.

Este paragrafo esta dividido en dos partes: la vida de Sade es una de las partes, la
obra es la otra. La educaciéon y la virtud son los dos temas preponderantes del
examen de la obra. En este punto del texto encontramos también una referencia
literaria a Renan -otra comparacion-: a Sade le falta el sentido del humor que
Renan ilustra.

223



El ultimo paragrafo, en el estilo del titulo de Klossowski, invoca a Sade, mi préjimo.
El divino Marqués se niega a aceptar la pena de muerte, lo que le vale unos cuantos
afos de carcel. Retrocede ante la Caridad: no mataras.

Lacan concluye que Sade se somete a la ley. Asi, encontramos que los dos ultimos
paragrafos relativizan al vindicado.

Antes de dividir el articulo en cuatro partes -se pueden incluso ponerle subtitulos—,
quiero insistir en tres de los pasajes entre los paragrafos que creo mas
importantes.

El primero remite a la ilacion de los tres primeros paragrafos. El pasaje entre el
primer paragrafo y los dos siguientes se establece por el fundamento invertido del
Bien moral. En Kant esto aparece como la pura forma de la maxima (cf. segundo
paragrafo), y en Sade aparece en términos de puro objeto (cf. tercer paragrafo).
Asi se inicia la comparacién entre Sade y Kant: entre la maxima universal y el
objeto petrificado.

Es importante situar este pasaje porque va a llevar a la elaboracion del concepto de
plus de gozar. El sujeto, por la inversidn del principio del placer, ya no esta regido
por “hacer lo mejor posible” sino por lo imposible. La accién no lo aproxima ni lo
aleja del Bien: es en si y de por si sustitutiva.

Una segunda articulacion importante, sobre todo para la lectura, se presenta entre
los paragrafos seis y siete. Se basa, como dije antes, en la pulsién de muerte como
sublimacion creacionista En este salto del texto uno corre el riesgo de extraviarse
porque el articulo entra en una digresion de golpe, y no se sabe bien de qué esta
hablando alli Lacan, si es que no se resitla como una comparacion entre Sade vy
Freud. Pero, en cualquier caso, este pasaje no tiene la misma importancia que el
anterior.

Finalmente, entre los paragrafos ocho y nueve es importante observar que Lacan
comenta tres términos del esquema en el paragrafo ocho y el objeto (a) -el cuarto
término- lo comenta en el nueve, junto con la ley y el primer tiempo del apélogo de
Kant. La ilacion del texto aparece dada por los cuatro términos del esquema.
Ademas, al dividirlo asi, Lacan hace resaltar que sélo aborda la ley moral en
correlacion con el (a), es decir, en correlacion con el goce.

III. Podemos ahora dividir el texto en cuatro partes. La primera plantea la
comparacién entre Sade y Kant, y comprende los primeros tres paragrafos (y quiza
también el cuarto). La segunda subdivision se extiende desde el capitulo cuatro (o
cinco) al nueve, y se ocupa de los esquemas del fantasma sadiano. La tercera parte
examina los dos tiempos del apodlogo de Kant. Es curioso observar que tanto la
parte de los esquemas como la de los apdlogos tienen un paragrafo digresivo (el
siete y el diez respectivamente) que podria ser eliminado sin alterar demasiado el
texto. Finalmente, entre los paragrafos doce y quince el tema es la posicién de
Sade, su estatuto.

Hecha esta subdivisién se ve que el articulo es un prdlogo clasico, aunque parezca
raro si atendemos al envenenado estilo que Lacan dirige no ya a los psicoanalistas
sino a los temblorosos lectores de Sade. Lacan comienza por ubicar temporalmente
al autor y su obra (en comparacién con Kant, Filosofia y Critica), sigue comentando
la Filosofia (que es la obra para la que escribe el prélogo), en medio hay un poco de
psicoanalisis aplicado, y para concluir hallamos una vindicacion del autor (por sobre
Kant), y, una critica de sus limitaciones -en funcidén de referencias literarias a otros
sectores de la obra de Sade y otros autores-.

224



Es un prélogo hecho y derecho; pero, ademas, Lacan lo escribe por otras razones
gue vamos a ver después de abordar los esquemas del fantasma.

IV. El primer esquema del fantasma sadiano, si ponemos los nombres que
corresponden sobre él, resulta ser asi:

Kant cuerpo
v S

d - a 0 4

Sade victima

El secreto del funcionamiento del esquema -aparte del fantasma- es la V que
simboliza el vel, ademas de indicar la voluntad de goce.

La disyuncion del vel se aplica sobre el sujeto dividido y el sujeto bruto del placer,
el sujeto patoldgico (es decir, el pathos, el cuerpo). Pero esta disyuncion se
reunifica en el instrumento: (a). Asi tenemos que el funcionamiento del esquema
en su estado desarrollado equivale al sucinto. Si el fantasma divide y reunifica al
sujeto, el esquema del fantasma sadiano desarrollado con sus cuatro términos hace
exactamente lo mismo.

Entonces, épor qué los términos tendrian que ser necesariamente cuatro? No es tan
claro que el esquema deba ser obligatoriamente cuaternario. En todo caso, lo cierto
es que la voluntad de goce y el sujeto patolégico permiten establecer la
comparacion entre la Critica de la razon practica y el sadismo: la ley moral y el
deseo sadico no se detienen en el cuerpo. Pero es claro que en ese sentido el piso
superior del esquema es ante todo una tematizacion -tendiente a lograr un
parentesco entre los autores en cuestion, como dije antes- y, por tanto, su
presencia no es esencial al funcionamiento del esquema, podria no estar.

La d y la flecha indican la funcion de la causa. Estos elementos, al permanecer fijos
en su posicion, permiten rotar al esquema, como veremos.

En este esquema se trata del deseo de Kant. El deseo de Kant es evidenciado,
provocado, por Sade que cumple el papel de instrumento. Me remito a la pagina
347 de la edicién de Siglo XXI (la ediciéon antigua, antes de que se reordenara
cronoldgicamente siguiendo la edicion de Seuil) y a la pagina 775 de la edicién de
Seuil: “Asi Kant, puesto en interrogatorio ‘con Sade’, es decir con Sade haciendo
oficio, para nuestro pensamiento como en su sadismo de instrumento, confiesa lo
que cae bajo el sentido del ‘¢Qué quiere?’ que en lo sucesivo no le falta a nadie.”
La misma pagina que acabo de mencionar contiene el desarrollo del tema del vel
que sefialé antes.

Aunque hay dos esquemas, el fantasma fundamental de Sade se juega en el
primero de ellos: es el suplicio eterno. El segundo esquema es mas literario; es lo
que Sade dice (escribe) de su fantasma en su obra. Y figura, por tanto, un esfuerzo
de Sade por ubicarse en su fantasma.

éPor qué el suplicio eterno? Porque el objeto (a) aparece como causa, y en la
medida en que causa al sujeto, es decir en la medida en que causa a un
significante, toda vez que ese significante sigue presentandose no hay afanisis. La
desaparicién del sujeto es anunciada e, inmediatamente, postergada. El limite —que

225



coincide en esta particularizacion con el sufrimiento impuesto por el instrumento-
es infinitizado, “hecho retroceder infinitamente”. Por esto el texto prosigue
examinando la cuestion de la segunda muerte: “La exigencia, en la figura de las
victimas, de una belleza siempre clasificada como incomparable (y por lo demas
inalterable, cf. mas arriba), es otro asunto, que no podria despacharse con algunos
postulados banales (corrijo aqui la versidn castellana que dice: ‘que podria
despacharse con algunos postulados banales’) pronto impugnados, sobre el
atractivo sexual. Mas bien habra de verse en esto la mueca de lo que hemos
demostrado en la tragedia, de la funcion de la belleza: barrera extrema para
prohibir el acceso a un horror fundamental. Piénsese en la Antigona de Soéfocles...”
(cf. p. 348).

El objeto se presenta como significante del limite y simula la restitucion del ser a la
nada. En este aspecto el escrito de Lacan produce una comparacion -otra
comparacion- entre Sade y el cristianismo. En un sector del Seminario 7 leemos:
“(El objeto) es el poder de un sufrimiento que no es mas que el significante de un
limite, a saber, el punto donde es concebido como una detencién, como algo que
nos afirma que lo que es no puede volver a entrar en esta nada de donde ha salido.
Es el limite que el cristianismo ha erigido respecto de otros dioses, la imagen de la
crucifixion” (la referencia que cité esta en la pagina 304 de la edicion Seuil).

El esquema simula, entonces, la aniquilacion de la potencia significante, la
aniquilacion de la creacion ex nihilo.

En el segundo esquema los personajes se ubican del siguiente modo:

figuras del tocador sadiano

objetos de la ley O e v Presidenta de Montreuil
republicanos

su mujer
represién § =5 € sucufiada
1 Latour
d

El tema del vel aparece aqui en las paginas 350-351 de la edicion castellana y
778-779 de la edicion francesa.

Este esquema da cuenta, y esto vale como titulo, de la ley en Sade (cf. p. 352 de la
edicidon de Siglo XXI y 779-780 de la edicidon Seuil). En este esquema es Sade quien
padece a Kant al tener que enunciar su regla del goce siguiendo sus indicaciones.
“Tengo derecho a gozar de tu cuerpo, puede decirme quienquiera, y ese derecho lo
ejerceré, sin que ningun limite me detenga en el capricho de las exacciones que
me venga en gana saciar en él”, tal la formulaciéon del derecho al goce en Sade
segln la enuncia Lacan (cf. p. 340 de Siglo XXI).

El derecho al goce se ve elevado asi al estatuto de ley. Sade se sustituye al
legislador en tanto el deseo se hace ley. Por alli mismo se sustituye al padre y al
Creador —transportando este movimiento a un terreno mas edipico-.

En este punto se produce un juego entre uno y otro esquema, una suerte de doble
juego. El primer esquema simula anular la creacidon (ex nihilo), el segundo -
renegacion mediante- nos presenta a Sade como Creador. En todo caso, desear
mas alld de todo limite termina apareciendo como una defensa: el deseo hace la

ley.

226



En comparacion con el primer esquema, el segundo resuelve el problema de la
afanisis: el sujeto desaparece por completo, se produce como falta de significante.
Esto ocurre porque la funcion de la causa concierne ahora al sujeto que en tanto
falta de significante tiene que ponerse en regla con sus deseos (no digo: propios).
Es la represion en tanto falta el significante.

En la medida en que el significante del sujeto falta, el sujeto es causa sui, es causa
de si, antes estaba alienado por estar representado por el Otro, por el significante.
Con este sujeto, causa sui —en el texto esto aparece tematizado en parte por “la
voz de dentro”, un significante domesticado, o algo que es propio del sujeto-, no
alienado, literalmente: no tomado por el otro, Lacan sale al encuentro de la ley
moral kantiana y sus condiciones: autonomia, libertad, e imperativo categorico. La
autonomia se ve ante todo objetada por la accién heteronoma del objeto; la
libertad padece el mismo desconocimiento de la exterioridad del objeto; y el titulo
de imperativo categorico valdria mas si se aplicara al deseo.

¢Qué debe alcanzar el sujeto? Sin duda, los objetos de la ley. Estos objetos son -
segln la descripcion de Sade- las camas redondas, las figuras del tocador sadiano,
los habitantes de su republica y sus practicas mas o menos abyectas. Sade tiene
que encontrarse en medio de esos deseos.

En este esquema el vel aparece ocupado por la Presidenta de Montreuil, la suegra
de Sade. Esta buena mujer es quien se encarga de que el Marqués pase unos
cuantos anos de su vida en prision, es decir, separado de Latour (que era su valet),
su cufiada, y su mujer, que son las figuras del sujeto bruto del placer y se
caracterizan por su fidelidad a Sade. La reunificacion, por supuesto, se produce en
la republica sadiana.

Asi pues, resumiendo: el primer esquema puede tomarse como introduciendo el
puro objeto, y el segundo la maxima universal. Son el instrumento y la ley. En esto
se ve por qué los esquemas siguen a los cuatro primeros paragrafos.

Podemos abordar, llegados a este punto del comentario, todos los matices de la
comparacion de Kant con Sade, que es muy amplia:

-en su nivel mas general y obvio, Lacan compara moralidad (Kant) e inmoralidad
(Sade);

—-ya vimos la distincion entre whol y Gute y el tema correlativo de la felicidad en el
mal;

-la formulacion a la moda kantiana del derecho al goce (al “tu debes” de Kant se
sustituye el goce imperativo) que comentaba en el segundo esquema;

-Sade se hace instrumento para Kant (cf. primer esquema), y de aqui deriva la
comparacion entre la pura forma y el puro objeto asi como la idea de que el
fragmento amputado tiene funcién de causa en la razén practica (cf. pp. 346-347
de la edicion castellana);

-la razén practica al eliminar al sujeto patoldgico se hace equivalente a la busqueda
de la angustia del Otro en el sadismo;

-el deseo, por esto mismo, va contra el sujeto patoldgico tanto o mas a la
busqueda de la angustia del Otro en el sadismo;

227



-en esa linea, hay destruccion del objeto en Kant (rechazo del pathos y de todo lo
bueno que pudiera provenir de la ley) y en Sade;

—-Kant y Sade coinciden también en la reivindicacidon de la apatia, punto que cité al
comenzar en relacion al texto Dialéctica del iluminismo;

-finalmente, la autonomia de la ley en Kant se contrapone a la heteronomia en
Sade (cf. p. 342).

V. Dejando de lado el valor de prélogo que el articulo tiene, Lacan produce aqui dos
demostraciones (que yo llamaria intrinsecas) y una demostracion (casi diria:
principal) que es extrinseca al texto. Las primeras dos demostraciones remiten, una
a la discusiéon de la ley moral que comenté antes, y otra a que el perverso —en el
sentido vulgar de la palabra, en la acepcion corriente: el que corrompe las
costumbres, subvierte valores aceptados, se burla de la ley, etc. — estd sometido a
la ley como cualquiera.

La demostracién extrinseca atafie a que este texto se ubica en el origen de la
invencidon del concepto de plus de gozar -y por esto refuta la articulacion de la
trasgresion con el deseo, propia, por ejemplo, pero no Unicamente, del Seminario
7-.

En el estilo de Sciarreta, podemos preguntarnos por qué el titulo es Kant con Sade
y no Sade con Kant. Y la respuesta es facil: si fuera Sade con Kant, el “con”
perderia su sentido instrumental. Kant y Sade estarian en un plano de igualdad. En
efecto, el término “con” tiene dos acepciones: una de relacién y equivalencia, y otra
instrumental. Es como en el chiste: se hace el amor con una mujer, o con el pene.
En el titulo del texto tenemos, entonces, una sustitucién del partenaire (Sade) por
el instrumento (Sade).

con

instrumento relacion
(a) ofro término de la relacion

K

El instrumento (el 6rgano) se sustituye a la relacién. Estamos en el origen del plus
de gozar.

Hay que observar que en la medida en que el instrumento se sustituye al
partenaire, la historia de la trasgresion se termina: lo imposible no se trasgrede.
Por esto Kant con Sade se publica y La ética, muy por el contrario, es un seminario
que Lacan no permitia fotocopiar en la biblioteca de la Escuela Freudiana de Paris.
Asimismo, tampoco se publica el resumen de Safouan de ese seminario (este
analista habia tomado el relevo de Pontalis que venia de resumir los seminarios 4,
5 y 6), como tampoco se publica el resumen que habia hecho Lacan mismo
(finalmente publicado péstumamente por ¢Ornicar?).

VI. Por ultimo, voy a ocuparme de discutir tres cuestiones.
El cuarto de giro que permite el pasaje del primer esquema al segundo (p. 350 ed.
Siglo XXI, p. 778 de ed. Seuil) es bastante enganoso. No parece tener ningun

sentido que ubiquemos el deseo sobre la voluntad de goce o sobre el sujeto
patoldgico:

228



d—S V d—V « a

Si comparamos esta rotaciéon con la rotacion circular de los cuatro discursos
podemos observar que cada giro de los discursos tiene su sentido. Aqui esto no
ocurre. Parecemos hallarnos frente a un giro de 180°, porque lo que adquiere
sentido responde al fantasma sucinto (a la férmula del fantasma).

En segundo lugar, también es discutible que el inconsciente exija cuatro términos
para graficarse en un esquema. Ya es bastante obvio que en los esquemas dos de
esos cuatro términos son una duplicacion de la funcion del fantasma.

En el texto, esta referencia clasica es precedida por una alusiéon que remite al
esquema L (p. 346 de ed. Siglo XXI, y p. 774 de ed. Seuil) porque se trata de las
subjetividades del sadico y del Otro. Si extrajéramos el yo y el otro de esos dos
sujetos, de seis elementos podriamos llegar a obtener cuatro:

S . a'

a - A
La linea a a’ resume el yo y el alter del sujeto y del Otro. Este tipo de razonamiento
es intersubjetivo, y no podria sostenerse actualmente.

En el curso 1, 2, 3, 4, Miller intenta demostrar el caracter cuaternario de los
esquemas de Lacan, y uno de los textos que trabaja es Kant con Sade.

Ciertamente, algunos modelos de Lacan (de los siete fundamentales que utiliza a lo
largo del Seminario) tienen una disposicion grafica cuaternaria. El dibujo es asi.
Pero el funcionamiento no. Con esa observacion se puede refutar el objetivo del
curso de Miller.

En el esquema L, por ejemplo, el funcionamiento no es cuaternario a pesar de su
forma. La linea a a’, la interposicion imaginaria, representa la imposibilidad de
acceso del sujeto al Otro y, a la vez, la produccion del Otro. Si extraemos este velo
del esquema vemos que nos impide acceder a lo que estd mas alla, al tiempo que
lo produce. Este funcionamiento no tiene por qué ser cuaternario. Incluso es mas
bien ternario (y por eso en el desarrollo del Seminario 4 Lacan trabaja mucho con
una simplificacion ternaria de ese esquema).

229



Por ultimo, el fantasma puede compararse con un sistema de vasos comunicantes,
con dos vasos de alfareria como en el Seminario 7:

L < a

U v

La materia de los vasos es diferente pero su vacio es idéntico.

Asi, en esta comparacion, el sujeto y el objeto son idénticos y diferentes. Este
razonamiento también podria ilustrarse con i, que relne dos niumeros enteros (+1
y -1) imposibles de multiplicar entre si para obtener -1.

El vacio que sefalaba utilizando los vasos hace que el sujeto, cuando se adelanta
hacia el espacio del préjimo, sufra él mismo el cimbronazo:

PROJIMO

8 < a

Cuando avanza sobre el otro en términos de goce, él mismo se fragmenta.

N

GOCE

8 < a

La pagina 826 de Ecrits trata este problema desde el &ngulo de la castracién: “(...)
La castracion hace del fantasma esta cadena flexible e inextendible a la vez por la
cual la detencidn del investimento objetal, que no puede sobrepasar ciertos limites
naturales, toma la funcidn trascendental de asegurar el goce del Otro que me pone
esa cadena en la Ley”.

En este terreno, y proponiendo un ejercicio de ficcidon, équé significaria para Sade
atravesar su fantasma? ¢Qué es el pase en las condiciones planteadas por el texto
de Sade? Y, sobre todo, équé seria el pase en la obra de Lacan si se hubiera
desarrollado a partir de ese texto y Kant con Sade?

De un lado del fantasma, el sujeto es otro, y por lo tanto traspasarlo llevaria al
asesinato (como posibilidad, no me refiero a que al eliminar esa identificacion el
sujeto mate a alguien). Eliminar la barrera del préjimo le da la gimnasia, el training
necesario como para poder matar. El préjimo no seria un obstaculo para él. Del otro
lado del fantasma, el sujeto es otro para si mismo. El vaciamiento de ese lugar
conduce al suicidio. Insisto en que no me refiero a que el sujeto deba suicidarse por
esto, pero podria hacerlo, seria capaz: la alteridad de su cuerpo quedaria reducida.

Se produce entonces algo que nos reenvia, o al menos nos recuerda, lo que Lacan
llamaba “fantasma colectivo” y definia por la conjuncién del cuerpo y la vida -la
base del principio de realidad-. Esta conjuncion se hace necesaria desde el
momento en que la vida es situada como una infeccidon que afecta al cuerpo, y no
como algo propio del cuerpo. Aqui, en la ficcion que propuse, el atravesamiento que
imaginé toca ese punto, en el otro lado de la esquizo, planteando un revés.

230



Y aqui me detengo: en el punto en que llegamos a la articulacion del fantasma
fundamental y el fantasma colectivo —hapax poco trabajado-. En cierta forma, y no
sé si ha sido tomado en los analisis de la obra de Sade, la Republica sadiana se
inscribe como una utopia. Podriamos, entonces, escribir otro prélogo a Sade con
esa idea, incluso un ensayo. Nos veriamos asi llevados a reanudar esta lectura.
Como decia Joyce, riverrun...

231



0
SADE, MI HERMANO

Dejando a un lado los tdopicos mas conocidos —que nos situarian en un lugar seguro
y preciso-, la salida del espejo a través de la presencia del hermanito (el
semejante), el drenaje de agresividad que esto comporta, y otros temas abordados
en La familia -el complejo de intrusidon, por ejemplo—, o en La agresividad en
psicoanalisis, propondria, al menos a los fines de este articulo, definir el lazo de
hermandad como lo que se constituye entre dos sujetos a partir de una exclusion
comun del goce. Asi, son hermanos aquellos que por llevar el mismo apellido se ven
privados del goce de la madre, en tanto es fulana de tal, y ese tal implica la
prohibicién. El genitivo indica que el deseo paterno y la prohibicidon coinciden. Un
deseo, en este caso, hace la ley. El apellido me indica con quien puedo y con quien
no puedo.

También sabemos de los hermanitos de analisis. Y quiza la definicion que propongo
pueda aclarar un poco las cosas. Esos hermanitos, ambos, dejan algo en el mismo
consultorio. Esta acepcion o aplicaciéon tal vez sea menos evidente. Pero,
recordemos que al menos, y entre otras cosas, se deja algun dinero alli. La funcion
de exclusion del goce, considerada en esta déptica, impone un grado de generalidad
que podria acercar fendmenos, datos donde no esta en juego de manera directa el
apellido. Pero los hermanos también se ven concernidos por la metonimia. Mar del
Plata y Miramar son ciudades hermanadas por ella tanto como Cacho y su hermana
Ursula. La metonimia implica una relacion de términos en presencia. Una relacion
sobre el eje sintagmatico, como dirian los linglistas. Cuando uno de ellos falta, el
otro lo convoca. Pero esta cuestién, apenas la extendemos un poco, desemboca en
el plus de gozar. Y no es nuestro objeto aqui. Digamos, no obstante, que es la otra
faz de la prohibicidon. Su cara positiva: el goce, para el ser parlante, se reduce a la
castracion. Si se quiere, al conjunto vacio. Y, por lo tanto, no se posee. Cacho y
Ursula tienen también, pues, algo en comin en materia de usufructo.

Pasemos ahora, si se nos permite el salto, a considerar los sistemas utdpicos. La
ciudad utopica -ya sea la Republica de Platén, la Ciudad del Sol, Oceana, o la
abadia de Theleme, imaginada por Rabelais en Gargantla y Pantagruel, hasta
aqguellas descriptas en los sistemas previos a los filésofos del socialismo utdépico, o
incluso hasta el Mundo Feliz de Aldous Huxley- se caracteriza por estar poblada de
hermanitos. De alli que en la mayor parte de ellas el tema del incesto haga
cuestion. Ya en Platén, que deja los nifos al cuidado de las autoridades de su
Republica desde pequefios —como en la mayoria de las utopias posteriores-, se
plantea el problema. Y seguira sin solucion a lo largo de los siglos. éComo
reconocerse hijo y evitar todo encuentro con el goce prohibido si no se porta mas
que el apellido de la Polis? En cuanto hijo de la ciudad, o todas las mujeres estan
prohibidas -y no es ese el caso- o ningunal. Los sistemas utdpicos en mayor o
menor medida tienden a abolir el patronimico y la funcién paterna. Quiza, en tren
de imaginar y transcribir un didlogo entre sus habitantes, dariamos con nombres
indigenas2. Se sabe la importancia y la influencia que tuvo el descubrimiento de
América entre los utopistas de los siglos XVI y XVII. El tema del buen salvaje es un
lugar comUn en esos siglos. Y esto llevd a importar el modelo jesuitico de las
reducciones indigenas del Paraguay (la Provincia Jesuitica del Paraguay, fundada en
1609). Voltaire y Montesquieu las tienen por comunidades ideales, son citadas
también por José de Maistre, por la Gazette Universelle. El Paraguay provee la

H Este articulo se encuentra publicado por primera vez en la revista: PSICOANALISIS Y EL
HOSPITAL, N© 32, afio 17, Octubre 2007. Posteriormente fue publicado en el facebook de
Carlos Faig el 30 de Septiembre de 2010.

232



bisagra que articula cuatro siglos de utopia y los preliminares de la revolucion
francesa. Créase o no.

También en estas reducciones comunitarias, el goce de los bienes es lo que resulta
prohibido y se trata de acallar y domesticar. La dimensién del deseo y el exceso es
penalizada y, sobre todo, sofrenada por la educacion. En cierta forma, los jesuitas
demostraron que es posible hacerlo. Pero siempre se crey6é que la ciudad utdpica
era capaz de producir un hombre nuevo, que seria feliz porque tendria a su alcance
todo lo que necesitaba. Y, entonces, los hermanos no desearian otra cosa.

El divino Marqués, contemporaneo de la revolucién de 1789, propuso también, a mi
entender, una construccidn utdpica. En la Republica sadiana, en particular; pero,
asimismo, en la descripcion de los conventos amurallados, habitados por seres
hermanados en sus practicas religiosamente execrables y rigurosamente libidinales.
La obra de Sade se ajusta bastante bien a la tradicion de la obra utodpica: un
espacio cerrado y ajeno al mundo, carencia de figura paterna, el problema del
incesto cada tanto en primer plano, el adoctrinamiento de la victima y del lector
avido. Es lo que le reporté a Sade serias dificultades con los revolucionarios de su
época, que no querian oir hablar de esos temas. Y que ya estaban situados mas alla
de la novela utdpica y todas sus variantes. La obra de Peter Brook, Marat-Sade,
ilustra algunos de esos puntos. Y, por supuesto, el film de Peter Weir. Si Sade
pertenece a la tradicién utopica, se podria afirmar, exagerando un poco, que es la
Gltima y tardia obra de esta corriente. El utopismo habia recogido ciertos aspectos
de las corrientes milenaristas. Aunque con notables diferencias, por ejemplo en lo
que respecta al tema del padre3, ambos movimientos se ligan en cuanto a la
esperanza. El milenarismo, desde Moisés hasta nuestros dias (si es que aun quedan
milenaristas), avizora una eternidad de vida en estado de beatitud y gracia. La
utopia se liga también a ese futuro anhelado. Esperanzadas, las dos corrientes
reprimen tanto como les es posible el deseo. Y sus habitantes estan conformados y
adoctrinados para eso. Lo dejan mas alld. Donde se constituye y es mejor que
permanezca hasta que suenen las trompetas de los querubines. Por eso, hay que
aprender a desconfiar de la esperanza. Y no tener demasiadas. Pero Sade viene
aqui a realizar la espera. Y en eso es el vértice preciso, no del milenarismo, pero si,
como dijimos, de la utopia. Ve la oportunidad... Se puede escribir otro prdlogo a
Sade con esta idea, un ensayo. No porque el de Lacan, y muchos otros, no estén
bien hechos. Sin duda el texto de Lacan es excelente. Aunque no sea facil advertir
que es un prologo. No obstante los cientos de ensayos que se han escrito sobre
Sade, hemos agregado aqui rapidamente, por nuestra cuenta y riesgo, la forma en
que se inserta en la novela y la obra literaria en general, en la historia incluso.

En cuanto a esta Ultima, Sade entrevid que estda hecha para proveernos un sentido,
cuando no tiene ninguno. La ficcion de goce que inyecta su obra esta justamente
alli como un no-sentido4. En una de sus caras tiene una funcién positiva: el goce.
En otra, es pura critica. Es una burla dirigida a los revolucionarios franceses.
También en esto sigue la via de muchas utopias. Sade tiene su costado irénico. Y
no se equivocaba. A poco andar, la revolucion gira, vuelve sobre si misma, como
suele ocurrir. La Conspiracion de los Iguales reacciona a la “traicion” de la
revolucion, es decir, muestra su verdadera naturaleza. Dar la vuelta. Y, por
supuesto, fracasa.

En cuanto a la tradicion literaria, y considerando que dijimos antes que los
hermanos se definen por la privacion de un goce, en Sade hallamos que esa
exclusion se deniega. Y esto lo particulariza con relaciéon a las utopias. A primera
vista, no hay ninguna interdiccion. Se pretende que nada esta prohibido. En el caso
de las utopias el goce se reduce al minimo y el apellido se quiere comun a todos,
como era de esperar. En Sade, en cambio, el apellido desaparece y el goce se
presenta en todo su esplendor, se magnifica. Los hermanos sadianos se filian, en

233



todo caso, en los puntos suspensivos. Sade privilegia asi el lugar por sobre el
elemento. El lugar del apellido por sobre el apellido de tal o cual. Por el lado del
sexo hallamos el mismo mecanismo. El lugar del goce queda subrayado —el abismo
gue se abre alli- y el elemento (la madre, para el caso) pierde trascendencia. Ese
espacio5, o0 mejor ese no-espacio, que ocupaban las utopias y los movimientos que
desencadenaron, reproduce, duplica en el terreno de la representacion el punto en
el que la vida social, los intercambios, no tienen sentido. Un punto cero; un agujero
en la estructura social. Es el lugar del goce, como dijimos. La representacion de ese
agujero (y el desplazamiento que esto comporta) se halla lejanamente
emparentada con lo que Sartre llamaba lo practico-inerte, para poner un ejemplo.
Hoy la vemos desplegarse en un término distinto: el imaginario colectivo6. Por
supuesto, este término periodistico no tiene en primera instancia nada que ver con
las utopias. Pero esta cerca del lugar que ocuparon. Porque las utopias fueron en su
momento parte sustantiva del “imaginario colectivo”. En tanto lectores andnimos
somos hermanos de Sade. (Solo que deberiamos leerlo en publico. Evitaria todo
tipo de tentaciones y el incesto fraterno.) El orificio corporal resulta taponado por el
lenguaje -Lacan cabe por entero en esta reflexion-. El punto que asi se obtiene es
el nudo borromeano en su mas simple definicién y en funciones. La creacién de una
nueva zona erogena -la empresa sadiana, entiendo, se define en gran parte por
esa mira y en ese ejercicio—, siempre en suspenso, resuena al unisono con la
sustitucion del apellido por los tres puntos. El lenguaje derrapa sobre el sexo. Una
zona erdgena inexistente y sustituida al cuerpo hace pendant con el lugar vacio del
apellido. Las figuras sadianas, entonces, completando los registros, proveen las
imagenes que permiten que el cuerpo subsista. En el tocador sadiano todo vale,
pero el coito normal (el asi llamado “obrero” o “jesuitico”) es un tanto mal visto.
Los hermanos lo visitan poco.

Notas

1. Al parecer, Unicamente La nueva Atlantida de Francis Bacon y algunas utopias puritanas
admiten a la familia como la base de la sociedad, como su célula primaria.

2. Los Yahoos, tal la pagina de Internet, es la designacién de una raza provista por la pluma
de Jonathan Swift. Pero este autor, en 1726, ya no apela al buen salvaje: los Yahoos que
encuentra Gulliver son hombres que al regresar al estado de naturaleza empeoraron
notablemente. Son malos, perversos y practican todos los vicios.

3. Cf. Jean Servier, Historia de la utopia, Monte Avila, Caracas, 1969, pp. 251-259.

4. Quiza Sade vislumbré que la imposibilidad del goce no se debe a la interdiccion del goce
de la madre, que esta alli en trompe-I'oeil. El goce es imposible y la prohibicidn no hace otra
cosa que articularlo. Asi, la prohibicion del incesto en nuestra familia conyugal es la forma
historica que ha tomado la imposibilidad que afecta al goce en su estructura.

5. Otra cuestion hace al espacio de la Republica sadiana, y también y en general al de las
ciudades utdpicas. Que estén fuera de lugar, fuera del espacio y del tiempo, resuelve el tema
demasiado rapido. La utopia es uno de los aspectos que, segun creo, puede tomar el espacio
(o el n‘espace, como decia Lacan) donde se unirian intensidén y extension —para situar todo
esto en términos mas proximos al psicoanalisis y mas conocidos, cf. Proposition-, donde
convergen real y realidad, el fantasma (el goce sadiano) y el fantasma colectivo (ese hapax
de Lacan que se sustituye al principio de realidad), Sade y Marat (los revolucionarios
franceses afectos al buen sentido).

6. Resulta interesante precisar el origen de la expresion. Por un lado, una parte de este cuasi
sintagma congelado, “el imaginario”, proviene de la teoria de los registros de Lacan. Pero
también tiene resonancias un poco mas lejanas en Sartre (La imaginacién, Lo imaginario). La
otra parte de la expresion, “colectivo”, también podria hallarse apadrinada por Sartre: los
colectivos y lo practico-inerte. Lacan, se recordara, influyd en Althusser y algunos de sus
discipulos (Alain Badiou, Balibar, etc.), y, por alli, en el desarrollo de la teoria de la ideologia,
que utilizd el registro imaginario, el tema del semblant, etc. Pero, por otro lado muy
diferente, el término viene a cubrir el descrédito en que cayd desde hace afios la idea
jungiana de inconsciente colectivo. Economiza, pues, la referencia a Jung —entre nosotros,
lacanianos como somos, impresentable-, permitiendo a la vez mantener la idea de forma
implicita. La doxa nunca abandond por completo la creencia en la existencia de un
inconsciente colectivo: es el objeto que resuena cuando se invoca a la opinién publica.
Asimismo, sospecho que el grupo Tel Quel (piénsese en la “intertextualidad”) tuvo alguna

234



influencia en la construccion de esta expresion light. De uso diario y multidisciplinaria,
verdadero comodin, ya encontrara quien le dé su merecido.

235



VII. FREUDIANAS



LA VIA DE FREUD"

Paradoja de la resistencia (Psicoterapia de la histeria): si el sujeto sabe de
qué se resiste —la resistencia es intrapsiquica— conoce su inconsciente, por tanto
estos contenidos no son inconscientes y no se resiste.

Paradoja del proceso primario y secundario (Proyecto): La necesidad de la
vida del proceso primario solo se satisface en el proceso secundario; por lo tanto no
pertenece por completo al proceso primario, no es urgente y admite la conducta de
rodeo (el entrecruzamiento entre principio de realidad y principio del placer es
formulable en términos de una paradoja similar).

Paradoja del trauma (Proyecto): Si la eficacia del trauma depende de un
segundo trauma -como observd Lévi-Straussl-, el primer trauma no es traumatico;
no hay trauma.

Paradoja del placer preliminar (Tres ensayos; El problema econémico del
masoquismo): Si toda satisfaccion supone una descarga y la subida de tension es
placentera, en la acumulacidn progresiva de tensidon hay descarga.

Paradoja del deseo y la ley (Sobre una degradacion general de la vida
erdtica; El malestar en la cultura): Si la prohibicion le da objeto al deseo y se
desea la prohibicion, entonces se desea desear (neurosis) y, por tanto, no se
desea.

Paradoja del Padre Muerto (Totem y tabu): La muerte del padre lo hace
inmortal, por tanto no hay tal Padre Muerto.

Paradoja de la contracatexia (La represion): Si la represion primaria funda al
inconsciente, el contenido al que apunta la contracatexia nunca pudo haber estado
alli; se deduce que no hay contracatexia.

Paradoja de la pulsiéon de muerte (Mas alla del principio del placer): 1) En el
sentido bioldgico: lo que esta destinado a preservar la vida no sélo no la preserva
sino que lleva a la muerte; 2) considerando que en el inconsciente no hay
negacién: la pulsibn de muerte afirmaria la vida. (Estas paradojas son
contradictorias entre si.)

Paradoja del superyo (El yo y el ello; El malestar en Ila cultura): Cuanto mas
se satisface al superyd, mas severidad reclama y por lo tanto se encuentra mas
insatisfecho.

Paradoja de la castracion (La organizacion genital infantil; El final del
complejo de Edipo): La castracion erige la virilidad.

Paradoja de la fase falica (idem ant.): A la mujer le falta lo que nunca tuvo (al
hombre también).

Paradoja de la confirmacion de la interpretacién ante la negaciéon (La
negacion): Si el paciente dice que no a una interpretacién dice que si. (Cf. El

H Este articulo aparece por primera vez en: “IV. FREUDIANAS”, “Paradojas y errores de
Freud”, p. 117, en su libro, "REFUTACIONES EN PSICOANALISIS”, Alfasi Ediciones, Buenos
Aires 30 de septiembre de 1988. Posteriormente fue publicado en:
http://trialectica.blogspot.com/, Agosto de 2010.

237



concepto de afirmacién primordial en el texto citado, su primordialidad se refiere a
que es anterior a la oposicién si/no.)

Paradoja del analisis finito e infinito (Andlisis terminable e interminable):
El anadlisis termina cuando se vuelve interminable.

El conjunto de paradojas que hemos recopilado resume mas o menos por completo
la ensefianza de Freud. En efecto, la paradoja del Padre Muerto cubre el desarrollo
mitico de Freud (Edipo, Moisés, Totem y tabu, algunas notas sueltas en Psicologia
de las masas, etc.); las paradojas del placer preliminar, del proceso primario y
secundario, y del trauma, cubren una buena parte del aspecto econdmico de la
metapsicologia; las paradojas de la resistencia y la contracatexia dan cuenta de la
primera topica; en cuanto a las del superyd y la pulsion de muerte, refieren a la
segunda tdpica; la paradoja de la fase falica y aquella del deseo y la ley cubren el
espectro del complejo de Edipo; por ultimo, la paradoja del final del analisis refiere
a la técnica y la teoria de la transferencia. No es pues nada exagerado decir que el
fondo teodrico de la obra de Freud es un conjunto heterdclito de paradojas.

éPor qué se presentan las cosas de este modo? El edificio tedrico de Russell
termina, por cierto, en una paradoja. No obstante, intenta no reposar en ella v,
ademas, no hay mas que una; puesto que también llama la atencién que las
paradojas en Freud no se reduzcan a una y que, al contrario, se multipliquen2.

¢A qué vienen tantas paradojas? Resumamoslas: Freud ha caminado la via de una
ensefianza que no se ensefia. Esto demuestra que el objeto, como sostenia Lacan,
se presenta siempre mal. “Las matematicas sirven para corregir el objeto.

Es un hecho que las matematicas corrigen; y lo que corrigen es el objeto mismo.
De alli mi reduccién del psicoanalisis a la teoria de conjuntos”3.

Notas

1. Lévi-Strauss, Antropologia estructural, Eudeba, Buenos Aires, 1968 (52 ed., 1973), p.
208.

2. Podemos sefalar también un conjunto no menos heterdclito de errores: en el proyecto de
fundar una energética psiquica, écomo justificar la equivalencia estimulo/respuesta; la
identificacion de Eros y Uno; la confusion entre el mundo inanimado y la muerte; la
comunicacién de inconscientes; la identificacion parcial entre suefio y psicosis; el ultimo
modelo del capitulo VII de Interpretacién de los suefios no da cuenta del rebus, es circular y
no lineal; la teoria de la experiencia de satisfaccion y la alucinacion no distinguen necesidad
de deseo; la conexidn automatica entre homosexualidad y paranoia; el concepto de
“representacion de cosa” para dar alteridad al inconsciente; la renuncia al principio del placer
por “la amarga experiencia de la vida” supone que ya hay principio de realidad en el aparato,
o bien que hay una esfera libre de conflictos; una serie de desarrollos de apoyatura
bioldgica; por ejemplo, la miccidn apuntala la pulsién genital en la mujer; la repeticion como
actuacion (en Recuerdo, repeticion y elaboracién); la confusion técnica entre intencién vy
deseo inconsciente en el caso de homosexualidad femenina (y también en el segundo suefio
de Dora); la referencia insostenible a Sellin en la reinterpretacion de la historia biblica de
Moisés; igualmente, el término milano en la interpretacion biografica de Leonardo; toda la
elucubracidon mitica, desde Edipo hasta Moisés; una serie de reduccionismos -que Freud
inaugura-: la explicacion de la cuestién judia por la marca de circuncisidn, el sitio de Jérico,
diversas referencias mitoldgicas, teoldgicas e histéricas; una serie de términos
perfectamente confusos: yo ideal/ideal del yo; la Verwerfung que opera en la perversion y
también en la psicosis del Hombre de los lobos; sublimacién/formacion reactiva; extractos de
la teoria de la angustia dificilmente compatibles; etc. Ademas, podemos mencionar una lista
de refutaciones de Lacan mas especifica: “Freud preserva un padre todo amor, enmascara la
castracion del padre”; “Freud abandona en el goce femenino”; “Para Freud no hay goce mas
perfecto que el orgasmo masculino”; “Freud confunde objeto y falta a nivel de la
satisfaccion”; la refutacion de la clinica freudiana en el seminario X; el caracter insostenible
del concepto de representacidon inconsciente; “el masoquismo primario es puro camelo”; la

238



eleccion de la tragedia de Edipo —en lugar de una comedia— para dar una base al
psicoanalisis; etc. Veamos para concluir una lista que resulta de Proposicion: Freud quiso asi
a la sociedad analitica; la identificacién al analista y al padre idealizado; el Edipo como punto
de dispersion del psicoanalisis en lo simbdlico y figura del encubrimiento del deseo del
analista. Pero hay todavia una observacién de Lacan que debe agregarse a esta lista: “(...)
Freud es un catdlico timido, prudente. Hizo pasar por alli (el catolicismo) una corriente de
aire fresco; pero, al fin de cuentas, su aporte obedece al mismo principio, como se ve en E/
malestar en la cultura: vuelve simplemente al hecho de que hay algo que va mal” (cf.
Analytica n° 4, suplemento de la revista Ornicar?, Lyse, Paris, p. 17).

3. J. Lacan, Lacan pour Vincennes, en Ornicar? n°® 17/18, Navarin, Paris, 1979, p. 278.

239



EL RANGO FREUDOKLEINIANO"

Una comparacidén entre la referencia clinica freudiana en los seminarios IV y X
muestra que el freudismo inicial de Lacan deja paso a una critica severa. En Las
relaciones de objeto y las estructuras freudianas (tal el titulo completo de aquella
época) se trataba, ante todo, de permanecer en la ortodoxia, de leer a Freud a la
letra. La consigna, en aquel entonces, era el retorno a Freud.

En el seminario IV, la aplicacion del esquema L sobre la clinica freudiana imponia
algunas observaciones pero no conllevaba criticas sustantivas. En cambio, en el
seminario X Lacan intenta correr la roca de la castracién -y lo consigue-, dando un
buen salto sobre Freud.

Lacan ubica la clinica freudiana en términos de una posicion diacrénica del analista,
relativamente cercana a la demanda. Freud -en esta perspectiva- estaria
capacitado para advertir las diversas posiciones que se ve llevado a ocupar en el
transcurso de una cura, pero ignoraria su factor comun. No hay, en Freud, ninguna
aproximacion al fantasma fundamental. Tampoco pueden hallarse en su obra
huelas de la posicion sincrénica del analista. Y esto ocurre en la medida en que
Freud no cae de su posicién de Otro, o de sujeto supuesto saber.

Alli se halla toda la diferencia entre el objeto (a) y e objeto parcial. En tanto no
haya caida del Otro, el objeto sera parcial y quedara ligado a la demanda (porque
hay Otro, es decir, porque el lenguaje continda alli nombrando al objeto).

Veamos brevemente el planteo inicial del seminario La angustia; en la séptima
leccidn Lacan plantea lo siguiente: “Creo que este analisis de la funcién del analista
como espacio del campo del objeto parcial es precisamente aquello ante lo cual,
desde el punto de vista analitico, nos detuvo Freud en su articulo Analisis
terminable e interminable; y si se parte de la idea de que el limite de Freud fue -
aparece en todas sus observaciones- la no apercepcion de lo que efectivamente
habia que analizar en la relacion sincronica del analizando con el analista, con
respecto a la funcion del objeto parcial, veremos en ellos el resorte mismo de su
fracaso (...) y veremos, sobre todo, por qué Freud nos designa en la angustia de
castracion lo que él llama el limite del analisis, precisamente en la medida en que el
mismo resultaba para su analizando el asiento, el lugar de ese objeto parcial”1.

Observemos, si se nos permite intercalar esta digresion, que el seminario no dice
por qué se produce el detenimiento frente a la angustia del lado del paciente. Todo
el desarrollo concierne al Otro.

Si nos referimos a Subversion del sujeto, para ponernos sobre la pista del
problema, encontramos una respuesta directa: “Lo que el neurdtico no quiere, y lo
que rechaza con encarnizamiento hasta el fin del analisis, es sacrificar su castracion
al goce del Otro, dejandola servir para ello. Y desde luego no se equivoca (...), épor
qué sacrificaria su diferencia (todo pero no eso) al goce de un Otro que, no lo
olvidemos, no existe? Si, pero si por azar existiera, gozaria de ella. Y esto es lo que
el neurdtico no quiere. Pues se figura que el Otro demanda su castracion”2.

El neurdtico tiene razén cuando rehlsa su castracion: mientras que el Otro subsista
como tal su ofrecimiento seria vano.

H Este articulo aparece por primera vez en: “IV. FREUDIANAS”, p. 121, en su libro,

“REFUTACIONES EN PSICOANALISIS”, Alfasi Ediciones, Buenos Aires 30 de septiembre de
1988. Posteriormente fue publicado en: http://trialectica.blogspot.com/, en Agosto de 2010.

240



Se entiende asi que Lacan haya dejado en blanco el tema desde el punto de vista
del paciente: hay un sélo problema susceptible de ser abordado en dos épticas. En
verdad, el problema se inicia cuando en la leccidn inaugural del seminario Lacan se
pregunta si la angustia del paciente y la del analista son sdlo una. Pregunta que,
también en apariencia, queda sin respuesta.

Si Lacan se compara con un equilibrista3, la exposicion se encuentra un tanto
deshilvanada. Lacan parece haber comenzado a dictar el seminario X sin haber
resuelto ciertos temas -y especialmente algunos de los esquemas que utiliza alli-.
Esto ocurre durante las primeras diez o quince lecciones. Por ejemplo, la division de
A por S y la cuenta que resulta se presenta en las primeras doce lecciones bajo una
forma incorrecta:

A S goce
$ al angustia
a deseo

El objeto (a) no puede llenar, en esta division, la doble funcidn de resto —por donde
se liga a la angustia- y de causa -en el fantasma, ligandose al deseo-. La
construccién no es apta para presentar a la angustia en una posiciéon intermedia
entre goce y deseo.

Sea como sea y dejando de lado esta aclaracién, en la séptima leccion del
seminario Lacan enuncia lo que permite desplazar el limite freudiano pero omite
enunciar -y lo salta un poco a sabiendas- que Freud queda, desde entonces, mas
cerca de Klein que de Lacan.

Un planteo técnico de esta naturaleza, en tanto muestra el caracter irreductible con
que se instala en Freud la demanda, estd muy cerca de la envidia primaria (nucleo
duro del inconsciente kleiniano) y un tanto alejado del atravesamiento del
fantasma (en buen lacanismo).

La persistencia de la aporia freudiana -sostenerse como Otro al fin del analisis-
produce la RTN, el analisis interminable, fomenta la angustia, pero sobre todo
subraya la existencia de la envidia tanto mds inconsciente cuanto mas avanza en
circulos el andlisis. La envidia primaria es la continuacién logica y natural de la
teoria y la técnica de Freud. En otro sentido, pero siempre en torno del mismo
problema, se ve la continuidad existente entre la obra de Freud y el objeto parcial
en el sentido kleiniano. Ninguno de esos dos objetos -el de Freud, por dificil que sea
aislarlo teéricamente, y el de Klein- implica la caida del saber y ambos permanecen
ligados a la demanda. Ni en Freud ni en Klein el saber funciona en un horizonte
sexual. Se dird que esto obedece a razones distintas; pero, en cualquier caso, el
Edipo temprano y las posiciones no son inasimilables a Freud.

El equivoco principal que impide poner al derecho todas estas consideraciones ha
sido, y es, el freudolacanismo. Un cierto aparato de lectura capaz de enajenar -no
le falta potencia- la teoria de Freud por la simple suposicion -un axioma, casi- de
que su coherencia se halla sélo en Lacan. La coherencia de Freud -segun el
freudolacanismo- estd en otra parte que en si mismo. En ese atril Freud puede
llegar a decir cualquier cosa.

Enajenacion por enajenacion, esta lectura metaférica es factible también —épor qué
no habria de serlo?- desde Klein.

Asi es que Klein y sus discipulos leyeron a Freud minuciosamente y durante afos,
en un trabajo de amanuenses. Debieron inventar las posiciones para dar coherencia

241



a ciertos enunciados teodricos de Freud que sin ellas resultan perfectamente
ininteligibles. Esta lectura es tan sorprendente y rigurosa que se puede llegar a
encontrar, por ejemplo, que da sentido a detalles que de otro modo serian triviales:
cuando Freud se refiere al nifio ante la visién de la ubre de la vaca, por la posicion
de esta Ultima, estaba anticipando la ecuacidon seno-pene. Y en esa misma linea,
équién se atreveria a negar que el analisis de Leonardo nos entregue una figura
combinada? El buitre se halla entre las ropas de la Virgen pero es bien dificil verlo.
Freud, sin duda, se referia alli a otra cosa.

Por ultimo, ¢habra que creer en Totem y tabu y la filogénesis? éNos negaremos, en
nuestra necedad, a aceptar que es una metafora que expresa el Edipo temprano?
Freud disponia de ese concepto por anticipado, antes del alba.

Que Freud sea, hoy, mas kleiniano que lacaniano no tiene ninguna importancia.
Pero si se demuestra que los enunciados de Lacan ya estaban en Freud, la peticidn
de principio engendrada por ese sostenimiento pernicioso del saber seria explosiva.
Y si se pretende que entre los dos hacen uno -Lacan es el retorno de lo reprimido
de Freud, Lacan enuncia lo que falta en Freud (el significante), existe un corpus
freudolacaniano, etc.-, si Lacan aporta la verdad de Freud, la vocacidn positivista de
la lectura se denuncia por si misma.

Notas

1. J. Lacan, seminario X, leccion del 9 de enero de 1963 (inédito).
2. Jacques Lacan, Ecrits, Seuil, Paris, 1966, p. 826.

3. Seminario X, leccién del 14-11-62.

242



VIII. LACANTANAS



LACAN OBSERVADO POR UN CORRECTOR DE ESTILO"

"Los dos puntos abren, segun Karl Kraus, la boca: iAy del
escritor que no sepa saciarlal!”
Signos de puntuacién, Theodor Adorno

Segun una divulgada definicion, el matema es lo que de una lengua a otra no se
traduce, tanto en los manuales de l6gica como en los escritos de Lacan.

Los signos de puntuacion tampoco se traducen (al menos no habitualmente).
Los dos puntos /:/ no se traducen.
Lacan los ha transmitido muy satisfactoriamente.

Quiza con el correr de los siglos el uso de los dos puntos que hace Lacan ingrese en
esa categoria bizarra y asistematica de “Las famosas referencias de estilo”. Las
trece preposiciones seguidas que se hallan en el Quijote; el “Pero” con el que Kant
abre un capitulo de Critica de la razén pura pareciendo objetar todo lo anterior; los
paréntesis insistentes que Borges utilizd para traducir Las palmeras salvajes de
William Faulkner, aduciendo que se entendian bien con el castellano; los signos de
admiracion en su vertiginosa multiplicacion durante la hiperinflacion alemana de
preguerra; etc.

El uso masivo e indiscriminado de los dos puntos es frecuente en Lacan y pasoé
inadvertidamente a sus discipulos.

Veamos un primer ejemplo. En las paginas 541-542 de Ecrits encontramos seis dos
puntos consecutivos en una sola oracién. Es la siguiente: “Que Freud, dans son
essai d’interprétation du cas du président Schreber, qu’on lit mal a le réduire aux
rabachages qui ont suivi, imploie la forme d’une deduction grammaticale pour y
présenter l'aiguillage de la relation a I'autre dans la psychose: soit les différents
moyens de nier la proposition: Je I’'aime, donc il s’ensuit, que ce jugement négatif
se structure en deux temps: le premier, le renversement de la valeur du verbe: Je
le hais, ou d’inversion du genre de l'agent ou de l'objet: ce n’est moi, ou bien ce
n’est lui, c’est elle (ou inversement), -les problémes logiques formellement
impliqués dans cette déduction ne retiennent personne”.

Es posible que estos seis dos puntos constituyan una marca mundial. (Los
“problemas formalmente implicados” en este parrafo, al hacerlo objeto de un
analisis sintactico, son tantos y esta tan mal construida la frase que nos llevaria
mucho esfuerzo vano criticarla.)

En nuestra revision de estilo hemos encontrado varios cinco dos puntos
consecutivos que empatan el segundo lugar. En el texto Sobre la teoria del
simbolismo leemos: “Alors que la conception de Freud, élaborée y parue en 1915
dans l'Internationale Zeitschrift, dans les trois articles sur: les pulsions et leurs
avatars, sur: le refoulement et sur: l'inconscient, ne laisse aucune ambigiité sur ce

H Este articulo aparece publicado por primera vez bajo el titulo de: “La transmision, dos
puntos (Lacan leido por un corrector de estilo)”, en: “I. EL PASE DIAGONAL”, p. 11, de su
libro libro: “Refutaciones en Psicoanalisis”, Alfasi Ediciones, Buenos Aires, 30 de Septiembre
de 1988. Posteriormente fue publicado -bajo el titulo actual-, en:
http://trialectica.blogspot.com/, en Agosto de 2010.

244



sujet: c’est le signifiant qui est refoulé, car il n’y a pas d’autre sens a donner dans
ces textes au mot: Vorstellungsreprasentanz”.

La construcciéon de este parrafo, hay que decirlo, es horrible. La palabra sobre (sur)
se repite cuatro veces en tres lineas dando lugar a un error de estilo primitivo. La
enumeracion de titulos de Freud, que sigue al sur, no se entiende.

No se nombra el titulo del articulo -que deberia ir con mayuscula en su letra inicial
y en bastardilla-, ni tampoco parece hacer referencia a su objeto o contenido -
porque en definitiva se nombra al titulo-. éPor qué no decir, mas comodamente:
“(...) en los tres articulos sobre: Las pulsiones y sus destinos, La represion y Lo
inconsciente?”

La cuarta vez que aparecen dos puntos en esta oracion el uso esta justificado, pero
el masivo empleo anterior lo contamina. En cuanto al quinto empleo, entre *mot” y
“Vorstellungsreprdsentanz” no va ni siquiera una coma.

En La ciencia y la verdad (Ecrits, p. 860) encontramos también cinco empleos
consecutivos; “De sorte que trop savent que les bornes: mentales certainement, la
faiblesse de pensée: presumable, le discours effectif: un peu cotton de I'homme de
science (ce qui est encore différent) viennent a lester ces constructions, non
dépourvues sans doute d’objetivité, mais qui n’interessent la science que pour
autant qu’elles n‘apportent: rien sur le magicien par exemple et peu sur la magie, si
quelque chose sur leurs traces, encore ces traces sontelles de I'un o de l'autre,
puisque ce n’est pas Lévy-Bruhl qui les a tracées, -alors que le bilan dans l'autre
cas est plus sévere: il ne nous apporte rien sur lenfant, peu sur son
developpement...”

Con muy buen criterio el traductor castellano, Tomas Segovia, ignord los cuatro
primeros empleos en su version, mejorando notablemente el texto. Estos cuatro
empleos son equivalentes a la funcion gramatical de la coma y, por lo tanto,
resultan injustificados.

Sefialemos, para concluir la revisién de Ecrits, que Lacan utiliza en unas diez
oportunidades los dos puntos tres veces consecutivas; unas sesenta veces hallamos
oraciones con dos empleos consecutivos; y existen algunos parrafos con cuatro
empleos de ese signo de puntuacién. Una proporcion alta de estos usos (aun
considerando que la utilizacién gramatical en la lengua francesa es un poco mas
permisiva que en castellano) es incorrecta, agramatical.

Estadisticamente la posibilidad de hallar una construccion incorrecta (en el sentido
qgue venimos viendo), segln nuestra estimacion, abriendo los Ecrits al azar (por
ejemplo, colocando sus cheques en blanco frente a un ventilador), es del ocho por
ciento.

Los dos puntos son cdmodos y practicos, quizd, cuando se pasa del lenguaje
hablado al escrito. Son Utiles para desgrabar una clase, una conferencia. iHay
tantos articulos que han sido inicialmente clases de grupo-de-estudio! Muchos de
los escritos de Lacan, se sabe, resultaron de resumir un seminario o un conjunto de
clases. Existe algo en el tono y la distancia entre las frases que sugiere, en el
habla, una conexién de implicacion o consecuencia entre determinadas ideas y que
los dos puntos traducen como una aposicion explicativa (es una de sus funciones
gramaticales).

No obstante, hay que observar el tono de anunciacion que adquiere el texto cuando
se emplean los dos puntos tan asiduamente. El texto de Lacan, parece, con ese

245



aditamento, informar al lector permanentemente de su vocacién de incorporar al
discurso: “Lo aprehendi, es mio y lo diré ahora o cuando quiera”.

De manera aun mas sutil y encubierta, el texto se presenta como maestro de
ceremonias: “Anuncio que voy a decir lo que sigue”. Y aqui se trata del angel de
Lacan -para hablar como se habla en los medios-. Esta dimensidn, como se aprecia,
converge con la recomendacién técnica de Lacan: repetir a los pacientes lo que han
dicho. Los dos puntos suelen seguirse de comillas.

Por ultimo, un tal uso de los dos puntos imita a la asociacién libre por su efecto de

yuxtaposicién o de aposicidon. En este sentido, tal vez sea un vicio de los analistas,
una deformacion profesional que afecta a su performance linglistica.

246



TRES FANTASIAS DE ESTUDIANTE (MIENTRAS CURSA LA MATERIA)Ij

La sintesis entre dos sistemas, entre dos autores, la transliteracion o la simple
traduccion de uno a otro, es en ocasiones un proyecto tedrico, un programa ideal
de estudios, y con frecuencia una fantasia, comin en muchos estudiantes de
psicologia. Se sabe que en una época constituyd el horizonte trazado por el
positivismo, y que éste tuvo mucha influencia en la organizacion de nuestra
universidad. Cabe pues esperar que los profesores aun hoy se regocijen haciendo
Uno y buscando el arbol unanime del saber den el ejemplo.

Veremos aqui tres de esos intentos de sintesis y su equivalencia, esperamos
demostrarlo, en tres fantasias.

a) Aun cuando el Ser, larvadamente negado en la historia de la metafisica, quiera
emparentarse al inconsciente, la poesia y la verdad en Heidegger nos recuerden un
titulo de Lacan, y el Ser-para-la-muerte tenga resonancias obvias, no obstante todo
esto, existe un obstaculo insalvable para sintetizar estos dos sistemas.

Un vistazo a la buena distancia, sobrevolando la obra de Heidegger, muestra que su
tema central se vincula intimamente con una idea y una lectura de la historia de la
filosofia. No so6lo hay en esta obra una investigacién sobre el |éxico de los antiguos
griegos sino una concepcién acabada de la historia de la filosofia. Podria sostenerse
que esto ocurre con muchos de los grandes sistemas filosoficos; también ocurre en
Hegel, o en Kant, y ya habia comenzado en Platon. En cierta forma es el handicap
que tiene un filésofo: apenas esboza su obra dispone de unos cientos de paginas ya
escritas y que resultan de revisar las posiciones anteriores de otros filésofos a partir
de las nuevas ideas. Sin embargo, en Heidegger la lectura de la tradicién filosofica
es macroscopica y esta integrada a su sistema al punto de que podria permanecer
implicita.

Veamos en qué consiste la novedad heideggeriana. El enfoque de Heidegger, segln
las mas simples explicaciones que los profesores de filosofia nos proporcionan,
tiene un eje central en el paso cartesiano, pivotea en torno de la transformacién de
la ontologia en gnoseologia. Esquematicemos al extremo: desde un mundo en el
que sujeto y objeto se hallan insertos, y donde la pregunta refiere al Ser, con
Descartes se gira a un esquema donde sujeto y objeto ya no se encuentran
incluidos, se enfrentan. Es necesario justificar desde entonces el tipo de
aprehension que hara el sujeto del objeto (racionalismo), o la impronta que este
Gltimo deja en el sujeto (el empirismo), o su interrelacion (la dialéctica). La
pregunta central de la filosofia deviene gnoseoldgica.

Nace la epistemologia. Malebranche, Spinoza, Leibniz, los sistemas
representacionistas, van a dar a su turno respuesta a esta pregunta. A comienzos
del siglo XX, Heidegger recusa esta pregunta y retrae los términos a un estado
anterior. Sujeto y objeto son sélo ramas de un arbol, cuyo tronco, obviamente, es
el Ser. Alli radica la importancia de este pensador en la historia del pensamiento
occidental.

El problema no es ya como se las arreglan los postcartesianos, nosotros, para saltar
de una a otra rama del arbol. Heidegger nos hace presente el tronco comun de
sujeto y objeto. Asi nos muestra también y en un mismo movimiento que el

" Este texto apareci6 por primera vez en: www.ppba.org.ar/, el Miércoles 1 de Agosto

de 2007. Posteriormente fue retirado de dicho espacio y publicado en:
http://trialectica.blogspot.com/, en Agosto de 2010.

247



problema del conocimiento es secundario, si no falso, y que la metafisica introdujo
una desviacion decisiva en la historia del pensamiento occidental.

En un ejemplo: si el Ser es la pantalla en la que se proyecta la pelicula, el sujeto y
el objeto son el film mismo. Nos olvidamos del Ser porque la pelicula nos hipnotiza,
nos distrae. Para ver el blanco de la pantalla, que siempre se sustrae, hay que
recurrir a algun tipo de estratagema, un analisis sutil: ya sea el Ser-para-la-
muerte, la angustia, o los “existenciarios” —categorias destinadas a analizar ese Ser
tan particular, el Dasein, que se pregunta por el Ser- en general. Algo que nos
saque de los contenidos del film y nos permita ver la pantalla blanca y desnuda.
Nos veriamos entonces arrojados al mundo. En un plano filosofico aprehenderiamos
que la metafisica es la obstinada confusion del Ser y el ente, de la pantalla y la
imagen.

Veamos aun otro ejemplo mas actual: el homo sacer, la vida desnuda. Ese
concepto de Agamben describe un estado del hombre que debe su caracter sagrado
al vinculo que mantiene con el vacio del Ser. El concepto forma parte por esto de
un conjunto de problemas equivalente al que introduce el tema del Ser y podria
considerarse una tematizacidn, con sélo extender la investigacion etimoldgica sobre
el universo semantico romano.

Ahora bien, si es cierto —nadie se atrevio todavia a poner en duda esta evidencia-
que la filosofia avanza desde el Ser hacia la teoria del conocimiento, no es seguro
que el camino pueda desandarse. Si el camino que sube no es el mismo que el que
baja - contrariamente a lo que nos dirian los budistas—, al invertir la historia de la
filosofia no nos veriamos conducidos al Ser. Tal vez ni siquiera hallariamos al ser
desnudo del hombre en el retorno.

Aceptemos que el tronco del arbol deviene imposible cuando damos marcha atras.

Si sujeto y objeto estaban incluidos en un conjunto, ahora el circulo que los
rodeaba desaparecio. Las ramas, al separarse, fracturaron el tronco, eliminaron el
conjunto en el que se incluian. Esto no se notaba cuando el movimiento era
progresivo. Al regresar el campo se escinde. Hay ahora dos arboles y ninguno.

Algo similar ocurre con la fenomenologia cuando tomamos, por ejemplo, a Husserl.
¢Qué decir de una descripcion del mundo, y del proyecto de volver a una insercion
ingenua o primigenia en él, de la fenomenologia de la percepcién en general,
cuando somos atravesados todo el tiempo por corpusculos, ondas hertzianas,
microparticulas desprendidas de un nlcleo tan invisible como supuesto? En
nuestros dias ya no hay lugar para la sabiduria. La frase iluminada del gurd vale
tanto como el manual del militante —el libro rojo de Mao, para poner un ejemplo
todavia préoximo-.

El mundo existe cada vez menos. Hay en todo caso mundos, y ya es mucho decir.
El mundo ha devenido imposible. En ese sentido, Descartes es mas importante y
menos ingenuo de lo que parece. No solo se sitla en el nacimiento de la ciencia del
siglo XVII, la Fisica, sino que ademas, y al revés, esta en el origen de lo imposible.

Desde entonces, podemos oponer la verdad a lo imposible. Ya no debe importarnos
tanto que la cosa se devele o no. La vuelta de Heidegger a la poesia ha girado en
esa dimensién e ilustra su limite: el limite de la verdad.

Todo parece indicar que la pregunta por la materia lleva al ser. Cuando nos
preguntamos qué es la materia, la vemos retroceder. Nos vemos conducidos a las
moléculas, al atomo, a elementos cada vez mas pequefios. El atomo mismo no es la
materia -toda la materia, la esencia de la materia-,ya que se descompone. Asi, en

248



la medida en que algo escapa a la ciencia, parece justificarse la pregunta por el ser
de la materia. Sin embargo, la ciencia ha terminado por proyectar la pelicula en el
aire.

Convivimos con objetos que no estaban antes, que no resultan del Ser.
Nuevamente: el camino de vuelta transforma al Ser en imposibilidad. Antes, sujeto
y objeto consumian al Ser, pero ahora, al buscar la pantalla yendo hacia atras,
estos dos términos bailan en el aire, danzan solos. El Ser ni siquiera encuentra ya
refugio en la materia.

Esto hace que Freud y Lacan por un lado, el psicoanalisis, y Heidegger -cierto
periodo de Heidegger, al menos, aquel que se ubica antes de tachar la palabra Ser-
, por otro sean incompatibles. Su sintesis, la mixtura de sus lenguajes es una
fantasia optativa.

Una de las formas de esta incompatibilidad radica en el privilegio de la
imposibilidad por sobre la verdad, insistimos sobre este punto, que el psicoanalisis
nos propone.

b) Nuestra segunda fantasia de estudiante refiere al marxismo. Recordemos, para
situarnos, el prestigio que aun conserva un texto como el Antiedipo, de Deleuze y
Guattari, y sobre todo recordemos su subtitulo: Capitalismo y esquizofrenia. Se
condensa alli toda una década, los setenta. Pero sobre todo se condensa alli la
expresion de deseos que centrd y encerré esa década. éQuién no ha sofiado con
compatibilizar el inconsciente freudiano con el modo de produccion capitalista? En
cierto momento, la teoria de la ideologia parecia ser prima hermana del aparato
psiguico. Recordemos también a aquellos intrépidos que intentaron dar una base
mas amplia a la relacion entre el fetichismo de la mercancia y el fetichismo en tanto
entidad clinica, el fetichismo freudiano, la escisidén del yo. Y, ademas, hemos oido
exclamar: iSi Marx hubiera dispuesto del concepto de produccion tal como lo pensé
Lacan!

Algunos de los parrafos emblematicos donde se origina esta fantasia se hallan en
Contribucion a la critica de la economia politica: “En la produccién social de su vida,
los hombres entran en determinadas relaciones necesarias e independientes de su
voluntad, relaciones de produccion que corresponden a una determinada fase de
desarrollo de sus fuerzas productivas materiales”. Un poco mas adelante: “El
conjunto de estas relaciones de produccion forma la estructura econdmica de la
sociedad, la base real sobre la que se levanta la superestructura juridica y politica y
a la que corresponden determinadas formas de la conciencia social”. iQué no
hubiera dicho Marx si hubiera dispuesto del concepto de inconsciente! Y para
rematar: “El modo de produccion de la vida material condiciona el proceso de la
vida social, politica e intelectual en general.

No es la conciencia del hombre la que determina su ser, sino, por el contrario, es su
ser social el que determina su conciencia”.

El problema comienza cuando se advierte que el marxismo, el materialismo
histérico si se prefiere sequir a Althusser, opera por la reduccién del saber a la
materia ya alli, a las condiciones de produccién de la vida social -hasta que
Althusser, al final de su obra, propone el concepto de materialismo aleatorio-. El
despliegue del saber se da en relacion -tal como la rosa de la que habla Hegel en la
introduccion a la Fenomenologia del espiritu, y por mucho que Marx invierta a
Hegel- a condiciones ya inscriptas en un tipo de materialidad. Son estos los modos
de produccion, que conforman la infraestructura de la vida material y econdémica. Y,
mas allg, incluso y simplemente la materia a secas. Es en este preciso punto que el
paralelo con el psicoanalisis se fractura. Si hay algo en el centro del psicoanalisis, si

249



es que la teoria tiene un centro, es que el sujeto supuesto saber no puede
sostenerse. El psicoanalisis es la puesta en marcha de una operacidon de disolucion
de esta instancia. Esto, se sabe, introduce una ldgica rara, pero en todo caso ajena
a la dialéctica.

Piénsese, para tener una idea rapida de lo que esta en juego, en lo que fue la
centralizacion de la economia en la Unidn Soviética: la fe en la planificacion -la
llamada economia de mercado, como se puede intuir, es su pendant-. O, piénsese,
en las profecias de Marx sobre el pais, Gran Bretafa, donde se debia producir la
primera revolucién social, que ejemplifican también esa cuestién. Y no importa que
no se hayan cumplido, sino cdmo y a partir de qué se las dedujo. Conviene recordar
la critica de Popper, aunque no nos interese aqui particularmente: Marx —sostenia
este autor- imagind un desarrollo desproporcionado de las fabricas basadas en el
motor a vapor, que ocuparian cada vez a mas gente, y, asimismo vy
concomitantemente, grandes ejércitos que irian a sublevarse -en funcién de sus
intereses de clase- aprovechando su organizacion ya dada y un armamento
disponible. Pero la técnica siguid otro curso.

El freudomarxismo se fractura ante el problema del saber. Mientras que el
materialismo (y no sélo el de Marx) se enfrenta a una disolucion paulatina de la
materia en formulas, en letras. Hegel, desde entonces, no es tan idealista como
quieren hacernos creer las etiquetas.

Al evolucionismo, que deduce el desarrollo a partir de una instancia inicial,
germinal, debemos oponer el creacionismo -hasta tanto encontremos algo mejor y
mientras aceptemos mantenernos en los limites de esa oposicion—-, aunque esto
resulte paraddjico. La unica forma de desalojar el supuesto de un saber en el
origen, un dios ya alli (en la materia), es alguna forma de creacién ex nihilo.

c) Por ultimo, el nucleo de la fantasia freudolacaniana consiste en decir que Lacan
dio la verdad de Freud, lo desaliené de un lenguaje inadecuado, antiguo; y que,
entonces, son mas o menos lo mismo y la misma persona. Por supuesto que esto
no excluye -cualquiera que haya leido el Discurso de Roma lo sabe- que se trate en
Lacan de un proyecto teorico, incluso de un programa: el retorno a Freud. En la
medida en que Lacan fomenté esta idea produjo una multitud de fantasias de
estudiante.

Aun aceptando que Totem y tabu dé nivel de estructura a la castracion, y que no
sea una fantasia mas en el medio inconsciente, este complejo no tiene en Freud el
mismo estatuto que adquiere en Lacan.

La nocion freudiana de filogénesis hoy (y desde unos treinta y cinco afos atras)
podemos entenderla como sindnimo de estructura, y decir que es una manera de
decir de la época. Pero aun como estructura, la castracion no tiene la misma
funcion en uno y otro. En Freud es un obstaculo, un complejo generador de
sintomas, porque su obra parte de la posibilidad de la relacién sexual. Freud
encuentra alli la fuerza que mueve las cosas, su sustrato energético; y esto es, sin
duda, algo en lo que creia. En Lacan, por el contrario, en la medida en que la
relacién sexual es considerada inicialmente como imposible -segiin un movimiento
que recuerda las investigaciones de Alexandre Koyré—, la castracion viene a
componer las cosas.

Por eso, el punto donde se encuentran la lengua y la sexualidad remite en Lacan
directamente a la castracidon. Es el aspecto central y aun axiomatico de la teoria.
Pero esto no ocurre en Freud, para quien el problema se plantea en otros términos.
Freud nunca aludié a una vinculacién axiomatica entre lengua y sexualidad. E/
aparato psiquico, en tanto es la usina que transforma una energia preexistente

250



(una forma pues de materia), se instala precisamente en ese punto, lo recubre y lo
desplaza, y muestra que la representacién inconsciente no es el significante
lacaniano.

Asi, también cabe para el freudolacanismo una critica similar a la que hicimos
respecto del freudomarxismo. Que Lacan haya superado el complejo de castracion
en el final del andlisis —hablando teéricamente- lleva directamente al sostenimiento
en Freud del analisis como formacion diacronica del sujeto supuesto saber -
excluyendo su aprehensidn sincrénica y por tanto su caida-, es decir, en toda una
faz esta instancia resulta sostenida y se torna inevacuable.

251



ANECDOTARIO. PSICOLOGIA (CIRCA 1974)|:I

Cuando estudiabamos con Oscar Masotta.

Eramos diez o doce. Dos pediatras, simpaticas. Uno al que llamabamos “el bafiero”,
rubio y bronceado. Su novia, Unicamente rubia. Mi amigo Félix D’Addario
(actualmente franciscano). Carlitos Trombetta (hoy Contador Publico). Mabel,
psicologa (rubia, platinada, con muchos aires de Barrio Norte). Varias psicologas
(nunca vienen solas). Y otros y yo.

Oscar se servia Whisky en tacitas de café (literalmente, en varias tacitas). Nos
contaba “un cuento tedrico largo”. A esa hora (las 19 horas) se hacia dificil seguir el
cuento y su diccidon —disartria-. Dictaba los cursos en un cuarto, casi un garaje, al
fondo del patio de Acta Psicoldgica y Psiquiatrica de América Latina, en la avenida
Santa Fe, entre Scalabrini Ortiz y Araoz. Alguna que otra vez nos sacd fuera del
cuarto, a Félix y a mi, para comentar una pelea de Clay. iGrande el negro!
Insuperable.

Nos decia que nunca habia entendido los grafos del deseo y que Kant con Sade se
le escapaba por todos los rincones. Jamas le creimos.

Al pie de la escalera que da al hall de Psicologia.
Me interceptd la prima de Adriana, mi amiga. No recuerdo su nombre. Cursabamos
Psicopatologia en el mismo practico.

Corria el afio '74.

—-Primero vino el kleinismo, desde que yo estoy, claro -me dijo, y me miraba
expectante. Hablaba desordenadamente. Con cierta furia.

-Después la Psicologia del yo -y empezaba la enumeracion.
-Y después no sé qué cosa... Piaget...
-¢...? —atiné a decir.

-Ya vi pasar muchas escuelas. Yo me quiero recibir. ¢Vos entendés algo? Porque
Lacan va a ser otra moda... {Otra vez hay que cambiar todo? Hay mucha gente
desconforme en las comisiones.

Yo no sabia que decirle. Simpatizaba con la catedra de Psicopato. Se nos
presentaba por delante un parcial. Cincuenta preguntas a libro abierto. No sé si
hoy, libro abierto y todo, podria contestarlas con solvencia.

Otra vez la escalera.

El hall de Independencia poblado de carteles, de afiches y volantes. Contra el
imperialismo, los monopolios, la industria farmacéutica, el gobierno de turno, por
supuesto... En las aulas de tanto en tanto algunos militantes del ERP, disfrazados
con bigotes y barbas postizas, pelucas, pedian donaciones que se depositaban en
alcancias. Era comun que todos los practicos se suspendieran para bajar al aula
mayor. Habia Asamblea. Por lo general, el viernes a la tardecita, a la noche,
temprano.

H El presente articulo fue publicado en: http://trialectica.blogspot.com/, en Agosto de 2010.

252



Un docente, cuestionado por cientificista, aquel del que hablaba la prima de mi
amiga Adriana, me cuenta que acababa de dar el tedrico y bajaba al hall. Ve a un
tipo, en mitad de la escalera, masturbandose, tan tranquilo.

Whisky too. Ya habian cerrado Psicologia. El alumnado “lacaniano” —-informado mas
que formado, empujado por la catedra de Psicopatologia de Fukelman, por sus
docentes, él mismo, y por las clases de Oscar Masotta, que funcion6 en las tres
histéricas clases del ‘73 como artista invitado-, se dirige a las instituciones
psicoanaliticas. Habia pocas, es cierto. La EFBA todavia no se habia fundado. El
Profesor Tarazzi, de recordado acento libanés, siempre atildado, alquila un aula en
el Centro de Ingenieros de la calle Cerrito. Contrata para dar un curso anual de
Lacan a Oscar Masotta (habia mas apellidos que instituciones a las que dirigirse, lo
hemos dicho). Freud, la otra materia, la dictaba Tarazzi y un grupo de ayudantes
que provenian de la catedra en la que aquel era adjunto de Ostrov (Psicologia
psicoanalitica I).

Masotta comienza por lo que era el comienzo obligado en 1974: El seminario sobre
"La carta robada”. Oscar bebia su whisky, se paseaba por el frente del salén. Cada
tanto miraba de reojo a un trajeado Tomas Tarazzi y decia:

-Aunque algunos viejos psicoanalistas no quieran reconocerlo...

A la tercera reunidon el maestro ya no viene. Le siguen Arturo Lopez Guerrero,
Isidoro Vegh, otros nombres.

Con el tiempo me cuentan que Tarazzi -no le parecia conveniente que Oscar
bebiera frente a los alumnos-, le habia sugerido a Masotta hacer un agape, después
de la clase, aparte, en el barcito del Centro de Ingenieros. Por lo visto, Oscar no
acepto la sugerencia.

La sonrisa de Gloria.

Veiamos el caso Juanito. En ese practico de Psicopatologia me divertia mucho. Me
ubicaba entre Félix D'Addario y Guillermo. Ambos gozaban de un humor y una
chispa inigualables. Recuerdo una situacion. La ayudante leia la bibliografia.
Menciona, entre muchos otros textos, al Edipo Africano, de los Ortigues.

-Es un trabajo de negros -suelta Guillermo, al toque.

De Félix extraje el “virtuosismo de los parecidos”. Nos ocupabamos de establecer,
con rigor -hay que decirlo-, semejanzas, identificaciones entre la gente y los

famosos.

Después supe de otros a los que también se les daba por ahi. Pero durante mucho
tiempo crei que era un invento de Félix. Nadie es tan original.

Vuelvo al punto, al caso sobre el caso. En un momento dije:
-Juanito esta obturado en posicion falica...

Lo dije con conviccion, casi sin verglenza. Traslucia todo lo que creia saber. La
ayudante reprimidé una carcajada y me sonrid. Estabamos para la foto.

Cientificismo interruptus.

Jorge Fukelman estaba afdnico ese dia. Un sector del CEP decide interpelar al titular
de Psicopatologia. Un sabado por la mafiana, temprano. La materia era dificil.
Nueva. Densa. Copiosa.

253



La convocatoria -se acusaba a Fukelman de “cientificista”-, termina por
suspenderse.

No se reline un numero suficiente de gente. Las catedras de principios de los afios
70 habian sido sustituidas por las Catedras Nacionales y Populares. Y quiza ya
habia llegado el fin de ese ciclo. Icksisson (ya no sé como se escribe el apellido, me
disculpo), Treyssac... Fukelman habia contado con el apoyo de la Tendencia para
acceder a la catedra, aunque no era propiamente “nacional” y se habia vuelto un
tanto, a medias, impopular. El afio era turbulento. Pocos dias después, la Facultad
se cierra y se lleva todas las palabras.

Una clase de Arturo L6pez Guerrero.

No es facil imaginar hoy el desconcierto de ayer. Eran muy pocos los que entendian
algo y asumian el riesgo de hablar de corrido. Otros, muchos, repetian y se
sonrojaban. Los guifios eran otros. Las explicaciones giraban en otra oérbita. El
“Tous lacaniennes!” no se habia producido. Jamas lo hubiéramos imaginado. Era
impensable.

Nadie se analizaba por conveniencia, calculo, especulacion. La transferencia a
algunos nombres, como se dice del amor, lo cubria todo.

-Tous noms! -podriamos haber dicho, de haber sabido.

Los textos de Lacan que circulaban eran unos pocos. Las formaciones del
inconsciente, de Nueva Visidn, clasico de clasicos; Lectura estructuralista de Freud,
Siglo XXI (algo asi como los Escritos I); en ficha circulaba un resumen de Pontalis
del seminario IV (Las relaciones de objeto y las estructuras freudianas); Algunas
reflexiones sobre el yo, también en ficha; la Respuesta a los estudiantes de filosofia
habia aparecido en los Cahiers pour I’Analyse y se tradujo en algun libro de la
época, pero después dejo de leerse; un reportaje donde Lacan hablaba del “estilo
jadico” (y esto dio mucho que hablar); La familia aparece poco tiempo después; el
Cierre del congreso de psicosis infantil, en otro texto de Nueva vision; y alguna otra
cosa. No habia mucho mas.

Nunca pensamos que Lacan insumia afios y afios de estudio. No conociamos la serie
copiosa del Seminario. Entramos, cada vez lo creo mas, “engafiados”. iSi nos
hubieran advertido lo que venia!

En ese contexto toma la palabra Arturo. Comenta La significacion del Falo. Y
comenta su comentario y la tarea del comentario. Habla una hora y pico en el
Centro de Ingenieros. No se pasea, no toma whisky. Dice, entre otras cosas, que
las palabras son menos que las cosas. Que por eso se multiplican. Y después calla.
Espera las preguntas.

Pasados veinte minutos, la clase finaliza sin intervencién ni pregunta alguna. Cerca
de la escalera. Estoy sentado en el hall de Psico sobre una silla que nunca supe por
qué estaba ahi, vacia. Habia mucha gente. Iban, venian. Yo esperaba a alguien.

Estaba distraido. Quiza buscaba parecidos. No podria precisarlo.

Recuerdo que en esa época, si se me permite la digresién, una gran parte de los
alumnos asumia una posicion (politica, tedrica, lo que fuere). Se encontraban
adeptos de Fanon, de Sartre, muy pocos de Lacan, freudianos, kleinianos,
leninistas, maoistas, muchisimos JP’s, (en general se los reconocia, volviendo a los
parecidos, por bigotes superpoblados), otros eran antipsiquiatras de Laing y Cooper
—este Ultimo vivid algun tiempo en Buenos Aires por esos afios, hasta que unos

254



amigos de su pareja (una azafata argentina) decidieron hacer una colecta para
comprarle un pasaje de avién y salvaron asi a la sefiora en cuestion-.

Una chica se me acerca. Yo por suerte seguia sentado y ella no estaba embarazada.

Me pregunta si sé con quién podria iniciar un grupo de estudio para hacer “una
lectura estructuralista de Freud”.

LAM. Lineas de accion marxistas.

Uno de los grupos politicos de la Facultad en los afos ‘70. En su programa figuraba
la extensidn de la revolucion social a escala galactica, al cosmos. De ahi que fueran
rebautizados como “Lineas aéreas marxistas”.

Otro punto llamativo que exhibian en sus volanteadas era su concepto del sexo.

Preconizaban, sugerian a los militantes tener relaciones sexuales “de costado”, en
el mejor estilo “cucharita”, supongo. Porque, segin decian, ni la mujer era superior
al hombre, ni el hombre a la mujer. Habia que eliminar cualquier signo de
superioridad que se manifestase, molesto. Puesto que los sexos son iguales y
horizontales —como dice mi amiga Adriana-.

Catedras althusserianas.

Varias catedras daban Louis Althusser: Teoria de la ideologia, Psicologia
Fundamental (a cargo de Marta Berlin), alguna de las psicologias generales,
Historia de la psicologia, etc. Con Althusser y alguna otra cosita se hacia facilmente
un programa para cualquier materia. El fildsofo francés era practicamente un prét-
a-porter.

Lacan aparecia entonces como un discipulo de Althusser. El jefe de escuela era el
segundo de aquellos nombres. El psicoanalisis formaba parte del materialismo
histérico, aunque esto no se dijera directamente.

Unos diez anos después, con la nueva democracia, el lacanismo empezd a ganar
Psico. Pasamos asi, casi sin advertirlo, ocupados en otra cosa, de la atmdsfera
eléctrica pero sorda del afio 74, de aquellas turbulencias, a la completa falta actual
de programa teodrico en el psicoanalisis. De la ideologia (en todos los aspectos,
Lacan era sobre todo una ideologia, una expresion de deseos, en los '70) a la falta
de Ideal, de horizonte. Y esto a través de una franja que facilité las cosas.

El proyecto de una Universidad Popular Jacques Lacan resuena hoy, se vocifera.

Suerte de epifania. Muestra. Presenta. ¢Se trata quizd de producir y adoctrinar a
una humanidad freudiana y atea? ¢Es tal el trasfondo del proyecto politico
milleriano y su mesias? ¢0 mas simplemente se tratd ayer y hoy, siempre, de dar
con un psicoanalisis sin transferencia, apto, muy apto, para Psicologia? Y responder
preguntas que nadie se planted ni estan planteadas.

255



ADIOS, LACAN"

I. Suposicion.

La cadena significante (la formula de representacién del sujeto, el trabajo de la
significacion) es coextensiva y se subtiende en la relacién sexual. Toda vez que S1
representa al sujeto ante S2 queda implicado un funcionamiento falico. El sujeto,
idéntico al intervalo, puro corte, esta predestinado al supuesto, con el que se viste.
Asi, abastece la relacidon ante el Otro sexo. Este es el punto de interés, puesto que
de otro modo el planteo seria meramente formal. La imposibilidad del significante
de significarse a si mismo, del sujeto de saberse representado y significar su
representacion, marcada por el encuentro con el Falo, al revés, compromete a la
relacion sexual. Pero en un primer movimiento, el intervalo (el punto donde se
aloja la satisfaccion y la cuestidon del sexo) queda colmado y el sujeto alcanza su
pleonasmo. La imposibilidad de la cadena, que la constituye como tal, se oculta, y
la relacion al Otro de la diada sexual se sostiene.

La acentuacion del corte por sobre el binarismo significante —el significante faltante
toma el lugar de la cadena y se plantea como equivalente a ella— es el
“estructuralismo” “raro” de Lacan. El estructuralismo minimalista y elegante que lo
caracteriza. Asimismo, se halla aqui parte de su interés filosofico: la indicacion del
significante faltante muta al signo y cuestiona a la Reflexién. El pienso como objeto
del pensamiento —valga como ejemplo— se hace equivalente al S1 y al S2, y la
flexion sobre si deja un hueco que lo pone en entredicho. El Cogito se sexualiza en
espejo.

Insistamos: si hay cadena es porque hay intervalo. En la medida en que ese
intervalo es por definicion lo no simbolizado concurre con lo real. Encontramos
entonces la temprana formulacion de que lo real es lo rechazado de la
simbolizacién. Luego, el estructuralismo de Lacan es minimalista, raro, elegante y
“realista”.

¢éQué se aloja (y desaloja) en el intervalo? En primer lugar el Falo. Fi es
paradigmatico de la relacién antindmica entre representacién y presencia de la
satisfaccion. En tanto es un significante imposible perfora la cadena. Esto permite
que dos érdenes heterogéneos entren en relacién. La satisfaccion, que es presencia
irreductible, encuentra cdmo situarse en la representacién si esta resulta
agujereada por el Falo.

En un segundo paso, la diferencia significante se absorbe en un objeto que la
asume. De alli la funcién homotdpica del objeto respecto de la castracion. El (a) se
produce en su lugar y la cubre. Es su caracteristica y su funcion definitoria. El
objeto vela lo imposible mediante un desplazamiento mediado por el Falo. Se
obtiene asi el fantasma —mas adelante tomara la funciéon de lugarteniente de la
relacion sexual, lo real— que da forma a la suposicion, al estilo de un ready-made
que no encuentra dificultades con el cliente.

I1. Disoluciodn.

Con el acto analitico la suposicidn del sujeto ante el Otro caduca, se disuelve. Se
trata de la cuestidn de la caida del sujeto supuesto saber. Veamos como ocurre esa
disolucién, que se llamo simplificadamente el deser, a instancias del acto analitico.

La transferencia, segun la mas conocida definicién, pone en juego la instalacion del
objeto en el Otro. La falta de instrumento copulatorio, el sacrificio falico que

YEl presente articulo fue publicado por primera vez en: www.ppba.org.ar/, el Miércoles 1 de
Agosto de 2007. Posteriormente fue retirado de dicho espacio y, ain permanece inédito.

256



produce a Fi, el Falo como significante, se traslada al lugar del Otro bajo la especie
del objeto. Si esta traslacién tuviera éxito no se obtendria, entre otras cosas, en un
tercer paso, al sentido supliendo al sexo. Un significante extralinglistico, el (a),
tomaria por su cuenta la representacion sexual del sujeto. Si se consolidara,
adquiriera un status cierto, o se identificara de algin modo, el analisis conduciria a
su término a la relacion sexual, a sus signos. Esto significa que la transferencia
opera de una forma tal que no permite una instalacién definitiva del objeto (o del
falo imaginario). Hace las veces de y juega con nosotros. Solo acciona bajo la
forma del supuesto.

Pero, entonces, éiqué de la suposicion? En el acto analitico se encuentra una
solucion a esta pregunta. Sin embargo, no es definitiva. El acto nos libera de la
suposicion (del goce), pero no la resuelve. El sujeto pierde representacion al
producirse la reduccién de la cadena a un significante impar. De ahi que el final del
analisis sea concomitante con la castracion dado que esa representaciéon, como
dijimos, era falica. Este movimiento implica que la relacién sexual adquiera estatuto
de real, se torne no simbolizable.

El acto, hay que observarlo, pone en juego dos formulaciones en apariencia
distintas: por un lado, una de ellas, que acabamos de utilizar, nos dice que el
significante se aplica a si mismo; por otro, se define como deyeccién del objeto y
destitucidon del sujeto. Sin embargo, estas dos ideas son solo una. En la medida en
que el significante refiere a si mismo y se significa, el intervalo desaparece y el (a)
resulta deyectado de la cadena, pierde su habitat natural. No existe ya el hueco que
impedia la flexion.

Para ejemplificar rapidamente lo que ocurre entre el acto y la cadena significante,
imaginemos que el primero reduce a la segunda a la raiz de menos uno o que se
basa en algo equivalente a esa simplificacion. Tenemos dos significantes, porque
hace falta obtener el producto de dos enteros para resolver la raiz, pero en verdad
también se trata de un entero y su falta. La diferencia significante queda subsumida
en uno, el numero imaginario. Esta faz de la cuestion es la que hace que el sujeto
resulte barrado, se simbolice por el significante elidido (1), y que el (a) —el signo
de multiplicacion, para el caso— sea expulsado (2).

Nacen y se abren aqui, en principio, dos direcciones. La primera atafne a la division
del goce. El significante no reprime al goce sino que lo divide. Al faltar el
instrumento, el drgano unificante, se deduce el goce del Otro (3).

Por otra parte, segunda via, el matema se impone como la continuacién natural y
I6gica del Seminario. La univocidad toca un punto —por la autoaplicacion del
significante— que no puede remitirse al concepto de letra porque concierne a lo real
y, por lo mismo, remite al matema. O, para decirlo como Lacan: Y a d’ I'Un, hay el
Uno. No podemos recurrir entonces al algoritmo o la barra para fijar la significacion,
capitonarla. Se pone en juego algo que se sitia mas alla del lenguaje. Mientras que
la letra, en cambio, reabsorbe y estabiliza el reenvio de la significacién producida
en el interior de la lengua. En todo caso, solo alcanza la cifra. Pero aun podriamos
mencionar una tercera orientacién si lo deseamos. Se trata del pase en tanto
interroga al deseo que surge en esa coyuntura.

El deseo en juego en el pase, la investigacion que se abre con el dispositivo, se
dirige, en cierta forma y hasta cierto punto, sin saberlo o sin decirlo, al deseo del
matematico. Este deseo se identifica parcialmente con el deseo del analista (4). Por
eso no debe sorprender la idea, politica y burocratica, de que la transferencia
analitica prosigue en una transferencia de trabajo con la Escuela, el lugar donde se
pone en ejercicio la transmisién y el matema. Ademas, el Seminario sigue por esa

257



via a poco andar. No hay nada que demostrar aqui. Lacan toma esa direccion en
Montpellier (5); se decide por ella.

En la transferencia, la imposibilidad pivotea, se abre y cierra girando como una
puerta, sobre la base de un objeto que nunca estuvo, pero cuya ausencia comporta
efectos. Es imposible que al principio del tratamiento el objeto haya estado
presente, ya alli. Luego, se deduce que actud aprés coup y como hipotesis de
inexistencia, y esto es una forma de imposibilidad. Pero esta operacidon
transferencial sobre el saber supuesto no conduce a una formulacion de lo real. Y
menos aun nos da su formula. No se resuelve mas que bajo la forma de un
supuesto desalojado, definitivamente supuesto o definitivamente expulsado (no
simbolizable). En parte, es por esto que la investigacion sobre el pase estaba
destinada a precisar ese punto. En el curso de un analisis, en estricta observancia
lacaniana, no es posible abordarlo. El deseo del analista, que se busca obtener, y
que deberia relanzar el proceso, cubre esa falla. El analista en el pase, segun la
mira explicitada por Lacan, deberia ensefiarnos el truco que permite operar sobre lo
real y el sintoma, cuando toma la antorcha. Pero la passe, permitasenos recordarlo,
condujo a una aporia —el cliente, privado de su confeccion, no dijo gran cosa— en el
curso de su historia y en los hechos.

III. Imposible.

Después del congreso de Montpellier ya no hay otra via que la matematica. Se
esboza un nuevo programa —tal como lo hizo antes el Discurso de Roma— que
toma el relevo, una nueva alianza. Otros veinte afios. Pero ya no de linguistica y
estructuralismo sino de matematica. Se trata de la diferencia entre cifra y nimero,
del torbellino que se sitla en el borde de la lengua y, sobre todo, de los nudos. La
cadena borromeana, para decirlo directamente, muestra el hecho inefable de que
haya agujero —nada mas y nada menos—, la existencia de la castracidon. Era todo el
mérito que Lacan le atribuia. Y esto cierra el desarrollo en tres tiempos que
seguimos aqui.

El nudo, en una version abreviada, consiste en la sustitucion del lenguaje a la no-
relacion. Este movimiento reenvia al objeto falico en tanto falta, demostracion
largamente perseguida, bajo la forma de un organon, en la primera parte del
Seminario —y puesta en la Optica de la transferencia en la segunda—, y hace
pendant con ella. Inmediatamente se ve que esta sustitucion tiene forma de nudo:
ata lo que esta suelto. La subduccién significante del falo que llamamos castracion
y la division de los goces que se abren alli —mencionada antes— tienen expresion
directa en el nudo, conjuntamente con el sentido (la jouissance) que se agrega
cosquilleando al 6rgano —el goce sémico—.

La suposicion rechazada reabre y actualiza un registro. Lo real halla su oportunidad
en el nudo, pasa al primer plano y exhibe sus propios medios. Incapaz ya de
confundirse con lo que subyace, no esta escondido ni se oculta. Es cierto que venia
anunciandose desde lejos, pero al modo de una prescripcion que afectaba a los
enunciados de la teoria, de un horizonte, y en algunos casos de un limite. Ahora
deberia resolverse, tener un corte definitivo. Lo real en este desarrollo, y desde
siempre —lo real deviene lo que era y vuelve a su lugar—, es lo imposible. Como tal,
hay que incautarse a él. Por esta razén, toda elucubracién sobre este registro sera
calificada por Lacan de sintoma, invencion: tanto la de Freud (la energética,
especialmente) como la de Lacan (el nudo). Lo real es ante todo lo que obliga a
suponer.

Aquello que debe pensarse y de lo que la teoria tendria que dar cuenta es
justamente aquello mismo que se excluye y en el mismo impulso ocupa el lugar de
lo real: el efecto de la lengua sobre el sexo. Se intuye vagamente alli lo que se
pierde y no llegard a saberse. La flexidn significante, hay que observarlo, tiene la

258



misma estructura que la flexion sexual (la zona erégena no conoce el pliegue y no
termina de satisfacerse). El deslizamiento (mejor, dérapage) del sentido duplica la
deriva pulsional. Este isomorfismo imanté al psicoanadlisis que atrajo al
estructuralismo. Desde entonces y en esa via, la imposibilidad queda ligada a la
sexualidad y la lengua, entre ambas y de un lado y otro. La resonancia, por via de
Santo Tomas y Joyce, es un tema de los nudos.

Permitasenos ahora —y no llega a ser una digresion— aludir a la circularidad entre
lenguaje y sexualidad que concurre con la exclusién que sefialamos y la alimenta.
Lacan sostiene gque no se sabe y quiza nunca se sabra si la ausencia de relacién
determind la aparicion del lenguaje, o si las cosas resultaron al revés (6).
Asimismo, la teoria, en un plano mas general, muestra una serie de idas y vueltas.
En cierto momento, la ausencia de significante determina que no haya relacién
sexual que pueda formularse en la estructura; otras veces es su inexistencia en lo
real la que determina que no haya significante que nos designe en el sexo. Por
ultimo, si comparamos estas ideas en vaivén con el Falo hallamos su concepto:
agujero y luego, y por eso mismo, significante. La cuestidén del incesto, su posicion
entre naturaleza y cultura, su posicidon de regla universal, su posicion fundante para
decirlo todo, puede homologarse con facilidad a estos desarrollos. Podemos
imaginar que Lacan experimentd alguna “angustia de la influencia” frente a Las
estructuras elementales del parentesco.

IV.Conclusioén.

Finalmente, después de afios de Seminario —y en concurrencia con la técnica
utilizada— hay un punto de llegada, un término. El lacanismo concluye
estableciendo la no-relacion. Produce agujero y lo reproduce. Produce alienacién.
Pero esta alienacion no toma una forma simple y estandar. Consiste en una
identificacion con la falta que se rige por una temporalidad sui generis, tributaria de
la nuliubicuidad, y consigue pasar desapercibida.

En este punto, en el que Lacan deviene un analista “histérico”, se hace evidente el
déficit propio de la técnica lacaniana. Se trata del corte, la sesidon breve, que debe
revisarse y eventualmente abandonarse: la palabra queda alli en lugar del objeto y
termina por perderse con él. Asimismo, se trata del manejo de la transferencia. Hay
que observar que el hecho de que no se la interprete, y que se trabaje en buena
medida sin ella (7), sobre todo sin su referencia, un poco “en automatico” y otro
poco encomendandose a las virtudes del corte, llevan a que no haya localizacién del
partenaire, a que se lo abstraiga. Asi, mediante un Unico gesto se excluye la
relacion transferencial y la relacion sexual (8).

La transferencia, una y otra vez no interpretada, se ubica en un vacio
multiplemente circunvalado y representa desde alli —la perspectiva, que gira hasta
alcanzar su revés, resulta eventrada— el proceso por la falta. Lacan dibuja habil y
tenazmente un toro en los tratamientos y la ausencia se localiza al final de los giros
invirtiendo el desarrollo y apuntalando la teoria del sujeto supuesto saber. Pero,
apelando a la paradoja, podriamos decir que el objeto no estaba ya —técnica
mediante— en la galera. Nunca mencionada, esquivada, la transferencia no se
simboliza y constituye el nlcleo real del analisis lacaniano (9). Este rechazo tiene
un correlato tedrico, sesuda y sutilmente elaborado, en el fantasma, cuyo vinculo
(entre sujeto y objeto) fue recusado de antemano. Al transportar el fantasma sobre
la transferencia, al plantearlo como coextensivo de ella, y enunciar que en sus dos
términos (destituciéon subjetiva y deser, para el caso) se consuma la caida del
sujeto supuesto saber, la ausencia de relacion se teoriza con éxito y se expone de
manera convincente. Si por casualidad, error, o por puro amor a la chicana, la
relacion sexual hubiera estado “antes”, bajo cualquier forma y sustancia que se
quiera darle, el movimiento temporal de la transferencia la haria desaparecer

259



porque barre el “ya alli”. Teoria y técnica son en este punto convergentes vy
coinciden plenamente. Y no por eso dejan de ser incorrectas.

El fantasma subtiende al ajedrez (échecs) de la transferencia en el texto princeps
de Lacan, Proposicion. No se podria encontrar nada mejor que esa figura cortada y
alternante, nuestro prét-a-porter, para describir lo que ocurre en la apertura y dara
final al analisis. La teoria anticipa que la relacidn sexual es el Gnico sector de lo real
qgue no podra advenir al Ser.

La técnica del corte repite, como un fendmeno elemental, exponiendo la estructura
en la dimensién mas acotada y puntual de la sesién, un mecanismo idéntico. Si el
corte es ‘“interpretado” por el paciente como “una interpretaciéon” —casi una
neurosis de transferencia: una interpretacion de transferencia— es porgue funciona
como una suerte de simbolo cero enfrentado a la asociacion libre. Esto hace que
tome el lugar de una interpretacién implicita y la represente. Eventualmente, podria
ser dicha, enunciada por paciente o analista; no obstante, hasta nuevo aviso queda
suspendida metonimicamente. Y otra vez nos hallamos frente a una representacion
por la falta (10).

Pero nuestra sinopsis critica se desprende de los tres tiempos en que puede
resumirse e hilarse (11) Lacan y no solo de la técnica: a) relacién sexual supuesta,
b) exclusion del supuesto, y por ultimo, c) ubicacidon de la no-relacion como nucleo
de lo real. En los dos primeros puntos, el estructuralismo “intervalar” de Lacan es el
modelo con el que se aborda la transferencia y el psicoanalisis. En el tercero, la
cadena deviene Uno (12). El intervalo se sustantiva.

Recordemos, para concluir, que el acto comporta Verleugnung y division del sujeto
—Lacan dixit—. Todo esta alli, si sabe leerse.

éCuanta creencia hace falta para consentir en que “no hay relacion sexual”?
Si pretendemos desalienarnos un poco hay que empezar por despedirse de Lacan.

Notas

1. En el acto psicoanalitico el sujeto intervalar estd y no esta representado, segun como
quiera verse y convenga. Si el significante elidido se toma literalmente, carece de
representacién; en cambio, si la tachadura comporta significacidon, el sujeto se halla
representado por la falta de significante.

2. Esto da la ilacion de los seminarios XIV y XV: con el acto sexual se aborda la presencia
(que el intervalo permite) y con ella la satisfaccion; en el acto analitico se trata de la
representacién significante, el sujeto se vuelve idéntico al significante, no tiene otro lugar, y
ya no es representado para. Asi, se ve destituido.

3. Una vez que estan en la cama, équé hace la mujer con su cuerpo si no hay instrumento?
¢De qué goza? Y por lo demas, iéde donde toma esa expresidn el rostro de la Santa Teresa
de Bernini?

4. De alli el aire de falsos matematicos de algunos lacanianos.

5. Congreso de I'Ecole, 1/4 noviembre de 1973, cf. la intervencion de Lacan en la sesion de
trabajo sobre “L'école freudienne d'Italie”, en Lettres de I'école freudienne de Paris, n° 15,
publicacién de circulacion interna, Paris, 1974, pp. 235-244, esp. p. 244.

6. La relacion de la cadena significante con el sexo, que hemos seguido en los dos primeros
puntos del texto, es la tematizacién principal de la problematica mas general del Seminario:
la relacidn en todas sus etapas entre la lengua y el sexo. La ensefianza de Lacan aborda esta
relacién en todos sus desarrollos.

7. Al revés de la definicion de acting, Lacan es analista sin transferencia. No abordamos en el
texto el manejo de los juegos de palabras. Estos juegos, la técnica del significante, con
frecuencia permanecen ajenos al desarrollo del tratamiento, a la transferencia. Cuanto mas
arbitrarios —puramente linglisticos, formales—, tanto mas extemporaneos resultan. En
general operan porque se subtienden en un desarrollo transferencial. En caso contrario,
exigen una asociacion libre esforzada y sumisa, o conducen a la interrupcion del analisis.

8. El tema "Du psychanalyste” y de la falta de Universal convergen con estos desarrollos, cf.
J. Lacan, el seminario XV, L'acte psychanalytique, inédito, passim. Asimismo, recomendamos

260



uno de los textos periféricos de Lacan: Le réve d’Aristote, en Bulletin de I’Association
freudienne internationale, n® 86, Paris, enero 2000, p. 3.

9. (Existe algo mas contundente para oponer al analista autorreferencial que dice “Soy yo
que el objeto (a)?

10. Asi, nos encontramos con gente no analizada durante largos analisis; la depresién como
signo del final de analisis; pacientes que, terminado el tratamiento, conservan el mismo
“casete” por el que se los ha conocido siempre; “capillas”, es decir, distintos dialectos
lacanianos que hacen las veces de un calculo de enunciados (subsidiando a la pérdida de la
palabra); “bajadas de linea” mas o menos cotidianas; y otro efecto que no debe descuidarse:
la construccién de un saber cerrado, de un Lacan completo y vuelto sobre si. Todos estos
temas concurren con el rasgo distintivo y propio del lacanismo: la alienacion como
identificacion con la falta en tanto representacién, vale decir, en cuanto esta significa. Que
no se haya objetado la proliferacion de modelos inconducentes —y son muchos: el algebra
del significante, la topologia combinatoria, la légica de la sexuacién, etc.—, para tomar una
ultima cuestion como ejemplo, nos habla de un publico lacaniano que cargo sobre si la falta y
observaba a Lacan desde la platea del psicoanalisis como un maestro satisfecho y pleno. Es
una escena primaria, si se quiere.

Si se atiende a la extension que tomo el lacanismo en la Facultad de Psicologia de la UBA, y
en los servicios externos de distintos hospitales e instituciones, se puede pensar por dénde
anda su clave.

11. Este es uno de los modos en que puede hilvanarse la ensefianza de Lacan. Existen otros.
La relacion entre la falta de instrumento copulatorio y la suplencia del sentido, a la que
aludimos en el texto, es una de ellas.

12. Aparecen entonces en el Seminario temas tales como la Trinidad, el Uno perforado, la
semidtica de Pierce, Inhibicidn, sintoma y angustia, el Edipo, etc.

”

261



DE RELAMPAGOS Y TIJERAS"

Cuando se completa el circuito de giros de la demanda sobre el toro y se produce,
al menos en teoria, el final del analisis, los giros que rodean el vacio interior del
anillo (el aire de la cdmara, si se quiere) se transforman de tal modo que contienen
al vacio central (conectado con el periférico). El punto es que esta transformacion
de la figura impone que optemos por una u otra de sus formas. No podemos tener
a las dos simultdaneamente. Es cierto que si se introduce el tiempo como un factor
que juega en el pasaje de una forma a otra, de una a otra figura, todo se arregla.
Pero para aquél que estd haciendo el recorrido, no es posible dar cuenta de esta
transformacion. Por lo tanto, hacen falta dos figuras, o dos estados del problema. Y
esto hace necesaria la participacion del analista en la cuestion del final del analisis y
del pase.

El hecho, por ejemplo, de que no puedan coexistir una banda de Moebius y un ocho
interior, aunque un corte permita pasar de una a otra de esas superficies, hace
tanto a la imposibilidad de un autoanalisis como a la de dar cuenta del propio pase.
El analizante no puede pararse de los dos lados y permanecer alli incolume. Dicho
de otro modo, librado a sus propios medios, enfrenta una disyuntiva. Si opta por
dar cuenta del final de su analisis (del corte que lo cierra) el trabajo analitico
desaparece, no se analizd. Esto explica un efecto llamativo de los testimonios de
pase: muchos de ellos son prefreudianos. Por el contrario, si opta por el recorrido,
por el trabajo del andlisis, se condena a seguir girando llevado por la demanda.
También se sabe lo que esto implica, aunque exista menos interés en recoger este
tipo de testimonio.

Otro dato importante resulta de aqui: bien mirado se exige al pase un
funcionamiento tributario, ante todo, del escrito, aunque pueda practicarse.
Ciertamente, si el pase diera cuenta de dos figuras incompatibles seria un matema,
por cuanto operaria un cernimiento de la imposibilidad de copresencia de las
figuras. Alcanzariamos asi la definicion de matema como “faire fixion autre du réel”
(cf. L’%étourdit, en Scilicet N° 4, Seuil, Paris, 1973, p. 35). El pase tornaria
indecidible (en el sentido ldgico) la coexistencia y la relacidn de las figuras.

Podriamos incluso comparar al pase, no ya como un dispositivo sino en tanto
matema del final del analisis, con la funcion de la escritura respecto de la
demostracion de la inexistencia de relacion sexual. Al poner los datos en el papel,
en el espacio del escrito, no se podria seguir girando de una a otra cara de la banda
de Moebius. El analisis se volveria finito y se resolveria. El agujero se haria
evidente. El escrito funciona, en este aspecto, como el fragmento euclidiano que
adosado a la cinta de Moebius permite intuir que no hay pasaje posible.

El pase tal como se lo concibid inicialmente, en Proposition, produce pues una
identificacion indebida de las figuras mediante el corte. Y por alli mismo, del
analizante con el analista -pero haciendo desaparecer al analista, porque la
identificacion debe sustraerse: en buen lacanismo un analisis no puede terminar
asi-.

En Lacan encontramos referencias al pase y a la escuela como un torbellino, un
Maelstrom, un agujero, un reldmpago (es obvio que el objeto (a) resulta aludido), y
se ha dado amplia trascendencia a la técnica del corte. Esos términos nombran el
momento en que el analista -vestido de topdlogo, de sastre, o como el buen
carnicero del que habla el filésofo-, corta una figura por donde se debe: el breve y

H El presente articulo fue publicado por primera vez en: www.ppba.org.ar/, el Miércoles 1 de
Agosto de 2007. Posteriormente fue retirado de dicho espacio y, ain permanece inédito.

262



fugaz instante en que todavia no pasamos a la otra figura, que ya se perfila, y la
primera se desvanece.

Veamos el problema en una oOptica técnica. La razén por la cual el analizante no
podria dar cuenta de su final de analisis es idéntica, o, por lo menos, gira en la
misma orbita, a la que impide que durante el curso del tratamiento pueda realizar
una construccion. Las construcciones las realiza el analista, o no aparecen en el
analisis, pero nunca salen de boca del paciente (si salen de alli interpretaciones).
éPor qué ocurre esto? En principio, porque el paciente no tiene, por definicion,
sujeto como esta a la asociacion libre, (una) posicion. Y esto quita su sustento a la
deduccion de construcciones. En otros términos, el paciente no puede realizar
construcciones en razén de que la transferencia es disimétrica, impar. El saber no
concierne a los dos participantes del mismo modo y en un mismo plano. El intervalo
significante afecta al analista de un modo diferente.

En el mismo sentido y tomando en serio la cuestion, que el paciente se ponga a
hacer construcciones nunca fue un criterio de final de analisis. Sin embargo, si el
pase transcurriera como se pretende, esto deberia presentarse cuando nos
acercamos a él, y, luego, devenir un criterio (aun cuando sélo se le diera un
estatuto empirico).

Convengamos que el final del analisis (o su doble: el pase) se produce cuando el
sujeto pierde representacion, vale decir, cuando ya no quiere pasar del otro lado
(de la cinta de Moebius). Por tanto, en cuanto encontramos una figura unilatera no
se trata de un pase en sentido estricto (de una cara a otra); es un pase estatico,
incluso tendriamos frente a nosotros un impasse. En otro sentido, que liga con la
transferencia en su definicidn mas dificil y densa, el sujeto pasa porque ya habia
pasado. Siempre (desde siempre) estuvo del otro lado. Es un pase ya alli. Por esto,
nos encontramos frente a una extension conceptual de la transferencia. Y hay algo
de humor (quiza involuntario): se nombra el dispositivo como “pase”, mientras se
le da imagen con una puerta giratoria.

No podra esperarse que los testimonios sean ajenos a este desplazamiento ya
circular, ya carente de movimiento. Por el momento, regocijémonos de que no haya
producido revolucionarios.

Se intuye, asimismo, por qué el final del analisis arrastra consigo esa consecuencia
depresiva que Lacan le asignaba, en desmedro del momento fobico que se produce
cuando el sujeto encuentra que del otro lado no hay nada -porque no hay Otro
lado-. Pensemos, por ejemplo, en una histérica que sufrié durante toda su vida una
intensa envidia falica y que un buen dia de su analisis se da por enterada de que lo
que siempre deseo tener ya lo tuvo y, lo que es aun peor, no existe. La depresion
histérica (el pasaje de histeria a depresion) refiere, se sabe, a la pérdida de un
ideal -la cuestion del Ideal no sélo se vincula con el final del analisis, ademas esta
en el centro de la posicion del analista, como ensefia Lacan-. En efecto, ciertos
autores ligan la depresion histérica a la pérdida de un ideal sostenido largamente
(por asi decir) en la envidia falica. El pene idealizado y envidiado termina rebajado
y expulsado mediante una fecalizacion.

El pase histérico, si se nos permite la expresion, tiene pues alguna relacion con el
pene fecal.

263



EL LACANISMO, AYER"

Con la caida del pase ha terminado el impasse —jugando con los términos- que
cubrio los ultimos veinticinco afios del lacanismo. Desde 1981, afio de la muerte de
Lacan, hasta el 2006, /a passe ha dominado la escena lacaniana. No hace falta,
creemos, citar los documentos que llevaron a la disolucion de la Escuela Freudiana
de Paris para demostrar que el fracaso del pase, que Lacan angustiado asume
plenamente, estaba en el centro de aquel hecho. Estos documentos son muy
conocidos y han circulado bastante. No obstante, hay algo instructivo en ellos, que
conviene retener. Cuando Lacan enuncia su fracaso, cuando lo dice con todas las
letras, una gran parte de la comunidad analitica lo desoye. Escucha alli en cambio
un éxito, en la via misma de Proposicion. Deniega. Le ratage, c’est I'objet, dice.

Pero la rehabilitacién del pase en 1981 también obedecid a razones politicas, se dio
por conveniencia, porque proporcionaba ciertas facilidades. Denegacién y coyuntura
concurrieron. Y esto tuvo su precio: termind por producir una crisis artificial.
Convengamos que era dificil, si no imposible, darse a la tarea de construir una
Internacional Lacaniana y combatir a la API sin el aparato institucional que
proporciona /a passe. De alli devienen jerarquias y grados, AE y AME, el
psicoanalisis en extension e intension, es decir, todo el funcionamiento institucional,
asi como la diferencia con el analisis didactico, y un horizonte tedrico y de
investigacion que Lacan queria divulgar al mundo una vez obtenido.

Asi pues, si la passe es una construccion incorrecta, si su deduccién arrastra a la
teoria, hay que extraer las consecuencias que se eludieron en 1981. Es lo que
intentaremos hacer aqui, mas o menos rapidamente.

La primera cuestion es que Proposicion -ese escrito, no lo olvidemos, resume los
primeros quince seminarios— plantea una conexion directa entre fantasma vy
transferencia. Estos términos son coextensivos, su campo se recubre. En la clasica
comparacion con el ajedrez (des échecs, casualmente), la apertura del juego es el
sujeto supuesto saber, y su final, la disyuncion del sujeto barrado y el (a), es decir,
de analizante y analista. Todo el campo resulta cubierto aprés coup. La virtud y el
defecto coinciden. Esta conexion directa deja poco margen, o ninguno, para pensar
que la transferencia, cuando se trata de un analisis en particular, pueda ir mal. Es
dificil pensar el error, la interrupcion del tratamiento, o su desmadre, con esta
teoria. El resultado natural de estos desarrollos, de extremarlos, podria formularse
como una ley del saber supuesto. La transferencia cubre todo el campo psi. Se
independiza de la teoria utilizada, y, hasta cierto punto, se libera incluso de la
asociacion libre. Esto promueve una equivalencia de las teorias, las
interpretaciones, las distintas formas que toma la cura, las supervisiones, y ubica,
en gran medida, a la transferencia funcionando “en automatico”. Por supuesto que
esto nunca fue enunciado asi por Lacan, pero se desprende de su teoria y su
técnica.

Cuanto mas automatico -mas cercano a una ley fisica- se quiere y teoriza el campo
de la transferencia, menos margen de maniobra queda para el analista. El proceso
se conduce solo y tiene su horizonte en la castracidn. Por eso, para plantear alguna
actividad del analista es necesario que los términos se separen, instrumentalmente,
al menos, antes del final del analisis. De otra manera, no hay nada qué hacer. No
hay técnica ni eficacia del lado del analista. Solo queda grufiir un poco, cada tanto.

H El presente articulo fue publicado por primera vez en: www.ppba.org.ar/, el Miércoles 1 de
Agosto de 2007. Posteriormente fue retirado de dicho espacio y, ain permanece inédito.

264



En este punto preciso, el acto analitico debe ser revisado. La ligazén entre el acto y
la légica, que exige ese largo recorrido que es un analisis completo, sufre un duro
golpe. Nos retrae al sofisma del tiempo logico, al concepto temprano de un actuar
que tiene consecuencias en la logica. Pero también la topologia que acompana
estos desarrollos, la problematica del corte -la justificacién, por ejemplo, de las
diversas especies del objeto (a) en las distintas figuras topoldgicas y sus cortes- alli
planteada, debe revisarse. Asimismo, se ve la dificultad que ofrece mantener en su
lugar la cuestion del semblant si todo esto resulta cuestionado. El mismo embate
toca al caracter homotopico del objeto (a) —puesto que el atravesamiento del
fantasma lo implica- y, en consecuencia, al planteo lacaniano de la castracién que
estd por debajo. El tema del pase compromete pues a toda la teoria y muy
especialmente a los desarrollos sobre el objeto (a). En efecto, la funcién de término
medio que el objeto tiene en el pase lo arrastra en la caida, si se nos permite
decirlo asi.

Desde un punto de vista técnico, insistimos, hace falta que en el curso del analisis
el automatismo se resuelva de algiin modo, o se suspenda. Algo debe esquivarlo.
Es necesario trabajar con un sistema que contenga la posibilidad de notar el error,
la refutacion, la correccidn, y, sobre todo, que permita al analista adquirir actividad
y presencia.

Asi, el concepto y la problematica del final del analisis nos engafian. No se trata alli
solo de un problema técnico y tedrico. Estamos frente a un término que viene a
corregir un deslizamiento enorme y que compromete todo el planteo.

En un plano micro, el tema del corte de la sesidon, del tiempo breve, tiene la misma
estructura. Los efectos metonimicos, que se desprenden de estos términos tan
fustigados, suspenden al objeto mas alla del significante, es decir, producen Ia
disyuncion de los términos del fantasma, en tanto el sujeto halla su lugar de falta
en la cadena significante. Asi prorrogan la instalacidén del (a) timidamente, dejando
a este término del fantasma al borde de la sesién, como si el analisis no se enterara
de lo ocurrido. El pase y el corte, como se observara, van juntos. El final del
analisis (el pase) es el corte mayusculo, la mayor unidad que puede extraerse de su
practica, en un campo macropsicoanalitico (1). Constituye por esto la faz mas
visible, pero el corte de la sesidon repite su estructura como si tratara de un
fendmeno elemental.

En un sistema que busca su destino en pendiente, el corte de la corriente detiene la
caida vertical.

Los efectos terapéuticos rapidos estaban contenidos ya en estos desarrollos. Estos
efectos, se ve claramente, tampoco dejan lugar al error. Es lo mismo que un
tratamiento dure tres sesiones, tres meses, tres afios. La interrupcién no tiene
lugar nunca, no puede pensarse como tal.

Tomando las cosas por el revés, si Proposicion no demostré que el analisis cause
analistas, demuestra en cambio que el analisis no basta: produce analizados pero
no analistas. Quizd sea mejor analizarse para ser analista, pocos son los que se
atreverian a dudarlo. Pero otra cosa es que produzca analistas. éPor qué ocurre
esto? Basicamente y en primer lugar, porque no hay Otro. El silogismo sin su
premisa mayor exige que el analista la retome en posicion de analizante y que
consiga —en una marcha metoddica, cuyo término desanda el camino- representar al
Otro como inexistente. Entonces, como Cantor a Dedekind, Lacan pudo haber
dicho: “Je le vois, mais je ne le crois pas.”

Si el final del analisis se produce en el momento en que el analizante pierde
representacion, y sobre el borde de la banda descubre que no hay Otro lado, en su

265



azoro mal podria reproducir ese lugar inexistente. Se encuentra estatico, frente a
un impasse. Y si entonces se balancea con el salto del pase, y finalmente salta, cae
del mismo lado. Pasa porque ya habia pasado: siempre estuvo en la otra faz, en un
pase ya alli. Como la histérica cuando finalmente toma nota de que su envidia no
tiene objeto y prefiere deprimirse. Es la diferencia, se sabe, con el analisis
freudiano. Es el punto donde Freud infinitizaba el trabajo analitico, al sostener al
Otro y la demanda. Y es el punto en el cual Lacan iba contra la corriente, al revés
que el resto de los analistas y sus escuelas, siempre como analizante.

En la medida en que el fantasma drena y agota al sujeto supuesto saber, no puede
haber interpretaciéon basada en la posicion del analista que no amenace la
continuidad y la subsistencia de la transferencia. Si la interpretacion quiebra la
conexion y la coalescencia entre estos términos, si no hay motus, la transferencia
no encuentra donde subsistir. Es alli que la técnica del corte viene a prestar su
socorro. Pero, en tren de soluciones provisorias hubiera sido preferible introducir un
concepto que contemplara la posibilidad de caidas parciales del SSS. En esa Optica,
el analisis podria concebirse en un plano menos macroscopico. (La pulsion se haria
necesaria en tal caso para sostener a la transferencia por fuera del fantasma (2).)

Un nuevo proyecto deberia partir de lo que nos ha quedado de la teoria, de su
estado actual: la conexién circular entre sexualidad y lenguaje, que hemos
denominado en otro lugar “el axioma italiano” puede proveer el punto de partida
para alcanzar esa base. Este punto se demuestra coherente con la técnica analitica
en tanto la asociacién libre y sus valores semanticos resuenan transferencialmente
en la significacion del partenaire (el analista). Se trata aqui de una coincidencia de
cortes en la que el Falo tiene un papel central en tanto permite conectar los
campos.

Notas

El plano macro supone, para explicarnos, que Lacan tomé al psicoanalisis en su periodo mas
amplio, y trabajo sobre la transferencia en una dimensién Unica. Esto, a su vez, imposibilitd
o eludié la deducciéon de fantasias transferenciales (que llevarian a caidas parciales del SSS).
Aqui concurren otros problemas que habria que retomar: el fantasma del analista, la “x” del
deseo del analista, etc. En cuanto al primero, el analisis del analista prosigue mas alla de su
final de analisis en su trabajo y con sus pacientes, en la supervision, y por qué no, en su
acceso a la teoria. Puede pensarse, si se quiere, como una excavacion en doble tunel, para
tomar prestada la imagen que Freud nos provee. Se complejiza y sobredetermina asi el
tiempo de obtencidon de “la cura” del analista y su deseo, de su pase, si quisiéramos
conservar ese término.

266



LACAN EN CINCO MINUTOS"

Se tratara aqui de la estructura del Seminario de Lacan, de su ilacion. Este articulo
se inspira y orienta como un Lacan segun el orden de las razones, en version
infima, de manera muy resumida, trazando las lineas principales de construccion.
Contrariamente, si no hay génesis, si el acto nunca alcanza el origen, la referencia
a Hyppolite —en lugar de Martial Gueroult- no nos resulta apropiada. Pero sobre
todo, y bajando las pretensiones, lo que se condensa en este texto es mi lectura de
Lacan. De ahi el titulo del articulo.

El lector advertido podra reconocer las tres etapas del Seminario -y de la
ensefianza de Lacan en general- que aislamos. Pero no insistiremos sobre ellas y
las dejaremos para que sea él quien las restituya, y disponga la correspondencia de
textos y fechas.

I.

El nifio —el bebe lacaniano, si se quiere verlo asi— tiene que situarse como sexuado
y no encuentra los medios para hacerlo. No es que le entusiasme, tal vez carezca
de vocacién, pero existe alguna presidn social y las costumbres lo fuerzan. Si ni la
lengua ni mucho menos el entorno le proveen materia apta para designarse
sexualmente, recurre de manera insdlita a una estratagema extrema: se castra.
Con ese objeto, ofrecido en sacrificio, suple al significante faltante; aquel con el
que, al principio de la historia, no daba. Suple asi el déficit de la lengua con un
organo.

Por supuesto, todo esto puede describirse de otra manera, de forma menos burda
y mas elegante. Por ejemplo, y mas cerca de la teoria que de las prescripciones de
Hamurabi, podriamos enunciar que el bebe lacaniano es coartado por el
significante, o que la castracion consiste en un escamoteo simbdlico, en una
subduccién significante del instrumento en cuestién. Pero permitasenos, por el
momento, seguir nuestra idea.

Poco tiempo después, el nifo enfrenta otra terrible cuestidén: el objeto utilizado
como significante no se incorpora al codigo. Hay, si se quiere, una incompatibilidad,
un rechazo. El implante comienza a verse en problemas. El lenguaje sodlo
admite palabras. De esta situacion resulta que el Falo permanece exterior y cada
vez que se presenta, la lengua misma retrocede. Aun en medio de esa coyuntura,
nuestro bebe consigue designarse en el sexo: la turgencia vital, activa y tan fuerte
como la lengua, se realiza. Pero esto lo sumerge en la castracidon y lo extravia del
codigo tanto como del partenaire.

Desde la perspectiva del lenguaje, después de aquel rechazo y con ese cddigo
comprometido, se advierte que la relacién sexual no puede formularse —-no hay
términos para ello, lasciate ogni speranza- en la estructura del significante.

Pero, entonces, écdmo se las arregla el bebe lacaniano? Puber tal vez -ha crecido-
puede optar por perforar él mismo la lengua, construir enigmas; en suma, producir
una laguna en el discurso que sea compatible con el lenguaje. Y lo logra. Hace
sintoma. Sigue pues la via de su padre: reproduce la falta.

II.

a) Tomemos como punto de partida, en tren de complejizar el desarrollo, el
siguiente enunciado: la elevacion del falo a la categoria de significante obedece al
hecho de que la lengua carece de los significantes del sexo. El falo, lo hemos dicho,

H El presente articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 15 de Agosto de 2007.

267



viene sobre todo a suplir esa carencia —en rigor, a producirla-. Cuando alguien se
designa como hombre o mujer, el acto de declaracion de sexo, compromete
organicamente al hablante y, en todos los casos -y es lo mismo-, remite al
fantasma.

Si la pérdida que abastece la falta de significante sexual fuera otra, el problema
seria mas simple, o incluso no existiria. Si el sexo se designara mediante el objeto
oral, el anal, o el uretral, la pérdida se haria efectiva, concluiria. El objeto separado
del cuerpo y transformado en significante liquidaria la cuestidon. Pero el pene no se
pierde -salvo, claro estd, en el caso del bebe lacaniano—, y sélo se separa
parcialmente en la detumescencia. En rigor, no hace mas que cambiar de estado; vy
eso basta.

Una larga marcha rectifica el planteo freudiano de la castracion v,
concomitantemente, del final del analisis. El objeto -digamoslo directamente-
funciona en el nivel genital como falta, y es esa funcién significante la que produce
la compleja historia de la castracion. Es por esto que la pérdida no se produce a
nivel real [1] y que el complejo de castracion acompafia toda la vida al sexuado. Al
menos, mientras siga hablando. Se halla aqui, por otro lado, lo que define el
campo de las neurosis. La superposicion entre demanda y deseo, parcialmente
concomitante con las dos clases de objetos que acabamos de sefialar, explica la
constitucion de la neurosis, y la regresion.

La vinculacion existente entre castraciéon y significante -entre la falta y la
significacion- se correlaciona con la primera tesis de Lacan. Que el inconsciente se
halle estructurado como un lenguaje, refiere a estos objetos sometidos a la
metafora y la metonimia. El parentesco -la atraccién que el psicoanalisis
experimenta hacia el estructuralismo en los afios ‘50- entre lingUistica (estructura,
en general) y castracién se evidencia cuando pensamos en los sistemas de simbolo
cero: la falta de objeto, opuesta al objeto, vale como objeto. Piénsese en la —¢ de
Lacan: el “menos” indica la falta y la letra griega, “¢”, es la inicial del objeto falico.

b) Aceptado el hecho de que el falo deviene significante, éuna operacion tal
completa el lugar del Otro? Un elemento translingtistico, o si se prefiere semidtico
-un palito como signo tipografico, como simulacro, un simbolo-, aporta la
significacion que el lenguaje no provee, pero lo barre. Paradojicamente, el hablante
se ve en la situacién de aquel que, mudo o demasiado original, lleva consigo una
bolsa de objetos, de donde extrae sus expresiones. Se ha escrito mucho en torno
a esa hipertrofia. Sobre todo, para demostrar que se desinfla con facilidad. Se ha
caricaturizado el tema. En esa Ultima vena, sefialemos que la bolsa del hablante es
pequena y singular. Sélo debe cargar con el falo. Y aunque su falta le pese, el
handicap se concentra en el sexo.

La problematica que hallamos aqui es la misma que desarrollan los grafos del
deseo. Presa de la alienacién que produce el hecho de que el lenguaje es exterior,
viene desde el Otro (es el tema del mensaje invertido), el sujeto busca
desalienearse y decir su propio deseo. Para esto, se separa del Otro, lo elimina.
Estamos entonces en el piso superior del grafo. Pero alli, cuando el sujeto podria
decir lo que quiere, carece —-en funcién del movimiento que emprendié antes- de
lenguaje y palabras para hacerlo. En ese preciso momento, para afrontar esa
aporia, el fantasma provee un objeto real o imaginario elevado al rango de
significante del sujeto en el deseo. Lo rescata. Finalmente, el sujeto podra situarse
en su querer, pero al precio de recurrir a un elemento fantasmatico de
caracteristicas no linglisticas. Puede verse aqui el alcance de la primera tesis de
Lacan -hasta ddénde llega el “como” del inconsciente estructurado como un
lenguaje-, asi como la concurrencia entre la pérdida y la falta. Se aprecia

268



nuevamente sobre esta via el interés que el psicoandlisis encuentra en la
lingUistica.

Pero en cuanto ese objeto (a), homotodpico de la castracion, es despejado,
literalmente ocurre que el falo no penetra el lugar del Otro, porque su irrupcion
misma borra ese espacio. Se ve, entonces, la funcion y el campo que cubre el
fantasma: la Aufhebung félica no resuelve la estructura sin su concurso. Topamos
asi con la segunda tesis de la ensefianza de Lacan: No hay relacién sexual.

El falo —en tanto impar y capaz de significarse a si mismo, en tanto excluido de la
cadena- es un agujero. Paralelamente, se sigue la carencia significante en el
terreno sexual —-insistimos sobre este punto-, el barrado del Otro. Nos hallamos
frente a términos cuya alternancia, como es el caso con los términos del fantasma
[2], se aborda en el acto.

Es por esto que se abre la problematica del goce del Otro, ya que si el falo
completara al lenguaje, el asunto quedaria resuelto, y el Otro satisfecho.

La primera tesis, puede observarselo, se sigue naturalmente en la segunda, que es
su consecuencia. La ilacion de un periodo muy amplio del Seminario es, pues,
articulable en esa relacion. El Seminario -y esto no era evidente in initio- trabaja
con plan y tiene un sentido de conjunto.

Volvamos sobre otro aspecto de la exclusion del falo de la cadena significante [3].
Si el reenvio significante se colmara, es decir, si hubiera un significante capaz de
designar el intervalo, participaria de la cadena y por lo tanto haria intervalo. Por
esto, el saber inconsciente —el saber no sabido, como se ve con propiedad ahora-
se sitla soOlo a partir del falo como exterior a la cadena. De ahi que se haya
insistido, con razén, en la necesidad de que la interpretacion pase por la referencia
falica. Es necesario que ese agujero exista para que el saber inconsciente pueda
situarse y asumirse [4]. Esta exclusion —digamoslo al pasar- tiene un movimiento
equivalente al de la transferencia.

c) No hay una tercera tesis explicita que complete el recorrido. Pero podemos tratar
de inventarla y proponerla, es decir, darla por tacita. Sabemos que esta tesis
concierne al matema, al numero, o a la marca, al Nombre del Padre y el Edipo, o
incluso a la realidad psiquica. Tal vez a todos estos términos.

Partamos, en la busqueda de una tal tesis, de la prohibicién en tanto afecta a la
imposibilidad. Una interdiccidon de esas caracteristicas produce que un agujero (una
falta) se ubique en lugar de otro, lo sustituya. Prohibir lo imposible permite desear,
abre su campo al deseo; genera un espacio ilusorio. Un cartel que diga: “Prohibido
respirar debajo del agua”, ubicado al costado de una pileta de natacién es bien
sugestivo. Pero también podriamos imaginar una casa de familia con otro cartel:
“Se prohibe a los hijos gozar de la madre”. Y es el padre quien lo firma. La madre,
en el contexto que proporciona ese cartel, esta en trompe-l‘oeil. O aun, el padre la
pinta en perspectiva. Es el velo incestuoso que conviene al goce y con el cual se
provee la falta que intenta ubicar el goce del Otro y darle satisfaccion. La
prohibicién del incesto, especialmente en la familia conyugal, constituye para
nosotros la forma histérica que toma la imposibilidad del goce.

Una consecuencia general de este planteo es que la no-relacidn se reproduce en el
equivoco; vivimos por el malentendido. Y todo el contexto nos recuerda el juego de
palabras entre los Nombres del Padre y los no-incautos.

Asi pues, podemos aproximar la tercera tesis a una no relacidn que se encadena
por medio de una falta -son los nudos mismos-. La segunda tesis la exige; se

269



desprende de ella. Si no hay relacién, la falta de un elemento tercero la designa, le
da cuerpo, o, al menos, le da forma de “Y” al conjunto.

Surge de aqui una marca que afecta a la no-relacién y por donde ésta nos
concierne.

El sintoma en general es paradigmatico de este tipo de movimiento. En la medida
en que plantea un agujero en el discurso, un enigma como es el caso habitual,
patente en el recorrido de Lacan por Joyce, mimetiza la ausencia de relacion.

El sujeto puede entonces decir: “No es que no haya relacion sexual. No se engafien.
Yo la elido con mi sintoma. Ubico unos puntos suspensivos en el lugar mismo en el
que faltan los significantes del sexo en la lengua”. De alli la vinculacién clasica del
sintoma con el superyd, puesto que esta instancia dice, a su turno: “La castracion
no es un efecto del significante, ni mucho menos es mi padre quien me castra. Yo
soy quien me castro, a propdsito. Yo me rompo el brazo de un martillazo.”

Siempre se puede inventar un sintoma (si se puede), un equivalente falico
compatible con la lengua, para paliar la imposibilidad a la que nos enfrentamos.
Cuando el fantasma no cubre ya la posicion, el sujeto puede recurrir al padre (el
agujero de la prohibicién del incesto resuelve la situacién), o ampararse en la
realidad psiquica (un agujero prét-a-porter). Pero éstos son ya sintomas. En la obra
de Lacan aparecen asi denominados diversos conceptos: el padre, el Edipo, la
realidad psiquica —-también la religiosa—, una mujer. Esto obedece a que todos ellos
hacen agujero (falso agujero, es decir, no hacen al agujero del goce). La realidad
psiquica hace agujero en tanto anidamos un cuerpo. Y esto muestra a qué se
reduce. Una mujer es un sintoma porque su eleccion no anula la inexistencia de La
mujer, solo duplica el enigma femenino [5].

El sintoma es una de las formas de representar lo que falta para que el triciclo “R,
S, I” -la comparacion de los registros con un tripode defectuoso fue utilizada por
Lacan-, asiente bien. Una de sus ruedas es siempre mas corta que las otras. De alli
se deduce con facilidad su valor de estructura.

III.
Resumamos:

a) El sujeto sexuado en tanto afectado por la castracion lleva a cuestas un Falo
para designarse en el sexo.

b) Ese significante irrumpe sobre el Otro y lo perfora, produce la falta de
significantes —al principio el objeto engafia, obtura la castracion- y la no-relacion.

c) Una falta ligada al incesto telescopia y reproduce la ausencia de relaciéon en un
plano paralelo. El sintoma, al apropiarse de la no-relacion, deja supuesta la relacion
sexual en su horizonte [6].

El improbable bebe lacaniano, matematico inadvertido y poeta sorprendido, sabe
llevar en su cuerpo al conjunto vacio [7].

Referencias

[1] La importancia de la distincidon de real, simbdlico e imaginario, debe subrayarse -sobre
todo en el primer tramo del Seminario-, aunque no la desarrollaremos aqui. Las diferencias
en cuanto al estatuto del objeto apuntadas en el texto son inabordables sin una teoria de los
registros. Sin esa herramienta, no se podria distinguir la fantasia de castracién de su
estructura. Y esta es una cuestiéon de un peso enorme. Tampoco intentaremos situar los
sucesivos cambios que experimenta en la teoria el estadio del espejo, epénimo de Lacan. En

270



este breve articulo, sélo abordamos el esqueleto del Seminario, que puede vestirse de
distintos modos, hasta alcanzar las formas mas cercanas a la doxa.

[2] Si avanzamos un poco, este tema remite al hecho de que el corte del fantasma corta en
simultdneo, mientras separa sus propios términos, al campo del Otro.

[3] Esta exclusién puede desarrollarse en términos edipicos. El padre, en tanto representa la
prohibicion del incesto, permite que se establezca un sistema de nominaciones. Impide que
su hijo, por ejemplo, sea padre e hijo a la vez. Frente al incesto no hay nominacion de
parentesco. La estructura no se sostiene. En la medida en que el lenguaje es un sistema de
coherencia posicional se entiende que el Nombre del Padre, en tanto representa la sucesién
generacional, le preste su garantia.

En cuanto al falo, en esta distribucién hay que adjudicarle el goce incestuoso, en la medida
en que es el significante que puede significarse a si mismo (como aquel que puede ser hijo y
padre a la vez). Y por esto queda excluido de la cadena significante.

En la base misma del proyecto lacaniano y estructuralista de los afios ‘50, encontramos al
Edipo como encarnacion del significante, y al falo como su nucleo incestuoso expulsado. Se
ve por qué Lacan decidié hablar del Edipo Unicamente bajo la forma de la metafora paterna.
[4] Ilustremos el tema del saber inconsciente. Supongamos un conjunto A compuesto por
los elementos a y b: A {a, b}. En la medida en que se pueden deducir subconjuntos v,
ademas, en tanto siempre es posible obtener al conjunto vacio como subconjunto, podemos
referir los subconjuntos siguientes: {a, b}; {a, b, {@}}; {a}; {b}; {a, {B}}; {b, {9}};
etc. Por lo tanto, no es facil afirmar que los subconjuntos estén contenidos en el conjunto. El
nimero de subconjuntos es mayor que el nimero de elementos de A. Llevemos esta
observacion al registro significante: el intervalo contiene (sabe) mas de lo que parece a
primera vista. Asi vemos que “la parte juega sola su parte” (es “mayor” que el todo).

El saber inconsciente, en plus, se emparenta pues con el intervalo significante y los
conjuntos transfinitos (con el falo y la letra, si se fuerza un poco las cosas).

Ahora bien, es obvio que para detener el reenvio de la significacion —que aqui se produce en
cuanto queremos designar el intervalo— no podemos apelar a ningun significante ni tampoco
a ninguna designacién. Si cada nuevo intervalo es un conjunto surge el conjunto vacio, y el
saber no puede totalizarse; se infinitiza. Hace falta, pues, un agujero. Se pone en juego asi
la funcidn falica y el tema de la marca.

La asociacion libre empalma con este reenvio del lenguaje; lo provoca. Al movilizar el
discurso, esta técnica se topa con lo que lo detiene: sintoma, o marca. Y esto la justifica.

[5] En ese sentido y en buena ldgica, las separaciones son curaciones espontaneas del
sintoma.

[6] La relacidn sexual —lo que nos queda de ella-, decia Lacan, es intersintomatica. Por otro
lado, se ve el parentesco de esta época de desarrollo con el tema del nimero. Asi como la
cifra, en el interior de la lengua, nombra al nimero, que es real y permanece ajeno, el
sintoma nombra al goce. Podriamos agregar, para ilustrar un poco mas estas cuestiones,
que el sexo es al cuerpo como el nimero a la lengua. Si recordamos que la exclusiéon falica
se sitla mediante la letra, que cierra la cadena significante, con el nimero, o el matema, se
cubren los tres periodos del Seminario que aislamos aqui.

[7] Para dar una imagen del estado actual del psicoandlisis —hacia alli concurren los tres
desarrollos que hemos aislado en el articulo- bastaria aparear a la lengua con la zona
erégena, y a la pulsién con el trabajo de la significacién. Frente a las positividades
freudianas, lo que se llamd también la demonologia freudiana (esa inteligencia, ese
inconsciente, que Freud suponia que podia cambiar sus formas y sus enunciados para
despistarnos, que se complace y obstina en resistir), en el lacanismo actual la cosa analitica
transcurre en una superposicion de fallas, de agujeros, de entidades negativas. En algun
sentido, hay que imaginarse un cuerpo perforado y atravesado por una lengua a la que le
faltan los significantes del sexo. Su deslizamiento mutuo, ademas, compromete al goce, que
esta alli haciendo de tope, como tercero. El goce es real. Al situarse de esta forma, obliga a
suponer. Implica a la lengua como sujeto supuesto saber, en cuanto ésta se ve llevada a
girar alrededor de la marca.

Atendamos, asimismo, al hecho de que en esta perspectiva las criticas provenientes de la
fenomenologia -siempre denegadas- han tenido finalmente eco. Aun subestimadas y
desoidas encontraron su lugar. Por ejemplo, recordemos las observaciones que apuntaban al
aspecto contradictorio de la representacion inconsciente. Este concepto, y nada menos que
éste —decia Lacan-, es insostenible.

271



DOS O TRES COSAS QUE YO SE DE LACAN"

Permitasenos, para introducirnos en tema, recordar un antiguo suefio que todavia
nos convoca. Hacia 1900 una sefiora vienesa lo relata a Freud y, segun deduce,
contradice su teoria de la realizacion de deseos: “Quiero dar una comida, pero no
dispongo sino de un poco de salmén ahumado. Pienso en salir para comprar lo
necesario, pero recuerdo que es domingo y que las tiendas estan cerradas. Intento
luego telefonear a algunos proveedores, y resulta que el teléfono no funciona. De
este modo, tengo que renunciar al deseo de dar una comida.”

Las primeras asociaciones no bastan a Freud para realizar una interpretacion. Pero,
luego de vencida la resistencia —después de una pausa: muy rapidamente,
retengamoslo, nos vemos devueltos al terreno del deseo— las cosas comienzan a
aclararse: “(La paciente) ayer fue a visitar a una amiga suya de la que se halla
celosa, pues su marido la celebra siempre extraordinariamente. Por fortuna, esta
muy seca y delgada y a su marido le gustan las mujeres de formas llenas. éDe qué
habld su amiga durante la visita? Naturalmente, de su deseo de engordar. Ademas,
le pregunté: ‘éCuando vuelve usted a convidarnos a comer? En su casa se come
siempre maravillosamente’.” Freud encuentra entonces una de las interpretaciones
del suefio: “iCualquier dia te convido yo, para que engordes hartandote de comer a
costa mia y gustes luego mas a mi marido!’ De este modo, cuando a la noche
siguiente suefia usted que no puede dar una comida, no hace su suefio sino realizar
su deseo de no colaborar a redondear las formas de su amiga.” Es asi que el deseo
de la paciente consiste en que no se realice un deseo de su amiga. En su lugar,
suefia que no se realiza un deseo propio.

Permitasenos, para introducirnos en tema, recordar un antiguo suefio que todavia
nos convoca. Hacia 1900 una sefiora vienesa lo relata a Freud y, segun deduce,
contradice su teoria de la realizacion de deseos: “"Quiero dar una comida, pero no
dispongo sino de un poco de salmoén ahumado. Pienso en salir para comprar lo
necesario, pero recuerdo que es domingo y que las tiendas estan cerradas. Intento
luego telefonear a algunos proveedores, y resulta que el teléfono no funciona. De
este modo, tengo que renunciar al deseo de dar una comida.”

Las primeras asociaciones no bastan a Freud para realizar una interpretacion. Pero,
luego de vencida la resistencia —después de una pausa: muy rapidamente,
retengamoslo, nos vemos devueltos al terreno del deseo— las cosas comienzan a
aclararse: "(La paciente) ayer fue a visitar a una amiga suya de la que se halla
celosa, pues su marido la celebra siempre extraordinariamente. Por fortuna, esta
muy seca y delgada y a su marido le gustan las mujeres de formas llenas. ¢De qué
hablé su amiga durante la visita? Naturalmente, de su deseo de engordar. Ademas,
le preguntd: '‘¢Cudndo vuelve usted a convidarnos a comer? En su casa se come
siempre maravillosamente’.” Freud encuentra entonces una de las interpretaciones
del suefio: "'iCualquier dia te convido yo, para que engordes hartandote de comer a
costa mia y gustes luego mas a mi marido!” De este modo, cuando a la noche
siguiente suefia usted que no puede dar una comida, no hace su suefio sino realizar
su deseo de no colaborar a redondear las formas de su amiga.” Es asi que el deseo
de la paciente consiste en que no se realice un deseo de su amiga. En su lugar,
suefia que no se realiza un deseo propio. Se identifica, pues, con ella. Nace asi la
“infeccion psiquica”. La labor de Freud es lograda, digdmoslo, satisfactoria.

éCuadl es el interés de esta comunicacion, mas alla de que Freud, que se siente
provocado, vuelva a poner las cosas en su lugar en cuanto al deseo del suefio y
transcriba uno de los primeros suefios de transferencia que conocemos (el deseo de

DEl presente articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 30 de Enero de 2009. También
se encuentra publicado en el facebook de Carlos Faig.

272



contradecirlo)? Es evidente que la sefiora vienesa —"la bella carnicera” desde
entonces— estaba “bien atendida” por su marido. Nadie, mirandole la cara, se
hubiera atrevido a decirle lo contrario. Y esto es lo perturbador. El motivo mismo
quiza de la prisa de Freud. La bella carnicera, oficiosamente, habia encontrado su
“dulce camionero”. De no ser asi, la observacidn careceria de interés: se entenderia
por qué ese deseo insatisfecho. Entonces, éiqué quiere?

Charcot y Bernheim (a quien Freud cita), un tiempo antes, habian colaborado un
tanto inadvertidamente en el laborioso intento de situar a la histeria en la
perspectiva correcta. Con sus experimentos sobre la hipnosis proveen una
argumentacién que rebate la idea de que la histérica simula, o directamente
miente. Ponen, pues, a Freud sobre la pista. Ciertos actos y sintomas propios de la
histeria recuerdan los encargos posthipnoéticos. Poco después, estos sintomas son
tomados en otra orbita. Nace el psicoanalisis.

Ahora bien, y entramos de lleno en lo que nos interesa, unos setenta afios después
de La interpretacion de los suefios, Lacan afirma que las histéricas se curan de todo
salvo de la histeria. Se podria pensar, transferencia mediante, que el analista queda
insatisfecho: no cura. Con esto se obtendria un final de analisis y todo tendria un
feliz término. Sin embargo, esquivando la generalizacion, podemos tomar a la letra
la frase de Lacan y, por tanto, la insatisfaccion de la histeria. Y si esto es
literalmente asi, se esboza un sexo mas alla del sexo que conocemos. Se entreabre
pues una dimensidn lujuriosa. Pero, hay que observarlo, Freud ante esa lujuria se
detiene. Toda su vida y a lo largo de su obra se preguntdé qué quiere la mujer. La
imagen y el simbolo, la figura del Padre, retorcida por el mito de la horda primitiva,
es, por otro lado y concomitantemente, el tapon que encuentra. Hay algo
insoportable en Freud, decia Lacan. Inaudible. Inaguantable. Muy curiosamente,
cada vez que Lacan se acerca e intenta cernir lo que se atisba, un hecho “fortuito”
lo frena. Nos deja librados al principio del placer. El seminario Los nombres del
padre —del que sdlo nos entrega su primera leccion— iba a abordar ese tema. En su
programa, segun podemos imaginarlo y restituirlo, en su base misma estaba en
juego una retoma por su otra faz del tema edipico. El interdicto del Edipo, la
prohibicién del incesto, deviene, cortada por su revés, el goce incestuoso como
salvaguarda del sexo excluido. El complejo de Edipo se aprehende entonces como
un engafia-ojo, en trompe-Il‘oe€il. Freud prefirid, ya es parte de la historia, sostener
al Padre en el mito. Y Lacan -—apremiado por la Internacional y finalmente
excomulgado— que podria haber dicho algo, o mucho, se cay6 la boca.

Las consecuencias de la segunda vuelta, por supuesto, son multiples y vastas. Por
un lado, el Edipo y el incesto devienen las formas historicas que toma la
imposibilidad del goce. Aportan la solucién de prohibir algo que de por si es
imposible. En segundo lugar, la cuestion del padre, tan importante en Freud, y del
Nombre del Padre, en Lacan, pierde buena parte de su alcance. Y, sobre todo, la
cuestion de devenir hombre o mujer, en relacion a la exclusion del sexo, se torna
problematica. La determinacion de la diferencia de los sexos (mediante el Falo, el
Padre, la salida del Edipo, etc.), en el mismo movimiento de su constitucion, deja
fuera la sexualidad. (Lacan demuestra posteriormente que la sexuacion es del
orden del sentido.) Asi, nos vemos en la comedia.

Pero esta omisidn se repite. Lacan sustrae dos veces su enunciacion. El seminario
XV también se interrumpe. El Mayo francés (el seminario se desarrollaba en el
curso lectivo 1967-1968) lo deja en suspenso. Y cuando Lacan retoma su
ensefianza afirma que, asi como la aceleracion en la caida de los cuerpos, lo poco
gue le quedaba por decir era lo mas importante. Lacan —sabia bien lo que era el
“golpe de ascensor”’— nos seduce. El punto aqui hacia a la falla propia y
constitutiva del acto analitico. Lacan calla en esta oportunidad —podemos deducirlo
en parte por el seminario siguiente— la razén de que el analista funcione como

273



“chivo emisario”. El final del analisis, el acto, lo hace cargo de que la sexualidad no
tiene arreglo: es su “culpa”.

Freud se detiene aparentemente porque no quiere o no puede ver mas alla. Lacan,
por voluntad propia. Porque prefiere no dar a luz: "Ustedes tienen orejas para no
oir y por eso dejamos aca” —nos recrimina. Pero, y aunque tal vez tenga razdén, nos
pone al tanto con dos o tres guifios. A las interrupciones que sefialamos,
agreguemos la siguiente pregunta: éa qué nos llevaria que la Dama, sitiada en el
amor cortés, en el lugar de la Cosa, se interese libidinalmente en el asunto hasta el
extravio? O bien, volviendo al suefio que relatamos al principio: {qué ocurre cuando
una mujer muy bien provista por su marido se encuentra con un cantante de voz??
Como el encuentro seria demasiado bueno —segun se nos dice— no dura mucho. En
esta hipotética ilustracion de Lacan se trata de la bella carnicera, aunque ella haya
buscado primeramente la voz de Freud. En relacién con la exclusion del sexo, la
insatisfaccién (histérica) no tiene pues nada de engafoso, reductible, y debemos
darle un estatuto mas amplio que el sintomatico. Ese estatuto concierne a una
forma de despertar que nos encuentra solos —como deseaba Lacan, todo parece
indicarlo, y podria decirse que hemos demostrado— aunque hayamos pernoctado en
una institucion o dormitado en el divan de nuestro analista.

Notas

1. El uso de la locucién “coup d’ascenseur” es relativamente frecuente en francés. En
cambio, en castellano no encontramos una expresion que describa el equivalente en la mujer
de la ereccién masculina. Cf. J. Lacan, La ldgica del fantasma, leccion del 21 de junio de
1967, inédito.

2. En francés la expresion que Lacan utiliza es “chanteur a voix”. Para multiplicar el efecto,
supongamos que la voz del cantante —podria ser otro objeto, pero este es muy indicado—
suena afectada, incluso afeminada, haciendo resonar a la mujer como un abismo,
encontrando su eco ilimitado. Abriéndola a la dimensiéon que representa: la exclusidon del
sexo y su silencio. Recordemos que el canto tropieza con las oclusivas; los cortes tienden a
desaparecer (tanto como en el partenaire: hay que saber por dénde despunta el goce).

274



IX. CUESTIONES TECNICAS



UN ASPECTO DE LA TECNICA FREUDIANA VINCULADO CON EL
SIMBOLISMO"

1. En diversos historiales Freud deduce sus conclusiones, o bien presenta el
material, basandose en una técnica combinada. La mixtura de esta técnica, que
constituye un hecho poco sefialado y muy visible en la experiencia freudiana,
combina el simbolismo —una clave fija— y la asociacion libre —una clave
desconocida—. Ilustremos este punto con la definicion de Freud: "Los elementos
simbdlicos del contenido manifiesto nos obligan a emplear una técnica combinada
que se apoya, por un lado, en las asociaciones del sujeto y completa, por otro, la
interpretacidon con el conocimiento que el interpretador posee del simbolismo"1.

El simbolismo ocupa en la obra freudiana un lugar mas importante del que se
tiende a otorgarle actualmente. El estatuto teorico del simbolo es muy complejo
aun examinando Unicamente Interpretacion de los suefios. El simbolo alli se ve
afectado por la sobredeterminacién -a pesar de que se defina por una clave fija-,
su significacion misma depende del contexto. Freud, todo parece indicarlo asi, elidid
en la primera version de Interpretacion de los suefios el tema del simbolismo (o
mejor: redujo al minimo su exposicion) para facilitar la comprensiéon de su
innovacion. Para restituir la época del descubrimiento, la atmdsfera de los primeros
freudianos, en este punto particular, conviene recordar la indagacién de Freud y
algunos discipulos en la mitologia -los simbolos alli pululan-, y a Rank que figuro
algunos afios con la autoria de dos capitulos del texto de Freud. Pero quiza
debamos pensar ante todo en la caricatura del analista que presenta el cine inglés y
norteamericano de los '50, evidente en Hitchcock; por ejemplo, en el filme Vértigo.
En este cine uno de los rasgos distintivos del analista es la pasion por el simbolo.
Asi, cuando alguien aparece en pantalla diciendo que la serpiente es un simbolo
falico, o que la caja representa la vagina, no dudamos en hallarnos frente a un
freudiano. Hoy, tal vez, esta identificacion produzca algun escozor. Pero, sin
embargo, esta percepcion tiene justificacion: esos simbolos son, en efecto,
freudianos, nos guste o no. Buscando un poco entre la psicologia revuelta de los
semanarios nos topamos con joyitas del mismo estilo, que nos devuelven la
dimensidén del freudismo antes de la consigna lacaniana del retorno a Freud; antes
de que se lo reprimiera. El estatuto del simbolo fue parcialmente eclipsado por la
teoria del significante de Lacan. Pero Freud mismo, lo dijimos antes, habia
efectuado una primera “represion” de este tema. Y, en lo fundamental, esto se
debidé a la necesidad de que su texto no fuera confundido con una clave de los
suefios, como las que eran frecuentes en aquella época y todavia hoy circulan. En
verdad, pensando en la obra freudiana hacia principios de siglo, en lo que habia
escrito hasta esa fecha, Freud tomaba como un referente continuo al saber popular
(ocasionalmente este tipo de saber es la clave de la interpretacion) y, por lo tanto,
se prestaba facilmente a la confusion aludida en la medida en que las claves de los
suefios participaban (y participan) de fendmenos de creencia masivos.

La cuestion del simbolo es legible en varios historiales a partir de la utilizacién de la
llamada técnica combinada. Veamoslo.

En el caso Dora, si nos dirigirnos al primer suefio de la joven que analiza Freud,
todo el material aportado converge hacia el vocablo Schachtel -caja y mujer en
sentido despectivo-: las gotas, la afonia, la tos, el contagio de la venérea, etc. La
presencia de la caja de joyas, en inicio, en el contenido manifiesto del suefio, ya
conlleva simbdlicamente la interpretacion que alcanzard Freud. Y de manera
evidente —aunque Freud no lo diga expresamente- la interpretacién por simbolo y
la asociacion libre convergen.

H El presente articulo fue publicado en: http://trialectica.blogspot.com/, en Agosto de 2010.

276



Esto configura una curiosa situacién por dos razones: en primer lugar y en general,
porque el contenido manifiesto debe leerse como un rebus, una vez desplegado el
contenido latente. El trabajo de interpretacion del suefio es de ida y vuelta (como el
modelo del capitulo VII de Traumdeutung): va hacia la palabra y vuelve hacia el
jeroglifico (el reblus). De esta manera el rebus figura una prueba de correccion o
lectura que no puede faltar en la interpretacion del suefio por cuanto el contenido
manifiesto no podria constituirse de otro modo que como rebus. Excepto, claro, en
el caso de que sea simbdlico -y esto es lo que parece ocurrir en Dora-. El simbolo
sustituye al rebls y nos vemos obligados a preguntarnos si el simbolismo freudiano
no es simplemente un rebus convencionalizado, que gand el lenguaje. Y en segundo
lugar, porque Freud muestra en el historial una posicién transferencial que lo
identifica a un ginecdlogo. Leemos por ejemplo: "Me limitaré -dice Freud en la
introduccion de 1925 al historial- simplemente a reclamar para mi los derechos que
nadie niega al ginecélogo —o mas exactamente aun, una parte muy restringida de
tales derechos- y a denunciar como un signo de salacidad perversa o singular la
sospecha, en alguien posible, de que tales conversaciones sean un buen medio para
excitar o satisfacer deseos sexuales"2.

Se trata del ginecdlogo y su hysteron histérico. Al respecto la pregunta: " éDonde
estd la caja?", en el segundo suefio, es sumamente ilustrativa del movimiento. Por
lo demas, hay que observar la salvedad que realiza Freud: “(...) una parte
restringida de tales derechos”, vale decir, no va a examinarla como ginecdlogo.
Pero entonces, épara qué compararse? Por otro lado, que “tales conversaciones
(no) sean un buen medio para excitar o satisfacer deseos sexuales” implica
renunciar al psicoanalisis. Pero entonces, {para qué tanta charla?

Si se comparan Dora y Die Traumdeutung se encuentran una buena cantidad de
reglas técnicas aplicadas al caso y una serie de simbolos comunes a ambos textos.

Un conjunto de simbolos mas complejo resume el historial del Hombre de las ratas.
Como se sabe, se trata de las cinco equivalencias simbdlicas que Freud sélo
expondra formalmente seis afios después de presentado este caso. Asi pues, la
rata, punto de sobredeterminacion del material, se encadena de manera
significante con el complejo paterno (Heiraten) y, a la vez, tiene un valor simbdlico
(pene, nifio; etc.)

En Juanito el caballo es un simbolo paterno, como lo serd siempre en toda fobia el
animal a partir de Totem y tabu. Esta aparicion del animal como simbolo paterno
tiene su explicacion en Traumdeutung: “La elaboracién onirica simboliza
generalmente con animales salvajes los instintos apasionados —del sofiador o de
otras personas- que infunden temor al sujeto, o sea, con un minimo
desplazamiento, las personas mismas a que dichos instintos corresponden. De aqui
a la representacion del temido padre por animales feroces, perros o caballos
salvajes —-representacion que nos recuerda el totemismo- no hay mas que un paso.
Pudiera decirse que los animales salvajes sirven para representar la libido, temida
por el yo y combatida por la represion”3.

2. El subtitulo de Pegan a un nifio dice: Aportacién al conocimiento de la génesis de
las perversiones sexuales. Excluyendo la referencia psicopatoldgica a la perversion
y considerando que al menos cinco de los seis pacientes sobre los que toma
ejemplo el texto no son perversos, la pregunta es por qué se trata de una fantasia
masturbatoria. Es obvio que el despliegue (o la actuacion) de esta fantasia no
constituye una escena perversa. El terreno en el que se manifiesta es neurdtico por
definicion. Existe, por tanto, mas de una razén para preguntarse por la conexion
entre el contenido de la fantasia y la masturbacion. éPor qué la fantasia no conduce
a una satisfaccién perversa, a una escenificacion? Freud responde que la

277



satisfaccion aportada es de naturaleza masoquista: “Pero sélo la forma de esta
fantasia es sadica; la satisfaccion extraida es masoquista; su significacion esta en
que ha tornado la carga libidinosa en la parte reprimida, y con ella también el
sentimiento de culpabilidad concomitante al contenido”4. La referencia a un
onanismo masoquista no arregla la laguna del texto -salvo que se tome
literalmente la expresion: golpearse el pene-: el origen de la satisfaccion es
precisamente lo que habria que demostrar. Esta mencidén anticipa el punto que
debemos alcanzar.

Nuevamente recurriremos a Interpretacion de los suefios para ponernos en camino:
“Los nifos (los pequefios) suelen también constituir un simbolo de los drganos
genitales correlativamente a la costumbre corriente - tanto en las mujeres como en
los hombres- de dar al 6rgano sexual el carifioso apelativo de “mi pequeno”. Jugar
con un nifio pequefio o pegarle, etc., son con frecuencia representaciones oniricas
de la masturbacion”s.

Con este parrafo podemos sostener que en Pegan a un niflo también esta presente
la técnica combinada que vimos antes en los historiales. La reconstruccién de la
segunda fase de la fantasia en la nifia, la persecucion del encadenamiento de la
fantasia en general (en la nifia y el vardn) finalmente resultan anticipados por una
asociacion simbdlica: el nifio como simbolo falico. Ademas, la presencia de das
Kleine determina univocamente el contenido de la fantasia en relacién con la
masturbacion y, asimismo, conecta sin dificultad ninguna el masoquismo y la
masturbacion.

¢éPor qué entonces la explicacion mas simple es evitada por Freud? Un
razonamiento tal, creemos, proporciona demasiado y demasiado pronto. En este
sentido, aparece como una perogrullada o un truismo. La apelacién al simbolismo
tampoco podria explicar "genéticamente" a las perversiones por su valor universal,
y, habria que decir, hasta cierto punto formal. Sin embargo, y por las mismas
razones, por esa via se desliza el pensamiento de Freud y su concepto. En Algunas
consecuencias psiquicas la equiparacion del nifno y el clitoris se ve abruptamente
llevada al primer plano: "Esta fantasia (pegan a un nifio) parece ser una reliquia del
periodo falico en la nifia; la peculiar rigidez que tanto llamd mi atencion en la
mondtona formula "pegan a un nifio" probablemente acepte aun otra interpretacion
particular. El nifio que alli es pegado-acariciado, en el fondo quiza no sea otra cosa
sino el propio clitoris, de modo que en su nivel mas profundo dicho enunciado
contendria una confesion de la masturbacion, que desde su comienzo en la fase
falica hasta la edad mas madura se mantiene vinculada al contenido de esa
formula"é.

Debemos observar que los términos que utiliza Freud ("El nifio que alli es pegado-
acariciado") son cercanos a los que utilizara en Die Traumdeutung y que citamos
antes. Esto refuerza la idea de que Freud disponia in mentis de la asociacion
simbdlica mientras escribia el articulo, y suprimio intencionalmente este concepto
del texto. éAcaso como interlocutores, en el tren freudiano, el simbolismo resultaria
un tema inconveniente de conversacion? Por otra parte, nuevamente hallamos la
expresion “reliquia" referida a la fantasia que tratamos. Esta vez no se trata de una
reliquia del Edipo7 sino del periodo falico en la nifia. Por esto, el tratamiento del
tema en Algunas consecuencias psiquicas no constituye, como sostiene Nassif8,
una cuarta fase de desarrollo de la fantasia sino mas bien un subtexto o, mas
simplemente, una sobreinterpretacién que conlleva un “blanqueo” tedrico del
razonamiento freudiano.

3. Si el simbolismo freudiano tiene la importancia que le acordamos aqui, épor qué

se lo ha descuidado tanto en los ultimos afios? El avance del estructuralismo vy la
linglistica, y su posterior incorporacién al psicoanalisis via Lacan, privilegia el

278



estudio de todo tipo de cddigos y, por alli mismo, evita abordar los fendmenos de la
lengua que se presentan mas aislados. Este es el caso del simbolo, por cierto, que
por definicion no pertenece a un codigo (en el sentido saussureano). La constitucion
de la linguistica estructural relega, pues, el estudio del simbolismo. Estos objetos,
para decirlo elegantemente, no se convienen. éComo ubicar al simbolismo, por
ejemplo, en la biparticion lengua/habla? Al no hacer cddigo, el simbolismo no es un
hecho de lengua; mientras que su universalidad -1a relacién constante con lo que
significa— impide considerarlo como un hecho de habla.

Los simbolos, en efecto, valen por si mismos. El "verdadero" simbolo, diremos
parafraseando a Jones, no es opositivo ni negativo ni diferencial La relacion entre el
simbolo y lo que significa es directa, carece de mediacién y obedece a ciertas
razones analdgicas que Freud enumerd parcialmente. El simbolo puede constituirse
por las siguientes razones:

-funcién: el puente es simbolo del pene porque une;
-forma: el laberinto simboliza al parto anal por parecerse a los intestinos;

-ritmo: subir una escalera simboliza el coito porque hay continuidad ritmica,
graduacion y creciente agitacién respiratoria con la que se llega a un punto cumbre;

-tamafo: la lima simboliza al pene por su tamafio (por su funciéon, en cambio -
frotar-, simboliza a la masturbacién);

-alusion: los vestidos simbolizan la desnudez (contraste, contigliidad)9.

En cualquiera de estos casos la operacion que origina al simbolo no se halla en la
lengua. Si extendemos esta idea para pensar la relacidon entre simbolo y contenido
manifiesto del suefio, vemos que Freud registra que la relaciéon es multiple. En
efecto, el simbolo puede valer como tal y, ademas, puede ser tomado literalmente
(ejemplo: la escalera es simbolo del coito, y, literalmente, Steigen significa en
aleman subidor y cogedor). Esto indica que la independencia del simbolo es casi
completa: aun implicado en el contenido manifiesto y habiendo cambiado de
funcion, su valor de simbolo se conserva. El simbolo dispone de una inmunidad
funcional envidiable.

Por otra parte, si revisamos los dos textos de Lacan dedicados a Jones y su teoria
del simbolismo advertimos que el examen del tema es bastante apresurado. Lacan,
por ejemplo, atribuye a Jones la idea de que el simbolismo se reduce, finalmente, a
la designacién de ciertas relaciones fundamentales10.

Esta asignacion es indebida. Jones, en rigor, tomoé la idea de Freud; a quien, por
cierto, cita en su texto. No pretendia haber descubierto nada en este punto. Otra
cuestion que atestigua la rapidez con que Lacan examino este tema se manifiesta
cuando sostiene que el simbolismo no ocupaba ningun lugar en la primera edicion
de Traumdeutung. Este desarrollo, contrariamente a lo que afirma Lacan, no es
s6lo un agregado de 1914. Ya dijimos antes que esta referencia se ve
especialmente reducida en 1900, para evitar que La interpretacion de los suefios
sea confundida con una clave de los suefios.

Queda por establecer si los textos de Lacan resuelven el tema del simbolismo, mas
alld de la critica a Emest Jones, que, aunque justa, no presenta positivamente el
problema. Por momentos Lacan parece identificar simbolismo y objeto (a), en otras
ocasiones parece sustituir la concepcion metaférica de Jones por un planteo
metonimico del simbolo emparentandolo al falo11.

279



Sea como sea, el simbolismo tiene una presencia clinica importante y descuidada:
en los suefios (se interpreten o no los simbolos), en la clinica de la psicosis (los
pajaros, por ejemplo, son una simbolizacién frecuente -ya observada por Schreber
en sus Memorias-), y en enfermedades psicosomaticas como el asma (en los ninos
asmaticos la nieve es un simbolo frecuente de un cambio de estado), para no citar
mas que tres ejemplos.

Notas

1. Sigmund Freud, Obras Completas, Biblioteca Nueva, Madrid, 1973, p. 560

2. O.C., p. 935. (Es importante sefalar que las expresiones de Freud corresponden a la
Introduccién a la edicidén de 1925 de Historiales clinicos.)

3. 0.C, p. 595 (subrayado por Freud).

4. 0.C., p. 2472.

5. 0.C., p. 562.

6. O.C., p. 2900.

7. O.C., p. 2474. Ademas, y sobre todo, en tren de situar inconveniencias, recordemos a la
pequefa Ana, hija y paciente de Freud. A ella debemos buena parte del material que Freud
nos transmite a propdsito de esta fantasia.

8. Jean Nassif, La fantasia en "Se pega a un nifio”, en Objeto, castracion y fantasia en
psicoanalisis, Siglo XXI ed., Argentina, 1972, pp. 61-62.

9. J. Laplanche y J.-B. Pontalis, Diccionario de psicoanalisis, Labor, Buenos Aires, 1971, cf.
Simbolismo, pp. 426-430, y esp. p. 429.

10. Jacques Lacan, Ecrits, Seuil, Paris, 1966, p. 294. Alli leemos: "En un articulo
fundamental sobre el simbolismo, el Dr. Jones, hacia la pagina 15, observa que, aunque
haya millares de simbolos en el sentido en que los entiende el psicoanalisis, todos se refieren
al cuerpo propio, a las relaciones de parentesco, al nacimiento, a la vida y a la muerte." Cf.
también en Ecrits, p. 704. Hay tr. cast. del texto de Ernest Jones, La teoria del simbolismo,
en ficha, p. 25 (British Journal of Psychology, vol. IX, 2, 1916; retomado en Papers on
Psycho-Analysis, Londres, Bailliére, 52 ed., 1948). En Freud el concepto se encuentra en
Lecciones introductorias al psicoanalisis, 1915-1917, capitulo X, El simbolismo en el suefio,
O.C., p. 2214.

11. J. Lacan, seminario XIII, leccidn del 20-4-66 (inédito).

280



UN CORTE DE TECNICA LACANIANA ¢QUE PRODUJO EL LACANISMO?"

En la historia del psicoanadlisis se ha visto que ciertas técnicas conducian a
actuaciones, perversiones transitorias o simples interrupciones del tratamiento. Kris
resulté paradigmatico, representando a la Psicologia del Yo, por el acting que nos
cuenta en su caso de plagio.

Ruth Lebovici merece asimismo ser destacada: su Hombre del fly-tox, si se nos
permite expresarnos asi, el caso de ese paciente que termina espiando en un cine
hacia el bafio de damas, a “la buena distancia del objeto”, marca una época de la
técnica analitica.

Recordemos la cuestion de la “paranoia postanalitica” y su vinculacion con las
formaciones imaginarias cuando toman el lugar de lo real; en parte esa técnica nos
lleva al kleinismo, en general a la situacién del psicoanalisis en los ‘50. En esa lista
de famosos y técnicas precarias y un tanto ridiculas, démodés -lista que no
gueremos proseguir—, aun no figura Lacan, cuyo prestigio se mantiene mas o
menos intacto. Si asi estan las cosas, anticipémonos: éiqué produjo el estilete
lacaniano aplicado a la sesion? El corte es el emblema y el instrumento de esta
técnica. Sabemos de los problemas que trajo a Lacan con la Internacional.
Conocemos menos sus efectos, en los que hoy estamos todavia relativamente
sumergidos.

El objeto (a), cortado del discurso, sefialado mas alld de la significacion, es el
fundamento que encuentra la técnica de sesiones breves, aun cuando esto nunca se
haya explicitado y no exista, por ejemplo, un seminario que se ocupe directamente
del tema. En rigor, esta técnica antecede unos siete afos a los primeros desarrollos
sobre el (a); se remonta a principios de los cincuenta. La justificacion de la sesion
breve se halla en esa época en el concepto de puntuacion. Hay que observar,
entonces, que no es la invencién o la idea del objeto (a) la que comporta una
técnica. La clinica, la practica precede a la teoria en contradicciéon abierta con
algunos enunciados de Lacan. Ademas, la técnica se topa con el (a) de un modo,
hasta cierto punto, accidental; al menos, se intuye que el encuentro podria no
haber ocurrido, y esto le da un aire fortuito, contingente. Entre teoria y técnica -la
técnica siempre fue un poco denostada por Lacan- las cosas nunca terminaran de
componerse. En una entrevista de 1966 Lacan todavia pedia algunos afios mas
para basar su practica. Finalmente los tuvo, pero no parece que los haya usado
para ese fin.

Recordemos, en tren de orientar nuestra critica, una idea del seminario La
angustia: el objeto (a) es un amboceptor. Esto quiere decir que se produce merced
a dos cortes. Un corte separa al nifio del seno, para tomar como ejemplo el objeto
oral, otro corte separa al seno de la madre, en el que el objeto estéa emplacado,
succionando el cuerpo materno. Por eso se explica que el lactante se separe del
seno -se destete- como de algo que le pertenece.

Demos un paso mas y extendamos la descripcion que hacia Lacan del (a) hasta
disolverlo en esos mismos cortes. El objeto es la coincidencia de dos cortes. El
concepto de objeto (a), en nuestra Optica, puede entenderse como la
superposicion, el campo de coincidencia de dos marcas. Si trasladamos esto a otro
terreno, mas general, notamos que las marcas afectan a la lengua y la sexualidad.
De una parte, el objeto es no representable, de otra se encuentra separado del
cuerpo. Esto lo define y lo constituye. La lengua y el sexo, el cuerpo y la
representacion presentan marcas que convergen y producen lo que acostumbramos

H El presente articulo fue publicado en: www.elpsitio.com.ar/, el 10 de Septiembre de 2007.

281



a denominar objeto (a). En la medida en que no hallamos nada positivo del lado del
cuerpo (o de lo que estd separado del cuerpo) ni del lado de la representacion, y
que ante todo se presentan faltas o pérdidas, nada impide que sustituyamos al
objeto por los cortes. El (a) no estd en otro sitio y (salvo el sillon de analista)
tampoco dispone de otro lugar donde estar. La situacién seria otra si el objeto
tuviera sustancia o representacion: en ese caso la identificacidon con los cortes
resultaria inapropiada. (Se ve, por otro lado, en qué consiste y de dénde procede la
funcion homotodpica del objeto (a) respecto de la castracidn: el falo no opera a pura
pérdida -ni siquiera es separable del cuerpo- y no es meramente una falta.)

En el horizonte de esta sustitucidon conceptual se halla el axioma italiano, que
aislamos en un articulo anterior: la idea de una circularidad entre las faltas que
afectan al lenguaje y el sexo, entre la pérdida que atafie a la relacion sexual y la
estructura del lenguaje en tanto correlativa de la carencia de significante sexual.

La instalacién del (a) en el Otro, movimiento que define a la transferencia, puede
plantearse también, se lo ve facilmente, como una superposicion de marcas, y de
alli la vinculacién estrecha entre fantasma y transferencia. El correlato de esta
instalacion —permitasenos una digresion instructiva y que se atiene a los efectos del
significante impar- es la figura de la madre falica y, mas atras, el padre como
portador del falo, como se decia hace unos afios. En cierta forma, los conceptos del
psicoanalisis se presentan por parejas, duplicados, en cuanto se advierte que lo que
ocurre del lado de la lengua encuentra una equivalencia del lado del sexo, y
viceversa (la transferencia encuentra su pendant en ciertas figuras edipicas, en
nuestro ejemplo).

El analisis es concebible, para dar una imagen rapida, en funcion del deslizamiento
de dos laminas agujereadas, una sobre otra. El objeto figura y cubre -insistimos en
esto- la distancia inadvertida, que se halla plegada, entre un agujero y otro;
permite el abrochamiento de esas faltas que deslizan. Como en el origen de la
computacion, se trata -en esta ilustracidon- de tarjetas perforadas. Pero estas
tienen la particularidad de que disponen de una sola perforacion; o bien, para el
caso es lo mismo, muestran una tendencia a concentrar todas las perforaciones en
una (en dos superpuestas).

Pasemos al dispositivo y la técnica, y traslademos nuevamente las marcas. Un corte
se ubica del lado de la asociacién libre (lengua) y otro del lado del analista (sexo,
transferencia). Cuando se corta la sesidén, sea o no arbitrario el momento que se
elija, obviamente se detiene la asociacidon libre y se produce un mas alla del
discurso. La cadena significante resulta situada en su valor metonimico, y funciona
desde entonces como una pantalla, un velo que indica el desprendimiento del
objeto. Sobre esta cuestién existe, como ya sefialamos, una fundamentacion
amplia. El corte se justifica porque supuestamente produce el objeto como
metonimia, pero lo que se corta es el discurso: la asociacion libre. Se pierde la
palabra en lugar del objeto.

Si aceptamos este estado de cosas, équé ocurre con la transferencia? No se ha
vinculado con el proceso, aunque se produzca luego, porque se ha operado en
funcién de un solo corte. Solo se ubica la perforacidn en una tarjeta —para seguir
con nuestro ejemplo-, la otra queda librada a si misma, por mucho que se la
suponga (perforada). Esta suposicion resulta obligada, ya que de otro modo ni
siguiera estariamos en el campo del psicoanalisis; y es lo que permite apreciar por
qué costado el lacanismo se desliza a la psicoterapia: el trabajo analitico se ubica
solo del lado del analizante y la transferencia queda fuera de juego.

282



Es ese el problema mas serio, y no tanto si el corte de la sesidn resulta arbitrario.
La arbitrariedad, si es cierto que el lenguaje apunta a su mas alla, se corregiria a
posteriori automaticamente.

Veamoslo desde otro angulo e intentemos una suerte de demostracion por el
absurdo. Si la técnica del corte liga el lenguaje con el objeto, si el corte presentifica
el peso propio de la transferencia y (uno de los costados) del (a), no hay modo de
que falle. Cada vez que se hace exhibicion del estilete, el objeto resulta alcanzado.
Una técnica con esas caracteristicas debid haber barrido hace tiempo el campo de
las psicoterapias y las practicas psicoanaliticas no lacanianas, porque su eficacia
seria extrema y continua. La presentificacion del inconsciente y su funcidén en la
formacion de los sintomas, su conexién con la transferencia y la multitud de
fantasias que habrian sido deducidas desde alli, constituirian datos abrumadores.
Una técnica infalible y de facil uso se hubiera impuesto en todos los frentes, y hace
ya tiempo que habria cesado toda discusién a su respecto. (Esta cuestidon converge
con otro problema: el lacanismo estd poco capacitado para pensar y situar el hecho
de que un analisis pueda ir mal.)

Asumiendo que un tratamiento navega entre dos marcas, équé comporta reducirlo
a una? Si se espera que la marca faltante advenga, habra un efecto mesianico o de
militancia, segun el grado de actividad que se imponga al asunto. El lugar de esa
marca faltante quedara sefialado por el futuro del psicoanalisis, la escuela, la
transferencia de trabajo (asi llamada), y, no lo olvidemos, el pase y su institucion.
Ese mafiana esperado en el que las marcas van a resolverse constituye un nuevo
“domingo de la vida”, para retomar la expresiéon de Raymond Queneau.

Lacan puede agregarse a la lista que mencionamos al inicio si se acepta que el
esfuerzo transferencial por alcanzar y abastecer el corte sustraido hace perder la
palabra al analizante. Hay una sola marca que se exige a si misma valer por dos vy,
duplicandose o adquiriendo otra funcién, pretende tomar el lugar del objeto. En
tanto falta el corte que introduce al (a) como intervalar, el discurso es aspirado por
el agujero. Los elementos discretos que componen el lenguaje quedan equiparados
—-una suerte de composicion de figura y fondo- a los intervalos que los separan.
El efecto mas visible de la técnica lacaniana -contrariando las consignas que se
hallan en el origen de la ensefianza y el proyecto tedrico de Lacan: la escucha, el
énfasis en el campo del lenguaje, etc.- es pues la pérdida de la palabra.
Ciertamente, la primera asociacién que se nos ocurre refiere que el lacanismo casi
no produjo analistas que sostuvieran una palabra propia. Se ha caracterizado, por
el contrario, por la repeticidon y la sumisién a un sistema cerrado de saber que en
cuanto se anuncia se escabulle.

Hasta cierto punto, y por paraddjico que resulte respecto de la renovacion que
Lacan introdujo y su vindicacién del freudismo, el lacanismo produjo una expansién
del campo de las psicoterapias analiticas.

Se impone ahora una pregunta ingenua: é{por qué razén justamente aquel que
inventd el concepto de objeto (a) lo utilizaria indebidamente?

Por un lado, en Lacan el tema del amboceptor y los cortes es una caracteristica mas
del objeto. La simplificacion -la escobilla que nos permitiria barrer el campo
tedrico— que proponemos aqui, y que se extiende a multiples sectores de la teoria y
no solamente a los desarrollos de La angustia, no existe en el Seminario.

Por otro lado, en la obra de Lacan siempre hay un importante automatismo

transferencial en cuestidn, aunque el concepto no termine de explicitarse
claramente nunca. Llevado al extremo ese automatismo podria formularse como

283



una ley del saber supuesto. Y hace juego, como vimos aqui, con una técnica
también automatica —al menos en cuanto a sus efectos- del corte.

Pero quiza lo mas importante, en tercer lugar, se atiene al hecho de que el proceso
que se da entre el (a) y los cortes no es reversible. Si se ajustan las marcas (si hay
analisis y transferencia) se produce el objeto, asi como cuando enfocamos el
microscopio se produce en algun sitio virtual una imagen -y la imagen es de Freud-
. Pero apuntar al (a) directamente no produce de forma necesaria una convergencia
de cortes (produce un saber ectépico o en cortocircuito). Estariamos en este uUltimo
caso en una situacién similar a la de aquel que toma la férmula por el ejercicio, es
decir, suprime el desarrollo imprescindible para resolver una ecuacion, por ejemplo,
y en su lugar presenta la regla que deberia aplicarse. Si esta fue la via de Lacan es
porque queria ahorrarnos el trabajo.

Voila pourquoi votre fille est muette!
(proverbio citado por Lacan)

284



POSICIONES DE LA TECNICA"

En un articulo anterior, publicado en Imago Agenda, propusimos una formula que
intenta proveer la ilacion del Seminario: la relacion entre el objeto y la estructura
combinatoria del a, menos fi (-¢), equivale a la sustitucion del sexo por el sentido.
Vamos a ocuparnos ahora, prosiguiendo aquel articulo en una perspectiva clinica,
del objeto como cierre de la significacion en tanto esa clausura lo liga a la
satisfaccion que subtiende. La formalizaciéon del Seminario, la aprehensién de sus
lineas principales, incide sobre la técnica y permite, creemos, continuar la
investigacion abierta por Lacan. Nos guiara la siguiente pregunta: écdmo se ubica
la transferencia en el material y desde donde?

I. La foto y quién la toma.

Convengamos, para comenzar, que el suefio nos sustrae. Todos sus elementos son
representaciones sustituidas al yo del sofiante. Han tomado su lugar. Las imagenes
oniricas lo suplen y cada una de ellas lo representa. Somos vistos o hablados, en
una representacion que se invierte, desde el hiato que absorbe al yo en el suefo. El
significante, la demanda librada a si misma, tiene una vocacién devorante (solo la
no-relacién permite articular la funcién de la libertad®, desalinearse del efecto
devorante del significante®). El suefio que nos engulle es, pues, el otro lado.
Esta captura, similar, comparable, a la captura pulsional nos aloja, y en un mismo
movimiento nos desaloja, en su agujero mismo. Exige que el objeto asuma esa
posicion para que pueda leerse el sujeto. El objeto marca la exclusion.
La asociacion libre —al menos en un horizonte ideal donde el habla solo vale por su
intervalo— se corresponde con estos datos en tanto remite a la falta yoica y marca
su lugar ausente. Del lado del analista, la cuestion transcurre en términos de la
falta de marca en la pulsidon, hasta tanto se ubique el objeto. De una parte se
tiende a borrar la marca del yo; de otra, la marca del objeto. El discurso funciona,
en el extremo del analisis, como envolvente, mimético, en estrecha
correspondencia con la circularidad pulsional. (En principio, esto ubica la reflexion
en términos psicoanaliticos sobre el lenguaje en otra drbita que la de la linglistica,
dado que concierne al goce.)

Se explica asimismo por qué la asociacion libre dispara el amor de transferencia en
la cura. Esta técnica es isomorfica (recrea en otro ambito la estructura que resulta
de la exclusién del sexo) y homotdpica a la vez (estd en el lugar de la forclusion
que comporta la no-relacién). Es un dentro y un fuera puesto que suple al ambito
pulsional y lo sobrevuela; y, en algun sentido, es infraestructura tanto como
superestructura.

éDénde estoy cuando el paciente me habla?® Si nos preguntamos por qué el
paciente nos cuenta algo, solo podremos aproximar una interpretacion que apunte
a la transferencia si ubicamos que la respuesta no esta exactamente en el material,
sin por eso estar en otro lugar. Hay que admitir pues una falla del decir que
concierne al analista y lo localiza. Pero asi ubicado, lo afecta cierta nuliubicuidad.
Se halla en el otro lado —lugar que emparentamos antes al suefio—; se instala en
un punto de inversién no especular. Esta inversién circular de la perspectiva®, del
horizonte del decir, semeja una suerte de embudo, desde donde resulta lanzada la
interpretacion. La fuerza, cierto automatismo tributario de esta falla, modela vy
coacciona sobre la interpretacion.

Al ubicar el telén sobre el que se proyecta el material obtenemos el objeto. Y ésto
porque, como es obvio, esa pantalla comporta pérdida de representacion. O vemos

El presente articulo fue publicado en la Revista Imago Agenda N° 140, en:
www.imagoagenda.com/, en Junio de 2010.

285



la pelicula o la pantalla. Si localizamos el cierre que produce el objeto y consolida la
significacion, damos con el sujeto, incluso lo producimos. La pérdida de
representacién, como sabemos, implica al sujeto en tanto significante elidido,
faltante. La separacion del objeto permitia que el sujeto se representara. Tocamos
aqui la economia del fantasma y el principio del placer (son lo mismo). Con la
cuestion de la pantalla volvemos a un texto anterior también publicado en este
medio: Testimonios del film. En relacién con aquel articulo podemos agregar ahora
que el trabajo analitico sobre la representacion, es decir, sobre el suefio que
soflamos despiertos, es lo que permite salir de la pelicula® (identificando la
significacion con la pelicula y en tanto la significacion es una demostracién del
relato), de los sentidos de la historia que oimos. Mientras la significacion se
sostenga, mientras no se advierta el vacio sobre el que subsiste, el sexo no es
asequible (aunque, a su turno, también fugue)®.

Resumamos. Si me pregunto: épor qué me lo cuenta?, comienzo a situar la
transferencia. Pero debemos advertir que esta pregunta no apunta a una
motivacion, a una intencion, sino a lo que sale de la representacion y ubica al goce
en la falla del decir.

I1I. Un fotografo inesperado.

La técnica que resulta de aqui comporta dos posiciones, como lo supo el kleinismo,
aunque las elaboraciones tedricas sean muy diferentes. Y esto porque implica un
trabajo sobre caidas parciales del sujeto supuesto saber. Esta instancia se torna
discontinua?. La primera de ellas refiere a la significacion y resulta de la funcién del
objeto. La segunda liga con la satisfaccion y el no sentido, el despertar. Y remite,
obviamente, a la castracion, a la aprehension de lo que suple al sexo forcluido. Una
posicién remite al objeto y al sentido, la otra a la marca falica y el sexo.
Alternamos entre la devoracidn vy la libertad, el sentido que alimentamos y lo falico,
el voraz ensuefio aristotélico y la metamorfosis freudiana.

Notas

1. J. Lacan, D'un discours qui ne serait pas du semblant, Seuil, Paris, 2006, p. 74. Leemos
alli: “Las personas serias, a las cuales se proponen esas soluciones elegantes, que hacen a la
domesticacion del falo, y bien, es curioso, son ellas quienes se rehlsan. (Y por qué? Para
preservar lo que se llama la libertad, en tanto que esta es precisamente idéntica a la no
existencia de la relacion sexual.”

2. Sobre el caracter devorante del significante, cf., D’'un Autre a I'autre, Paris, Seuil, 2006,
p. 74, en relacion con la constitucién del Otro como saber absoluto. Esta referencia, en
cuanto se la desarrolla y extienden sus consecuencias, presenta el interés de conectar con la
escena primaria y el alto grado de captura y alienacién que comporta. Y, asimismo, ibid., p.
307: “La experiencia nos muestra que a condicion de que se produzca el pasaje al campo del
Otro, el significante se presenta como lo que es respecto del narcisismo, a saber, como
devorante.”

3. “Que se diga resta olvidado detras de lo que se dice en lo que se oye”, sefialaba Lacan. Es
otra manera de acceder al problema de la técnica, entrando por y en los términos de
L'étourdit (en Scilicet n° 4, Seuil, Paris, 1973, p. 5 y passim).

4. Para una primera aproximacion a esta cuestion son Utiles las reflexiones de Jean Paulhan,
en Les incertitudes du langage, Gallimard, Paris, 1970, p. 113. Paulhan caracteriza a las
lenguas aglutinantes como pasivas y relativas. Escribe: “(Como ejemplo de una
construccién:) habitadas por mi las dependencias, habitadas por las dependencias la casa.
Exagero a penas. Esto obliga a otra disposicidon, a una verdadera inversion del pensamiento.”
En las lenguas aglutinantes permanecemos, al parecer, algo mas préximos a la captura
mimética del lenguaje.

5. Es por esto que un cambio de posicién subjetiva, como se suele decir, no basta. No se
trata de que el sujeto cambie de lugar, mute, se corra, se desplace. Se trata de una pérdida
de representacion, de la produccién del sujeto como conjunto vacio, como falta de
significante. Esto no comporta un cambio de posicién: no hay alli ninguna posicién asumible.
Y por eso Lacan habla de destitucion subjetiva. El sujeto no asume otro rol en la pelicula:
sale de la proyeccion. Y esto es otra cosa y tiene otros efectos. En el mismo sentido, las
interpretaciones “fuertes”, que conmueven al paciente, las “verdades” que el analista podria

286



sacudirle no tienen mas que un efecto superyoico, a veces espectacular, pero técnicamente
son intervenciones pobres. Una interpretacion “terrible”, “terrorifica”, conlleva demasiado
sentido.

6. “Cuando el esp de un laps —vale decir, puesto que solo escribo en francés: el espacio de
un lapsus— ya no tiene ningun alcance de sentido (o interpretacién), tan solo entonces
puede uno estar seguro de que esta en el inconsciente.” J. Lacan, Prefacio a la edicidn
inglesa del seminario XI, en Ornicar? n® 12/13, Navarin, Paris, 1977, p. 124.

7. La discontinuidad del SSS, que se trabaje sobre caidas parciales, comporta
necesariamente una critica a la teoria de Lacan del final del analisis. En el ambito
institucional obliga a abandonar la practica del pase. El sostenimiento de su dispositivo
detiene, desde la muerte de Lacan, el avance de la teoria analitica y su practica.

287



X. LECTURAS CLINICAS DEL CINE



AALTRA"

Dos vecinos que se odian sufren un accidente. La caja del camion volcador,
propiedad de uno de ellos, les cae encima. Salen del hospital en silla de ruedas.
Desde entonces comienzan una peregrinacion que los lleva a Namur y a Finlandia.
En este pais pretenden cobrar una indemnizacion de seis millones de euros: alli
estd instalada la fabrica Aaltra, que construyo el volcador.

Ficha técnica y artistica.

Benoit Delépine y Gustave de Kervern son los directores, guionistas y actores
principales. La produccién es francobelga (mayoritariamente belga). Se realiza en
el afio 2004. En Argentina se estrena en septiembre de 2008. Benoit Delépine
figura actuando como empleado; el otro director, de Kervern, interpreta a un
obrero agricola; Isabelle Delépine actia como la esposa. La pelicula ha sido
caracterizada por alguna critica como un road-movie. En cuanto al género, se
considera que se trata de un drama o una comedia dramatica. También se ha
enfatizado el humor negro y un poco raro del film. Figuran diversos actores de
reparto: cuatro enfermeras, un kinesidélogo, un médico, el amante, el patrén, etc.
Algunos de estos actores son profesionales; otros son amigos de los directores,
aficionados. En el film aparece el cineasta Aki Kaurisméki. El rodaje se realizd en
blanco y negro y obtuvo varias nominaciones. La duracién es de 89 minutos. En la
prensa local se le han otorgado entre tres y cuatro estrellas sobre cinco.

Resumen de la pelicula.

Dos vecinos que se odian sufren un accidente. La caja del camion volcador,
propiedad de uno de ellos, les cae encima. Salen del hospital en silla de ruedas.
Desde entonces comienzan una peregrinacion que los lleva a Namur y a Finlandia.
En este pais pretenden cobrar una indemnizacion de seis millones de euros: alli
estd instalada la fabrica Aaltra, que construyo el volcador.

Cuestiones geograficas ligadas al nombre propio.

Namur es una provincia y ciudad del sur Bélgica, tiene 120 mil habitantes. Parte del
viaje, conecta el norte de Francia con el sur de Bélgica. Luxemburgo esta entre
Alemania, Francia y Bélgica. Por eso se ve en una escena del film un cartel que
indica que se esta yendo en direccidon a ese pais, camino a Bélgica. ¢Desde dénde
cruzan a Finlandia? El trasbordador que toman para hacer el viaje (los vemos
abordarlo y descender de él) puede partir desde Holanda (cruza el Mar del Norte y
luego el Baltico), desde Alemania (Mar Baltico) o desde Dinamarca (Baltico
también). Algunas escenas parecen filmadas en Holanda. Sin embargo, es mas
probable que el barco haya zarpado desde Alemania. El recorrido, entonces, se
inicia en el noreste de Francia, sigue por Namur (Bélgica), pasa por Holanda, llegan
por tierra hasta Alemania y el trasbordador los deja en Finlandia. Se narra un viaje,
segln el canon. Pero en ese viaje el nombre propio sélo afecta a unos pocos
lugares. Ninguno de los personajes del film, por lo que recuerdo, tiene nombre
propio. No podriamos llamar aqui ni a Odiseo ni a Dante.

Comentario.

En principio sefialemos y pongamos juntos algunos datos. La sefiora que vive con
Delépine aparenta tener un hijo. Tiene al gato como hijo. En la casa hay una cuna
vacia, en una habitacion dispuesta para el bebé. (Podria tratarse de que perdieron
un hijo, o que nunca lo tuvieron, pero esto no tiene asidero en la narracion.) Los
invalidos son -lo dice el film todo el tiempo- imitaciones de hombres, por eso la risa
que los sacude cuando se los reconoce como tales imitaciones (en el episodio del
robo de la moto: “Ustedes son basura, una verglienza”, se les ahorra la apariencia,

H Este articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 29 de Octubre de 2008.

289



el esfuerzo de sostener en pie la imagen). También el acto de tomar las copas
desde abajo va en esa direccién. Estan un escaldén por debajo, en el subsuelo. La
fabrica es una imitacion degradada, muy pobre de otra. Y esto da titulo - de ahi su
peso- a la pelicula. El trabajo (a distancia, por Internet) es un simulacro, una
imitacion: “No es un verdadero trabajo, nos toma el pelo”. El médico indiferente,
displicente, imita a un médico y dice lo que se espera que diga: “No pierdan las
esperanzas. La ciencia progresa todos los dias”. Quiza en esta linea los covers que
se interpretan en los pubs formen parte de la misma idea. Un ejemplo lo provee el
artista, un poco folk, que interpreta una cancion en inglés. Es posible que también
se trate de un cover en el tema que una banda toca, en otro pub, mientras los
chicos bailan metal, es decir, bailan pogo (saltan, chocan, se empujan). En relacion
con el metal, el hard-rock, aparece en un momento del viaje un cartel en la ruta
que dice Highway to Hel” —autopista al infierno (simbolizando a la pelicula);
ademas, se trata de un conocido hit del grupo de hard-rock australiano AC/DC que
figura en el album homonimo de 1979-. El recurso de filmar carteles indicadores en
la ruta se repite varias veces durante la narracion, en el estilo de las road-movie
(otro rasgo de humor negro: es una pelicula de la ruta en silla de ruedas).

En el film no se trata de una imitacion psicoldgica; piagetiana, por ejemplo. El
objeto de la pelicula estd mas cerca del semblant, en el sentido lacaniano, que de
una conducta imitativa (que para el caso no tiene lugar en la pelicula). En el film se
trata de la imitacidn en tanto tal, de la apariencia (la forma humana, por ejemplo y
a lo largo de todo el film). El objeto del film es la imitacién, la copia. Esta idea
halla su tope y conclusidn, su maxima expresion, cuando llegan a Aaltra, al final de
la peregrinacién. Aaltra es la abstraccion de la imitacién, la copia misma. Llegan al
lugar que los acoge. Alli no hay piedad (ellos han estado mas alla de la piedad y la
conmiseracion durante toda la narracion). Se encuentran con el material que los
hizo. Se abrochan, entonces, al menos tres planos: el titulo (encuadra la pelicula),
el contenido narrativo y el hecho de que esté filmada en blanco y negro (recrea
otra época del cine y quiza un género —por lo pronto, el road-movie: por donde la
pelicula pasa a ser nuevamente una copia- y, a la vez, es una pelicula de bajo
presupuesto: clase B). Al dar con el objeto, si se admite que en este caso y para
este film, el objeto es la copia, se completa una “partitura”, donde los planos de
inscripcion se suceden, se agolpan y sobredeterminan. Por supuesto, la ausencia de
nombre propio concurre con todo esto. Sin nombre propio, los hombres no se
singularizan, o, al menos, no se los puede designar y aprehender en lo singular. En
ese sentido, son existencias propiamente andnimas, copias. Se parecen, se
confunden, en el limite, se agreden (como vecinos especulares).

Si hablaramos tomando prestado el estilo de los Cahiers du cinema podriamos decir
(en tren de pasticher -imitar el estilo- y luego teorizando sobre el cine) que el
objeto estético es le sujet du film, el objeto y el sujeto, el tema que le es propio.
Este objeto se impone como una inversién no especular de la narracién. El tema
manifiesto, que podria tomarse por el lado de la adaptacidén a la nueva situacién a
partir del accidente —el “viaje”, en sentido figurado, de los dos protagonistas a la
asuncion de su nueva realidad-, resulta leido en perspectiva, en contexto
(aprehendido por), o capturado por un objeto donde se encuentran, convergen,
como hemos dicho, diversos planos. El objeto es, en este revés de la trama, el
“verdadero” sujeto de la narracion.

(Observemos al pasar que la imitacién es un concepto que se halla muy vinculado
al origen de la estética como disciplina independiente y su desprendimiento de la
retorica. Se trata de un concepto decisivo, y ha sido retomado por via del
Renacimiento de la antigliedad griega. Sobre él giran las discusiones tedricas en
casi todo el siglo XVIII -siglo en el que Baumgarten utiliza por primera vez el
término “estética” en su sentido actual-. Por supuesto que aqui no tomamos esta

290



direccion -aunque quiza tenga algun peso en los directores del film-, pero no
podemos dejar de sefialarla).

Hay temas conexos, secundarios, que se adosan a la linea interpretativa que para
nosotros constituye la principal. El pudor, incluso la verglienza, es uno. Varias
escenas muestran su caracter amboceptor. (El objeto en tanto amboceptor,
aclarémoslo, se determina a partir de dos cortes. En el caso del seno, por ejemplo,
un corte lo separa de la madre, sobre cuyo cuerpo se halla emplacado, y otro corte
lo separa del nifio, el destete. Ambos cortes determinan al objeto. La referencia a
esta caracteristica del objeto en Lacan, cf., por ejemplo, La angustia, lecciones del
6 de marzo, 15 y 29 de mayo de 1963.). El impudor de uno toca al otro. De ahi la
linea especular (dos paraliticos, la inversion de la A en V -un poco al estilo del
Hombre De Los Lobos-, los vecinos, etc.). En relacion con el espejo aparece un
tema dificil. ¢Como pensar la falta que mantiene la distancia a la imagen, cuando
esta falta es real o por lo menos resulta absorbida por una falta real? Esta idea
podria utilizarse para situar en un contexto teorico el tema de la discapacidad en
general y la especularidad del discapacitado. Se trataria del problema de un
reconocimiento alterado y lo que genera. En este caso, la bipedestacién y el
arrastrarse, por ejemplo; y temas ligados a la indignidad (la estatura de la imagen
especular y los fendmenos de prestigio adosados conforman la fase inversa). El
reconocimiento alterado, para decirlo provisoriamente, genera un rebasamiento de
la imagen del otro, habilita cierto abuso. Pero al hablar de algo alterado caemos en
la cuenta de que queda supuesto un original, sea que exista o no. Y, por lo tanto,
nos vemos reconducidos al tema de la copia y la imitacion. Y si se quiere darle un
marco mas amplio: la identificacion, la identidad, etc.

Otra linea secundaria es la imposibilidad. En algun sentido, ellos llegan a un lugar
en el que ya estaban (volvemos, entonces, a la imagen del paralitico en silla de
ruedas subiendo la rampa): el viaje deviene imposible. Aqui podemos anotar: el
tren que se va cuando el protagonista estd sobre el puente; la imposibilidad de
reconocimiento, que la esposa no se atreva a entrar a verlo en el hospital (no es
que no quiere, podemos suponer, no puede); la carrera de motos y el hecho de
manejar una motocicleta sin pies, etc. Hace afios La fuga del paralitico y El pelado
con trenzas eran la respuesta obligada a alguien que preguntaba: “éQué fuiste a
ver?” Delépine y de Kervern se han dado el gusto de filmar la primera de esas
peliculas. Y ya veremos cédmo contindan su carrera de cineastas.

201



QUEMESE DESPUES DE LEERSE"

En un plano bien manifiesto el tema de la pelicula, lo que abrocha la comedia, es el
despido, poner gente a disponibilidad. La gente es prescindible. Pero écomo se nos
presenta esa prescindibilidad? ¢A qué obedece el caracter sustituible de las
personas?

Ficha técnica y artistica.

Titulo original: Burn After Reading

Direccidon: Ethan Coen y Joel Coen

Guién: Ethan Coen y Joel Coen

Elenco: George Clooney, Frances McDormand, Brad Pitt, John Malkovich y Tilda
Swinton

Produccion:Tim Bevan, Ethan Coen, Joel Coen, David Diliberto, Eric Fellner, Robert
Graf

Compafiias: Mike Zoss Productions/ Relativity Media (in association with)/
StudioCanal/ Working Title Films

Pais: Reino Unido/ Estados Unidos/ Francia

Afo: 2008

Género: Comedia

Duracion: 96 min.

Idioma: Inglés

Estreno: octubre de 2008

Resumen del film.

Osborne Cox, interpretado por John Malkovich, es agente de la CIA. Al comienzo del
film vemos como lo despiden de la organizacién. Debido a esto, decide escribir sus
memorias. Pero mientras se halla en esa tarea extravia el CD. Este llega a manos
de Chad, interpretado por Brad Pitt. Chad trabaja en un gimnasio como instructor.
Cuando examina el CD decide extorsionar a Osborne Cox. Supone que la
informacidon que hallé es comprometedora. Le pide a Osborne cincuenta mil dolares
a cambio de reintegrarle el CD. Su socia en el plan de extorsidn es Linda, personaje
gue interpreta Frances McDormand, amiga y compafiera de trabajo. Linda desea
obtener una suma que le permita hacerse una serie de cirugias plasticas.

Comentario.

En un plano bien manifiesto el tema de la pelicula, lo que abrocha la comedia, es el
despido, poner gente a disponibilidad. Este tema toca el comienzo de la pelicula,
cuando Malkovich resulta despedido de la CIA, y se extiende a las separaciones que
se producen en los dos matrimonios que animan el film. La gente es prescindible.
Pero écOmo se nos presenta esa prescindibilidad? ¢A qué obedece el caracter
sustituible de las personas? En primera instancia, observamos que este hecho se
acompafia de un exceso de informacidon. Y esto tanto en lo que respecta a la
actividad de la CIA como a los matrimonios en cuestion en el filme. La presencia
masiva de la informacion se traslada, en otro plano, al espectador de la pelicula. En
efecto, este “ve” todo. El espectador de los Coen dispone del conjunto de la
informacién. Algo similar ocurre con el lector de Poe. Algunas peliculas de los
Coen, segun creo, tienen un parentesco, buscado o no, con “La carta robada”. Y no
dudo de que la lectura de ese cuento deba recomendarse antes de ver este film, o
Simplemente sangre (la primera pelicula de los hermanos Coen). Pero hay una
diferencia sustantiva. En el texto de Edgar Allan Poe, la carta circula determinando
la posicion de los sujetos en las triadas. Pero no se accede a su contenido. En
cambio, en Quémese... el contenido no ofrece ninguna duda, y hasta cierto punto es
univoco. La comparacion entre los Coen y Poe -entre CD y “Carta...”- podria incluso

H Este articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 07 de Enero de 2009.

292



llevarse mas lejos. La miopia, para decirlo de alguna manera, de los personajes del
film es comparable a “la politica del avestruz”, a la suerte de ceguera que
comporta. Asimismo, y para concluir la comparacion, recordemos que el dinero, en
un caso como en otro, es el elemento que termina por abolir la significacion. En el
film, la CIA paga las cirugias de Linda; y en Poe hay un pago por la carta. Pero este
final nos muestra también que el cuerpo ha tomado el lugar del contenido. Las
cartas son los cuerpos que circulan. El cuerpo se ha sustituido al falo y esto, como
es obvio, comporta una regresion, cierto infantilismo o, al menos, conductas y
situaciones infantiles.

Hay un punto donde la comparacion entre el film y el cuento de Poe se torna
decididamente pertinente y nos permite avanzar en el comentario. Si buscaramos
un correlato con la teoria analitica, el tema que todos somos prescindibles y la
caducidad que nos afecta nos remite a la caducidad del 6rgano, y por lo tanto a la
detumescencia. Se entremezcla entonces, y se ve por qué, el espionaje sexual, el
espionaje de la Agencia, y la funcidn y el rol social de las personas en juego. Los
agentes sociales son falos caducos, cartas desviadas cuyo contenido esta abierto:
nadie espera que lleguen a destino. El destino de esa informacion es redundante.
En este punto la sobreabundancia de informacion, el enfoque -el narrador
omnisciente podria decirse- al estilo “se ve todo”, se contrapone a la caducidad de
las existencias que circulan por el film, de las personas.

Por Gltimo, el titulo del film remite, segln creo, a una vieja serie de espionaje:
Misiéon imposible. Los capitulos de aquellas producciones comenzaban con un
mensaje que contenia instrucciones, una tarea a cumplir por un agente secreto, y
luego, en cuanto el destinatario lo oia, se autodestruia, se quemaba. En Quémese...
las instrucciones son precisamente contrarias, inversas: la tarea encomendada es
quemar el mensaje, y eso es todo. Esto nos remite de nuevo a un érgano que, a
pesar de que ha caducado, a pesar de que no tiene ya tarea asignada y funcion que
cumplir, sigue viaje. Dos residuos convergen, dos restos: los del cine de espionaje,
parodiado en la pelicula, y los propios del filme. Los Coen filman aqui, pues, tanto
la imbecilidad que comporta el cuerpo, y la eficacia social que conlleva, como un
cuento de niflos (que tiene su expresion directa en el filme a través del personaje
que interpreta Tilda Swinton). Y lo que se realiza finalmente es un deseo infantil, un
capricho. No hay por qué creer que esto atafie Unicamente a la sociedad
norteamericana.

293



LOS USURPADORES DE CUERPOS (1978)D

El argumento de esta pelicula es bien simple. Unas semillas llueven sobre la Tierra
desde el espacio exterior. Ya entre nosotros, se disponen como capullos que
incuban copias de seres humanos, a los que sustituyen. El mundo que nos muestra
el film estd poblado de “hombres hechos a la ligera”. Han sido literalmente
trasplantados.

Ficha técnica y artistica.

Origen: USA.

Afo: 1978.

Género: terror; ciencia ficcion.

Duracion: 115 minutos.

Reparto: Donald Sutherland, Jeff Goldblum, Brooken Adams, Leonard Nimoy, etc.
Kevin McCarthy y Don Siegel aparecen en escenas especiales; el primero es un
actor y el segundo el director de la version original.

Direccién: Philip Kaufman.

El libro pertenece a Jack Finney. Inicialmente fue concebido como propaganda
anticomunista (durante el macartismo). A la fecha se han realizado cuatro
versiones del film: 1956, 1978, 1993 y 2007.

Comentario.

En primer término, vayamos al diagndstico —si se nos da la licencia de examinar asi
el film-. Se trata de una esquizofrenia de tipo paranoide, o, como en el caso
Schreber -segln afirma Freud-, de una paranoia (siempre se ha discutido si
Schreber encuadra en una u otra de esas entidades). El mundo que nos muestra el
film, como lo imaginaba el célebre jurista, estd poblado de “hombres hechos a la
ligera”. Han sido literalmente trasplantados.

Un texto de Victor Tausk (De la génesis del aparato de influencia durante la
esquizofrenia, en Obras psicoanaliticas, Morel, Buenos Aires, 1977, pp. 169-207),
que data de 1919, rescata un concepto de la psiquiatria antigua: el aparato de
influencia. De la génesis... constituye, sin ninguna duda, el articulo mas conocido y
agudo que escribié aquel malogrado discipulo de Freud (y que le valid, viene al
caso, acusaciones de plagio, es decir, de haberse copiado de Freud). El aparato de
influencia comienza su existencia a partir de una proyecciéon genital. Esta se va
complejizando: se le agregan partes, en general mecanicas, que empiezan a dar
forma a un cuerpo, un doble del sujeto. Mientras tanto, y durante las diversas
etapas de construccidon de la maquina, el sujeto se siente interceptado, recorrido
por corrientes eléctricas, manipulado, etc. Pero en el film, a diferencia del texto de
Tausk, el aparato de influencia es vegetal, organico y no mecanico. Ademas, no hay
etapas en la construccidén: unas horas de suefio bastan para que el doble cobre vida
y sustituya a la persona real, al ser humano al que copia. Sea como sea, y
exagerando un poco, en el film hallamos una version organica, aunque minima y
onirica, del aparato de influencia -el cuerpo de los humanos, una vez “captados”, se
va consumiendo hasta desintegrarse-.

Existe, pues, encuadrando Usurpadores... desde otra perspectiva, un pasaje de lo
animal a lo vegetal. Nos vemos frente a un mito donde el contenido esperable se
halla invertido. No se trata ya de dar una explicacién del surgimiento del hombre
desde lo animal, o desde la naturaleza, sino de que las copias retraen al hombre a
un estado vegetal. A sus cien jovenes afos, Lévi-Strauss podria decirnos que en
ese aspecto la realizacion no carece de interés, dada la rareza del tema en los
mitos que conocemos.

Y Este articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 31 de Marzo de 2009.

294



En La ciencia ficcion a partir de una referencia literaria de Jacques Lacan (cf.
elsigma.com) propuse que la ciencia ficcion podia leerse y situarse a partir de dos
ejes. Uno de ellos es la sustitucidn de la relacion sexual por una forma bizarra de
engendramiento (que en este film se da en los capullos que incuban a los
hombres). El otro eje hace al desarrollo del sujeto supuesto saber. El tema del plan,
de lo sabido desde antes, de la reabsorcién del saber en una instancia preliminar
que lo contiene desde siempre, se encuentra con frecuencia. En Los usurpadores de
cuerpos el despliegue del saber se hace manifiesto en la invasién vegetal que sufre
el planeta.

Si trazamos un paralelo del film con la literatura que produjo Ph. Dick, muy
aficionado al tema de la identidad —por ejemplo, la novela y el film Triple identidad-
, vemos que la sustitucion de las identidades, diversas partes del film se ocupan de
este punto, no tiene aqui retorno. No se trata ya de una dificultad que hay que
superar; no queda una memoria en algun lado que se pueda recuperar. La
sustitucion de los seres humanos por los seres-plantas carece de retorno. La copia
elimina el origen. Y esto vuelve a traernos a la cuestion de la relacién sexual, la
escena primaria y la reproduccion.

El tema delirante, a diferencia de buena parte de la ciencia ficcion (que con
frecuencia se inspira en leyes fisicas, bioldgicas, etc.), va de lo particular a lo
general (aun, a lo Universal). Se produce y despliega uno por uno, hombre por
hombre, durmiente por durmiente, hasta alcanzar al conjunto de la humanidad. En
otras novelas o historietas (E/ dia de la independencia, El eternauta, etc.), es decir,
en otros argumentos de ciencia ficciéon, una invasion afecta al planeta de un solo
golpe, se instala sobre el Universal. Y, luego, la narracion va a los hechos
particulares; si se quiere, los deduce. Los usurpadores de cuerpos, en todo caso -
no se trata del Unico argumento de ciencia ficcion que toma esa direccidn, hay
muchos otros—, trabaja por induccién: hasta completar el conjunto. Y este hecho se
produce cuando Donald Sutherland resulta, finalmente, copiado por una
desagradable vaina (esta escena no se muestra, se escamotea el “todos”: lo
sabemos por el grito que profiere el protagonista y que sefiala a una “excepcion”).
Llegados a ese punto del film, en lugar de un desarrollo delirante, o un délire a
deux, a trois, nos hallamos frente a un délire universel (otro tema que aparece con
cierta regularidad en la ciencia ficcién y que tiene antecedentes en la filosofia y la
literatura).

Se cierra asi una fantasia de fin del mundo, propiamente paranoica, que nos retrae
al inicio de este comentario.

295



CUATRO MINUTOS"

Traude Kriiger (Mdnica Bleibtreu) es una anciana pianista que da clases de musica
en una carcel alemana. Alli descubre el talento de una joven y conflictiva presa:
Jenny (Hannah Herzsprung), de 21 afos. Frau Kriiger decide presentarla a un
certamen musical destinado a jovenes intérpretes. Las dos mujeres, en apariencia
en todo opuestas, se veran obligadas a trabajar en equipo y aprender a respetarse.

Ficha Técnica y artistica.

Direccion y guion: Chris Kraus.

Pais: Alemania.

Afo: 2006.

Duracion: 113 min.

Género: Drama.

Interpretacion: Monica Bleibtreu (Traude Kriger), Hannah Herzsprung (Jenny Von
Loeben), Sven Pippig (Mltze), Richy Miller (Kowalski), Jasmin Tabatabai (Ayse),
Stefan Kurt (Meyerbeer), Vadim Glowna (Gerhard Von Loeben), Nadja Uhl (Nadine
Hoffmann), Peter Davor (Wahrig), Kathrin Kestler (Hannah).

Produccién: Meike Kordes y Alexandra Kordes.

MUsica: Annette Focks.

Fotografia: Judith Kaufmann.

Montaje: Uta Schmidt.

Disefo de produccion: Silke Buhr.

Cuatro Minutos.

Comencemos por los detalles -los divinos detalles, como se ha dicho-. El acto de
tragar (o tragarse) resulta, en diversos temas conexos, directamente enunciado,
narrado: por un lado, Jenny se traga una carta, la profesora intenta comerse parte
de un expediente que la involucra con el nazismo; y, por otro, la carcel “traga” a la
gente. De alli resultan varias escenas referidas a peceras (pecera=prision,
siguiendo la via simbolista, en el sentido literario o plastico, del arte aleman que,
como veremos, estd muy presente en el film): la que vacian sobre el piano,
asimismo otra escena en la que la profesora alimenta a los peces, y también los dos
pescados que el director de la prision tira a la basura. Y, por supuesto, la escena en
que Jenny rebota contra el vidrio del hospital. Esta en la “pecera”; lo sabe, pero no
lo admite.

Otros detalles del film van en esa misma direccion. Las dos escenas de ahorcados
(la muerte de la compafiera de celda de Jenny es una de ellas) remiten
nuevamente al extremo del tema de tragar. En este caso, obviamente, no
simbolizado (en el sentido lacaniano: rechazado del significante) y, por tanto, real.
Lo real que se abre y nos devora en el nazismo se hace actual a través del simbolo.

Tomemos ahora una perspectiva mayor. La narracion del film pivotea sobre un
contrapunto entre Jenny y la profesora Kriiger, que a su vez es un paralelo entre la
época del nazismo y el momento actual. Vemos que Jenny termina presa, renuncia
a su libertad y calla lo que podria absolverla, para salvar al amante; asi como, en el
pasado, la entonces joven profesora de piano, la sefiora Kriiger, mantiene una
relacion homosexual con una amante, a la que renuncia (al voto de amor, a su
amor) en el interrogatorio con un oficial nazi. Se produce entonces una inversion de
los términos: la profesora conserva su libertad, Jenny es encarcelada.

Toda la narracién resulta cruzada por el tema de la reverencia, a la que podemos
considerar el capitoné del film (se liga, por ejemplo, a la hija de uno de los

H Este articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 09 de Abril de 2009.

296



guardias, que no se aviene al reconocimiento, a la reverencia que la sefiora Krliger
espera de su alumna). El punto de capitoné se establece entre el comienzo de la
narracion (si Jenny se aviene a reconocer “como corresponde” a la profesora) vy la
Ultima escena (la reverencia de Jenny al publico).

El final cierra puntual y correctamente los temas que se fueron abriendo: el padre
de Jenny se va antes del concierto (renuncia a su paternidad, a su goce -al incesto-
, a participar del triunfo de su hija), la policia se abstiene de arrestarla
inmediatamente en el momento del concierto (Vier Minuten, cuatro minutos es el
tiempo que la policia otorga antes de arrestar a Jenny, y de ahi el titulo de la
pelicula), la vieja profesora la reconoce (renuncia a su posicion: “iEso es musica de
negros!”, habia dicho) y se emociona cuando la chica hace lo suyo y desiste de dar
un concierto clasico.

Jenny toca lo que quiere y, finalmente, hace la reverencia que se espera que haga -
renuncia a su necedad, a su extrema hostilidad-, pero que nadie suponia que iba a
hacer. Esta es la imagen emblematica del film, lo representa: es el punto hacia
donde la narracion se proyecta.

Liguemos ahora los diversos planos que hemos aislado: los detalles mencionados,
el contrapunto entre las dos épocas de la narracién, el capitoné que indicamos, v el
cierre de las lineas narrativas. Podemos ver entonces que el tema, el objeto, de la
pelicula es la renunciacién, o el renunciamiento. Pero esto se da asi solo si
advertimos que la renuncia se liga estrechamente al tema de tragar: tragarse uno
mismo=negarse=renunciacion. (El revés, tomando una perspectiva decididamente
tedrica pero no ajena al film, es ser tragado por lo real; y esto remite al caracter
devorante del significante.)

No estamos frente a un renunciamiento abstracto, general, formal. La renuncia, tal
como estd tratada en el film, es oral, en el sentido pulsional; trasciende el
canibalismo, el autocanibalismo, la autodestruccion.

¢Es seguro que todo esto sea personal? éHasta donde atafie a las personas? El film
enuncia que las personas devienen tales cuando trascienden en el acto de renuncia.
Son humanos cuando dejan de serlo. Al negarse, se humanizan. Por eso, el énfasis
en que la relacidn entre la profesora y la chica no es personal y pasa por el talento,
como si se tratara de algo que no es propio: una especie de infeccion, de don, un
objeto que soélo puede usufructuarse y genera un deber. El ambito de lo personal,
vistas asi las cosas, no es tan propio como parece serlo en un principio.

El film va gestando una reflexidon casi podria decirse de segundo orden sobre el
nazismo: si se reconoce o no a la humanidad. El holocausto nazi se narra,
entonces, a través de figuras simbdlicas, y de sus consecuencias en el presente. Si
las escenas de los afios de la Segunda Guerra Mundial faltaran, si no hubieran sido
filmadas -y de hecho, son escenas ante todo alusivas, poco cruentas—, igualmente
el genocidio podria deducirse. Asi, encontramos un arco, rapidamente trazado,
entre el holocausto (la negacién del hombre) y la reverencia (o bien: qué hay que
tragarse, como se ha digerido la época nazi en la Alemania actual), el
reconocimiento del préjimo. El espectador tendra que formarse, bajo ese arco,
opinién sobre el metabolismo aleman.

297



ENTRE LOS MUROS"

El film se ocupa de la relacion de un grupo de alumnos con Francois, su profesor de
francés —el . Este se ve en problemas en_propio Frangois Bégadeau, coguionista del
film cuanto se produce una situacién dificil con unas alumnas. Un compafiero que
intenta defenderlas actla de manera torpe y agresiva y lastima a una de ellas.

Ficha técnica y artistica.

Titulo original: Entre les murs

Francia, 2008, 128 minutos.

Direccién: Laurent Cantet.

Guidn: Laurent Cantet, Francois Bégaudeau, Robin Campillo.

Produccion: Carole Scotta, Caroline Benjo, Barbara Letellier, Simon Arnal.
Fotografia: Pierre Milon, Catherine Pujol, Georgi Lazarevski.

Montaje: Robin Campillo, Stéphanie Léger.

Intérpretes: Francois Bégaudeau, Vincent Caire, Olivier Dupeyron, Patrick Dureuil,
Frédéric Faujas, Laura Baquela, Juliette Demaille.

Comentario.

La escena inicial de la pelicula nos sumerge en un aula, en una clase. Y
practicamente no saldremos de ella en toda la filmacién. Frente a la clase, el
protagonista del film es un profesor de francés. Esto cobrara, como veremos mas
adelante, su importancia.

Este profesor se halla poseido por una tenacidad casi sin limites, excesiva. Lleva su
tarea con mucho mas celo que sus colegas. Sostiene la escena, su docencia, mas
alld de lo previsible, Para esto hecha mano a todo tipo de recursos: tanto
pedagdgicos como psicologicos. Intenta, por ejemplo, que sus alumnos “elaboren”
los obstaculos que los limitan, o las historias que los retienen. Llegado el caso,
deviene un terapeuta. Hay otro exceso también y sobre todo del lado de los
estudiantes del politécnico. La rebeldia de la que hacen gala supera lo esperable en
mucho. Uno de los alumnos, por ejemplo, concurre a clases siempre sin sus Utiles.
Otra alumna se niega a leer, aun cuando el profesor se lo pide y exige firmemente.

En cierta forma, un exceso responde a otro. Ambos, hasta cierto punto, se
equilibran. Podriamos incluso suponer un “pacto” que hace que las cosas se
sostengan (de hecho, en otro plano, tal pacto existe: los alumnos son verdaderos
alumnos de un colegio francés).

Todo esto ocurre entre los muros (tal el titulo del film) puesto que, como ya hemos
dicho, no salimos de sus limites en la narracion. Hasta podriamos sostener que se
trata de una pelicula en el estilo wall to wall (salvo por algunas escenas en el patio
de la escuela, al aire libre). Podria haberse filmado como una obra de teatro con
s6lo adaptar unas pocas partes. En esto se emparienta a una amplia tradicién: por
ejemplo la notable realizacidon Providence, de Alain Resnais (s6lo su escena final
estd filmada en exteriores), Hace un afio en Marienbad (si la memoria no nos
traiciona fue filmada casi enteramente en el interior de un hotel), también de
Resnais, asimismo Doce hombres en pugna, Naufragos, de Hitchcock, la mas
reciente El arca rusa (filmada mediante una sola toma), etc.

En la escena mas dramatica del film, el profesor perturbado insulta a dos alumnas.
Utiliza la expresion “pétasse”. A consecuencia de esto se produce un incidente que
termina con la ceja partida de una alumna. El término —el profesor, recordémoslo

Este articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 15 de Mayo de 2009. También fue
publicado en:eresi.blogspot.com/.../carlos-faig-reflexiones-sobre-entre-los.html

298



una vez mas, ensefia lengua- proviene inicialmente del francés hablado en Québec,
Canada. Se introduce hacia 1980 aproximadamente; luego, seglin parece, pasa a
usarse en Francia. Y, por supuesto, es una expresion completamente coloquial. En
el film, los subtitulos lo traducen al castellano por “zorra”, via el inglés “fox” (como
en el viejo soul “Looking for a fox”, buscando una prostituta; y como es usual en
los subtitulos a los que nos han acostumbrado). Vamos asi, via un eufemismo
improvisado, del argot francés al slang norteamericano, y se pierde el sentido de
“pétasse”, que no solo refiere a una prostituta profesional, también remite a una
adolescente un tanto ligera, provocativa. En todo caso, habria que subtitular “gato”
y no “zorra”, pero advirtiendo que se trata de “gatitos”.

Curiosamente, una hipodtesis sobre el origen de la expresidon “pétasse” remite a los
jovenes francofonos aficionados al cine extranjero, con frecuencia americano. Este
cine suele traducirse en un francés hexagonal, argdtico. El circuito empieza en el
cine, sigue en las calles, y vuelve al cine. (Nuestro circuito, nuestro subtitulado
castellano, agrega un vector que va del cine al cine y no llega a la calle. Pero que
en cierta forma recrea, duplica el origen de la expresion).

Estas observaciones no tendrian mayor importancia si no fuera porque el profesor
ensefia francés a chicos que ya hablan un francés muy particular, coloquial. Esto se
halla presente en muchos de los didlogos y hace en buena medida a la “rebelion”
estudiantil; da un poco el clima de la cosa, de lo que ocurre en esa clase, constituye
una de sus aristas. Nos encontramos, entonces, con una suerte de dialecto, de
jerga, el argot, en el interior de una lengua, o con una lengua en el interior de otra,
es decir, hallamos dos muros.

El insulto, o cuasi insulto de creer al descargo que oimos de parte de Francois,
constituye el exceso del profesor en su punto maximo: abandona su lengua y su
funcidén, identificado a su clase.

Llegados aqui podemos decir que el objeto, el tema del film, es el desborde. Y
particularmente el desborde de la significacion. En ese continente que provee el
entre muros se produce la rebelidon de los estudiantes, su oposicion a casi todo, la
tenacidad excesiva del profesor, la palabra pétasse -en si misma un hecho de
significancia de la lengua (de desborde del cddigo) puesto que se forma al parecer
por la influencia de pute, putaine y poufiasse, eclipsando a pétard-, el incidente en
que una alumna sufre un corte en la ceja, la expulsion de un alumno, el lenguaje
coloquial un tanto exagerado en su uso, y los mas diversos insultos y
descalificaciones.

Las marcas que los alumnos exhiben (el futbol, la ropa que usan, etc.) concurren
con el lenguaje que utilizan. Aquello que falta en el lenguaje y la marca corporal
(aquello que falta para que el cuerpo goce de si) gira en una orbita similar. En ese
sentido, la escena que nos muestra a la madre de uno de los alumnos hablando
una lengua extranjera, y traducida por su hijo, ante la incomprension completa de
los docentes, es paradigmatica.

—-*Madames, Messieurs: no gozamos de la misma manera cuando decimos lo
mismo. Por eso no me entienden” -testimonia la sefiora.

Toda esta cuestién condiciona de algin modo a la segregacion y no puede serle
ajena. En este plano, el film cita y destaca dos textos que queremos emparentar.
Son estos, La Republica, de Platén, y El diario, de Ana Frank. En el primero se
reivindica a “ese tipo”, Socrates, que interroga a la gente hasta hacerles perder
estabilidad y certeza. Sécrates se halla -metaféricamente, por la atopia de la Polis
en la que se instala-, extramuros. En cambio, Ana Frank se encuentra literalmente
intramuros. Es el lugar que le permite sobrevivir al nazismo hasta ser descubierta y

299



donde escribe su diario. La suerte corrida por Ana Frank y Sodcrates, asi como el
“encierro” al que nos somete el film, nos habilita a abordar una ultima cuestion. Si
atendemos a la composicién social de la clase, vemos que se trata de chicos de
sectores marginales de la Francia actual. Algunos vienen, o sus padres provienen,
de Martinica, otros de Mali, incluso hallamos un alumno chino. Estos hechos llevan
al tema de la segregacion, al racismo. Hay una cuestion ligada al lazo
concentracionario (aunque solo sea porque estan todos en un solo y mismo lugar).
Recordemos una reflexion de Lacan que viene al caso: “El rechazo de la
segregacion se halla naturalmente en el principio del campo de concentracién” (cf.
en Autres écrits, Seuil, Paris, 2001, el prefacio que Lacan escribe a la tesis de Anika
Rifflet-Lemaire, p. 395, en nota). El Lager, el campo de exterminio, aparece alli
donde lo rechazado de lo simbdlico retorna en lo real (este concepto, admitamoslo,
es un viejo conocido, pero se ha utilizado poco para pensar temas ligados a la
segregacion, al racismo, y aun al holocausto). El problema -cierto pensamiento
“progresista” tropieza precisamente en este punto- no radicaria entonces en
eliminar la segregacién “linglistica” -el rasgo o aun el concepto que encontramos
en su base-. No podria tratarse de penalizarla, prohibirla o denunciarla. Con todo,
seria preferible, para decirlo de otra manera, llamar “negros” a los negros y no
“hombres de color”. Cuando se usa este eufemismo las cosas devienen muy
ligeramente mas peligrosas.

300



MARAT/SADE"

El 13 de julio de 1808, exactamente quince anos después del asesinato de Jean-
Paul Marat a manos de Charlotte Corday, con motivo de la visita de un grupo de
aristécratas al hospicio de Charenton, el Marqués de Sade escribe y dirige una obra
teatral sobre los Gltimos dias de la vida del revolucionario francés.

Ficha técnica y artistica.

Reino Unido, 1966. 116 minutos.

Marqués de Sade: Patrick Magee

Jean-Paul Marat: Ian Richardson

Heraldo: Michael Williams

Monsieur Coulmier (director del asilo): Clifford Rose

Charlotte Corday: Glenda Jackson

Cucurucu: Freddie Jones

Kokol: Hugh Sullivan

Otros actores: John Hussey, William Morgan Sheppard, Jonathan Burn, Jeanette
Landis, Robert Langdon Lloyds, John Steiner, James Mellor, Henry Woolf.
Guidén: Adrian Mitchell y Peter Weiss.

Fotografia: David Watkin

Mdusica: Richard Peaslee.

Comentario.

Sobre libro de Peter Weiss, se estrena en Londres en 1964 una produccion teatral
llamada La persecucion y el asesinato de Jean-Paul Marat como fue interpretada
por los internos del asilo de Charenton bajo la direccion del Marqués de Sade. La
dirige Peter Brook. Dos anos después se filma la obra, dirigida por el mismo Brook.

Atengamonos a la comparacién que introduce el film. Este comentario se limitara a
ella. El guién o la barra (Marat/Sade) entre el revolucionario francés y el divino
Marqués se fundamentan y desarrollan en el didlogo que sostienen. La obra de
Weiss ubica ese didlogo en la tradicion del teatro en el teatro (veremos la
importancia que esto adquiere). La comparacién entre estos personajes presenta
varios ribetes.

En principio, tanto Marat como Sade no reculan frente al asesinato. El primero lo
justifica en aras de la revolucion. Marat es una suerte de Stalin, si se quiere verlo
asi. Por su parte, Sade integra la muerte y el asesinato en un sistema filosdfico.
También se obra como obra la naturaleza cuando se mata y asesina, nos dice. Se
trabaja en funcion de su ciclo mismo. El retorno a lo inorganico, quizd como la
pulsion de muerte freudiana, es el horizonte propio de la naturaleza, su telos. Pero
dejemos aqui de lado la comparacidon entre Freud y Sade. Prosigamos con Marat.

Un segundo sentido de la barra que termina por abreviar el largo titulo inicial de la
obra hace al lugar que se elige para filosofar. En Sade se trata, se sabe, del
boudoir, el bano. En Marat, aquejado por una enfermedad de la piel que sélo se
calma sumergiéndose en agua, la bafiadera. En un caso se trata del texto mas
famoso de Sade, La filosofia en el tocador. En otro, de los escritos revolucionarios
de Marat, sus columnas en E/ amigo del pueblo y los diversos periddicos que fue
fundando y que producia en su peculiar escritorio.

Esto mismo nos lleva a un tercer aspecto de la comparacion: la piel. En efecto,
Marat ensangrienta su bafera. El color del agua continda el bafio de sangre de la
época del Terror. Lo circunscribe a un ambito mas reducido, familiar. Sade, por

H Este articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 29 de Julio de 2009.

301



supuesto, tiene lo suyo con la piel. Se hace azotar. Marca su piel, su cuerpo (y
también el del prdjimo).
Observemos, ademas, que el didlogo entre ambos -el didlogo entre un sacerdote,
entre el aspecto doctrinario de Sade, y un muerto, parafraseando el famoso titulo
del Marqués- se prosigue y posibilita en el encierro de Charenton. La locura presta
su voz a los personajes.

Por un lado, entonces, lo que no puede decirse con una voz propia y amenaza a la
Humanidad, la sinrazén, se inscribe en la piel cuando es enunciado desde otra
parte. La sinrazon se encarna, se personifica. Esta descripcidon proporciona, segun
creo, el encuadre mas general del film. En cierta forma, se trata no tanto de estar
“en carne viva”, aunque ni Marat ni Sade nos la ahorran, sino de estar ya muerto y
ser puro vehiculo.

En este punto, el film nos impone una pregunta: équé relaciéon debemos concebir
entre la piel marcada, sangrante, y la sinrazén, y aun esa forma de locura que es el
genocidio?

Si se piensa cdmo concebir psicoanaliticamente el cuerpo encontramos dos ideas.
Partiendo de la féormula de representacion del sujeto (un sujeto es representado por
un significante y para otro) podemos aducir que la separacién del objeto hace que
el cuerpo sea diferente de lo que es: ha perdido algo. Desde entonces queda
estrechamente emparentado con la economia del significante, puesto que es
distinto de si, es diferencia. Esta via tiene la ventaja de aproximar el cuerpo al
semblant y permite intuir por qué se busca tan obstinadamente y durante toda la
vida otro cuerpo. Pero asimismo presenta un problema: por qué habriamos de
hablar, constituidos corporalmente como significantes. Es una formulacion
tentadora, y no obstante hay que abandonarla. Una segunda linea de reflexion
concibe al cuerpo como conjunto vacio, como un saco de piel. El cuerpo
“cantoriano” acompafia al movimiento de representacion del sujeto, pero de una
manera diferente. La separacion del objeto lo constituye como conjunto vacio. El
goce resulta eliminado, forcluido. El Otro, en tal caso, es el cuerpo. Es la via del S,
si se quiere. Mientras que la concepcidn anterior remite al S;, y probablemente
tenga alguna importancia y presencia en el autismo infantil (ya que, justamente, el
autista no habla; escucha sus “propias” voces).

En tanto el objeto circula en el significante, el cuerpo se sustrae y perfora para
acompafar al movimiento. El significante deviene incorporal -siguiendo una
indicacion de Lacan, que remitia en este punto preciso a los estoicos-.

En la segunda via, sdlo nos resta agregar, para contestar la pregunta que
formulamos mas arriba, la peculiar aprehensién del cuerpo en el significante. Y si el
cuerpo ya no contiene nada, si el saco de piel no encierra al conjunto vacio,
estamos frente a una situacion letal. No hay ya ningln agujero que conecte el
exterior con el interior y permita que el cuerpo subsista, funcione.

Representado entre dos, el teatro en el teatro —-desde el Hamlet de Shakespeare
hasta la obra de Weiss y el film de Brook que es nuestro objeto- introduce una
escena congelada que representa la muerte, el asesinato: la del padre del principe,
la de Marat. El Autor (de la obra o de la vida, Dios) trae pues la muerte a escena.
Asi llegamos al ultimo aspecto de la reunidon de Marat y Sade: la muerte, la
sinrazon, en la escena del mundo, en la historia.

Hay que admitir que Sade y Marat, como sospechamos desde siempre, son
incomparables. El desarrollo sobre todo tedrico del primero se hace praxis en el
segundo. Como en los didlogos platdonicos —-se ha dicho que no son verdaderos
didlogos- se tiende al Uno.

302



MADAME BOVARY"

El clasico de Gustave Flaubert relata el matrimonio de un médico rural con la hija
de un granjero. En apariencia constituyen una familia normal. Y hasta tienen una
hija. Pero, a poco andar, la insatisfaccion de la sefiora Bovary echa todo por tierra.

Ficha técnica y artistica.

Titulo: Madame Bovary

Afo: 1991

Direccién: Claude Chabrol.

Reparto: Isabelle Huppert, Jean-Frangois Balmer, Christophe Malavoy, Lucas
Belvaux, Jean Yanne.

Fotografia: Jean Rabier

Musica: Mitthieu Chabrol.

Duracion: 131 minutos.

Origen: Francia.

Comentario.

Gustave Flaubert —autor de la novela del film que nos ocupa-, y toda la literatura,
repite incansablemente una verdad: no hay relacidn sexual. Permitasenos
comenzar este comentario con un tal epigrafe.

Se dice que el libro es mas que la novela. La obra escrita supera ampliamente la
imagen. Si Stephen King abomina de los films que han hecho de sus novelas, casi
seguramente Flaubert detestaria la realizacion de Chabrol. Pero, équé pierde el
texto llevado a imagenes? Por supuesto, y en primer lugar, riqueza. Sobre todo,
detalles. La tabaquera que se engancha (cae desde otro vehiculo) en el carruaje de
los Bovary, cuando vuelven de la fiesta en el castillo, no figura en la pelicula. No es
mas que un ejemplo. Extensas, minuciosas descripciones, con nombre y apellido,
por decirlo asi, faltan. De todas estas ausencias, omitidas en la suerte de resumen
que presenta el film, sefialo especialmente una: la visita a la tumba del hombre que
visita su tumba. “(...) Luis de Brézé, sefior de Breval y de Montchauvet, conde de
Maulevrer, barén de Mauny, chambelan del rey, muerto el 23 de junio de 1531, un
domingo, como reza la inscripcién y, por debajo, ese hombre que se dispone a
bajar a la tumba, figura exactamente él mismo...”, instruye el guia, a Emma y Leon,
mas que urgidos o desatentos, anticipados.

La pareja asiste en la catedral de Rouen a una representacion de la nada.

No seria desaconsejable que el espectador visite el sitio de L’orangerie en Internet.
Alli Les nymphéas -Las ninfas, cuadro de Claude Monet, semicircular, nos
envuelve-, como decia Alexandre Baricco, representa, muestra la nada. Luego,
puede dedicarse (no ya tan tranquilamente) a disfrutar del film.

Claude Chabrol, impecable y prolijo, no agrega nada. Si se puede reprochar a este
director que ha perdido cigarros en el camino, hay que admitir, en cambio, que no
afiadié nada. No aggiornd el guién. Los personajes son creibles y estdn a la altura
de la época. Tampoco se hallan tan lejos de los que, supongo, el lector recrea en su
imaginacion cuando lee Madame Bovary.

Cambiemos ahora de via. La novela de Flaubert dio origen a un concepto
psicolégico: el bovarismo. Inicialmente este término fue acufiado por Jules de
Gaultier en Le Bovaysme, la psychologie dans l'oeuvre de Flaubert, 1892. {Qué
describe este concepto? Para algunos autores se trata de enamorarse del amor,

H Este articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 26 de Agosto de 2009.

303



idealizarlo’. Enamorarse del amor es enamorarse de nadie, de nada en particular.
El amor abstracto no tiene un objeto al que dirigirse, y si lo encuentra no le otorga
mayor consistencia. Para otros autores se trata de vivir apresado por una ilusion,
presa de algo que no existe. Y, por ultimo, una tercera forma de bovarismo se
produce como manifestacion de una personalidad esquizoide. El sujeto se cree otro
que el que es. La nada campea.

-“La Bovary, c’est moi” -enfatizaba Flaubert, harto de que le preguntaran la
identidad real de la heroina, a quien querian reconocer como el modelo vivo de su
novela.

-“Yo la imaginé. No existe”-vociferaba el autor.

Muerto el matrimonio Bovary, el film -la novela- liquida todo. Ninguna de las
historias que desarrolla deja nada. No hay herencia. La casa de los Bovary termina
por rematarse, los muebles se venden. El poco dinero que se obtiene, saldadas las
deudas, se disipa. La hija, la nifia Bovary, queda a la deriva. Inicialmente recala en
la casa de su abuela paterna, que poco después fallece. Huérfana y a la buena de
Dios seguira sus dias en un taller de costura. La historia previa la devasta, pero
hasta cierto punto no la concierne. Su vida sera ajena al autor de Madame Bovary.

Flaubert pinta sus caracteres sobre ese fondo de nada. Si hubiera extraido “el
personaje” seria un freudiano avant la lettre. Podria haber(se) interpretado: Emma,
ella, quiere cagar mas alto que el culo, por ejemplo.

-Y ahi, vea usted, no hay culo. Precisamente.

Una ultima recomendacion al espectador (y al lector, por qué no). En un congreso
de la Escuela Freudiana de Paris (Aix-en-Provence), en 19712, Lacan enuncia una
tesis: las mujeres en Balzac (en su obra, se entiende, y puesta aparte Eugénie
Grandet) son indefendibles (indefendables, y el francés tiene lo suyo). La tesis
quedo ahi. Es poco conocida. Se perdié en el tiempo. Valdria la pena intentar una
comparacion entre Emma y la mujer balzaciana. Pero Balzac dejo tanta obra...

Notas

1. cf., para una visién actual del tema, nuestro articulo Zapping III,esp. El apartado
Las putas de Internet,en elsigma.com

2. cf. Lettres de | “ecole freudienne de Paris, n° 9, Paris, 1972, p. 20.

304



EL PERFUME: HISTORIA DE UN ASESINO"

Jean-Baptiste Grenouille nace en medio del hedor de la basura y los restos de
pescado de un mercado parisino. Alli es parido y en el mismo acto abandonado por
su madre. Dotado de un olfato excepcional, en una caverna, Jean-Baptiste descubre
que carece de olor. Desde entonces su objetivo sera crear un perfume excepcional
extrayendo la esencia de bellas muchachas.

Ficha técnica y artistica.

Género: drama, thriller

Duracion: 147 minutos

Produccion: Alemania, Espafa y Francia

Director: Tom Tykwer

Guién: Andrew Birkin, Bernd Eichinger y Tom Tykwer; basado en la novela E/
perfume de Patrick Siskind

Interpretacion: Ben Whishaw (Jean-Baptiste Grenouille), Alan Rickman (Antoine
Richis), Rachel Hurd-Wood (Laura Richis), Dustin Hoffman (Giuseppe Baldini),
Simon Chandler (mayor de Grasse), Jessica Schwarz (Natalie), Sian Thomas
(madame Gaillard), Sam Douglas (Grimal), Corinna Harfouch (madame Arnulfi)
Vestuario: Pierre-Yves Gayrau

Disefio de produccion: Uli Hani

Montaje: Alexander Bern

Fotografia: Frank Griebe

Musica: Tom Tykwer, Reinhold Heil y Johnny Klimek

Produccion: Bernd Eichinger

Comentario.

Para iniciar el comentario, admitamos que este film puede ser tomado desde
distintas Opticas. Los temas desde donde es posible ensayar un comentario se
multiplican. Veamoslos.

En principio, a ningun freudiano se le escaparia que se encuentran relativamente
presentes dos protofantasias: la escena primaria y el asesinato del padre. La
primera inicia el film, y en cierta forma, falta. Se la halla negada o expulsada
(forcluida). La ausencia de coito, de la idea o concepto de la relacion sexual y su
existencia, se va a repetir a lo largo del film. La segunda alcanza su cénit en la
orgia que vemos poco antes del final de la pelicula y, poco después, cerrando la
narracion, la comida totémica.

Otro tema desde donde seria posible trazar un comentario hace al pecado. El
protagonista, Jean-Baptiste Grenouille, carece de alma (siguiendo la ecuacién
perfume=esencia=alma). Por tanto, carece de pecado original, puesto que en cierto
sentido no ha nacido.

Tampoco podria escapar, ahora a un lacaniano, el mé finai (el “*no haber nacido”
como expresion de deseo) del destino del héroe, y su parentesco con el mito de
Edipo. Grenouille lo dice claramente en su acto final, y alcanza, quiza, lo que
escapo al tebano: desaparece, lo consumen, sin dejar huella ninguna.

El autismo infantil constituye otro item de comentario. El protagonista, sabemos, no
habla hasta los cinco afos, y tampoco le interesa mucho hacerlo con posterioridad
a esa edad. La comunicacion no lo caracteriza.

H Este articulo fue publicado en: www.elsigma.com/, el 25 de Noviembre de 2010.

305



La pregunta: équé es un asesino?, hace a otra linea posible del comentario. Un
perfumista, no; quiza, un empecinado y enfermo metafisico del alma.

El origen de la leyenda, y la leyenda misma, estan presentes en el film y podrian
independizarse para otro analisis. El mito del mejor perfumista del mundo, su
leyenda, pero también la leyenda de la tumba egipcia y la esencia decimotercera
gue nunca se pudo descubrir. (Un tema anexo a este: la cuestion de las colecciones
de olores y de mujeres, que podria obviamente conectarse con el fetichismo).

La cuestion del goce es otro tema de la pelicula, y esto resulta dicho mas o menos
explicitamente. La voz en off del relator nos cuenta que el lenguaje no alcanza para
cubrir los olores que el héroe (o antihéroe) percibe, insistimos sobre este punto.
Por eso, justamente, no habla. Sobre esta base, el film sigue un recorrido ligado al
descubrimiento por parte de Jean-Baptiste de que le falta su olor propio (su alma).
(Aqui el no oler a nada y el oler a nada se alcanzan).

Grenouille fracasa al triunfar. Cuando obtiene por fin las trece esencias y consigue
fabricar el mejor perfume jamas olido, se hace devorar. Cuando podria tener el
mundo a sus pies... Desiste.

El simbolismo, presente por todos lados en el arte aleman, podria aislarse también
como el objeto del comentario: la flor y la mujer, la mujer como paradigma del
alma. El hecho de que Grenouille esté fuera del amor y la relacion sexual, ya lo
hemos senalado, da pie para escribir una monografia. Al protagonista, estos hechos
le escapan por completo y lo extrafian. Incluso, carecen de interés para él.

Si analizaramos el relato como un mito, vemos una oposicién entre el desamor,
para decirlo con un eufemismo, de la madre y que el padre, al final del ciclo mitico,
termine amandolo. La percepcién extraordinaria de los olores en el personaje se
corresponde con la intuicidn y fuerte certeza del padre de la ultima victima, de que
su hija sera asesinada. Ambos disponen de un saber excepcional. El movimiento
general del ciclo mitico va desde el nacimiento problematico, sin amor y sin olor,
halla su punto medio en la caverna donde Grenouille descubre que no tiene esencia
propia, y finaliza en el lugar mismo de su nacimiento, donde desaparece devorado.
El mercado parisino es asi el punto fijo de la serie de transformaciones. El destino
al que se ve sometido el personaje refuerza la idea de analizar el relato como un
mito.

Aun otro tema freudiano: partir=morir. éPor qué las muertes que se van
sucediendo cuando el protagonista parte y se libera? La madre, la regente del
orfanato, el perfumista Baldini, y el duefio de la curtiembre.

El desprendimiento de la esencia —la separacion de la vida, la pérdida del viviente—
es otro de los puntos que podrian usarse para basar alli el comentario, en un
sentido mas tedrico. Se podrian seguir aqui ciertos sectores clasicos de la teoria de
Lacan, especialmente el texto Posicion del inconsciente, o el Seminario XI.
Deberiamos atender aqui a la falta de marca en el olor y al circuito pulsional.

Que el comentario pueda girar sobre una multiplicidad muy diversa de ejes nos
pone sobre la pista del “objeto” de la pelicula. Podriamos afirmar que el film carece
de concepto, de hilo conductor, de esencia, si se quiere. Pero hace falta tomar este
hecho como un dato positivo, como una realizaciéon. Nuestra propia dificultad en el
comentario del film pasa, entonces, a ser un hecho positivo. Nos encontramos
tratando de cernir o restituir algo que escapa. Y multiplicando, para esto, abordajes
y herramientas. Correlativamente, se nos pinta y muestra el hueco que deja
Grenouille en el mundo. Ninguna marca lo recorta de él.

306



Recordemos que el concepto se adquiere en la pubertad. Y, asimismo, que en el
film se nos habla de la oposicidn entre el concepto y el olfato. El lenguaje no basta.
Los olores, se sabe, son una cuestion ligada al desarrollo sexual. La transpiracion
comienza en determinada etapa de la vida y se relaciona con el desarrollo de las
glandulas sexuales.

Finalmente, pues, el film relata qué ocurre con un ser que carece de alma. De ahi

que en un mismo movimiento aborde la historia de un asesino serial como una
restitucion y alcance por alli a la estructura de la psicosis.

307



APENDICE



DE UNA REFORMA EN SU AGUJERO"

Autor: Jacques Lacan
Traductor: Carlos Faig

Presentacion y fuentes de la traduccion.

En el sitio "pas tout lacan" de la ELP, entre Adresse du jury d’accueil a I'assemblée
avant son voeu (1969-01-25) y Communiqué du jury d’agrément a tous les
membres de I’Ecole (1969-02-09), se halla un documento (pp. 1206-1220) que no
figura en el indice de 417 textos, ni en los indices parciales.

No obstante esa omision, el texto de Lacan presenta el siguiente encabezado, de
los editores del sitio, que transcribo:

El texto de Lacan aparecio inicialmente en el sitio Oedipus org. Fue dactilografiado
a partir de la publicacidén de la imagen del original. Patrick Valas lo presenta asi: "El
diario Le Monde habia pedido a Lacan su opinién sobre la reforma universitaria,
emprendida por E. Faure, después de mayo de 1968. He aqui pues la respuesta que
él dio y que debid aparecer el 3 de febrero de 1969. Su texto, que debia aparecer
bajo la rubrica Libres Opiniones de ese diario, no fue jamas publicado. Lo transmito
aqui como Lacan queria presentarlo, reproduciendo la version de la que dispongo, a
partir de la fotocopia del original, anotada de su mano, y que me habia confiado
para ese fin. Sobre la dactilografia del texto se encuentran anotaciones vy
correcciones de la mano de Lacan, y curiosamente una recurrente: cada vez que
Lacan escribe objeto a, precisa al margen que es necesario ponerlo en italica".

En la pagina 196 de L’envers de la psychanalyse se menciona el texto: "Hace un
tiempo escribi un pequeno texto sobre la reforma universitaria. Me lo habia pedido
expresamente un diario, el Unico que tiene reputacion de equilibrio y honestidad, y
se llama Le Monde. Se insisti6 mucho para que yo redacté esta pequefia nota a
proposito de la reorganizacién de la psiquiatria, de la reforma.

Ahora bien, a pesar de esa insistencia, es sorprendente que ese articulito, que
publicaré algun dia a la rastra, no haya salido. Hablé alli de una reforma en su
agujero. Justamente ese agujero de torbellino (tourbillonnaire) es manifiestamente
hecho intervenir por una serie de medidas concernientes a la Universidad."

En "pas tout lacan" se encuentra la version dactilografiada por Lacan y su
transcripcién. Ambas siguen el camino de Euridice.
C.F.

H Este articulo fue publicado en:

www.elp.debates.com/e.../Deunareformaensuagujero_Lacan.prn.pdf

309



DE UNA REFORMA EN SU AGUJERO

No hay opiniones libres. Debo decirlo para encabezar esta rabrica.

En el discurso, no se acuerda una libertad mas que para evidenciar la necesidad
gue este artificio revela. Cf. el discurso matematico, y también la "asociacion libre",
operativa en psicoanalisis.

La reforma en psiquiatria y la emocion "cientifica".

Ha sido anunciado el nacimiento inscripto en el estado civil de colegios de
psiquiatria en un cierto nimero de centros, incluso de decentros (décentres) [1], en
Francia.

Dos pisos para esta reforma.

Piso de ensefianza. Maravilla: los psiquiatras tendran algo que decir. Y aln mas,
ensefaran lo que saben.

Piso de su practica: se instituye, siguiendo el principio de la funcién que ellos
cumplen por proveniencia, como social. Ese principio toma forma por la institucion
del "sector" del cual un equipo se responsabiliza a titulo de la salud mental,
profilaxis comprendida. Horrendum: el ascenso de un piso al otro esta previsto, y la
ida y vuelta permanente. De donde arguye el temor que se enuncia en el nivel de la
Universidad: a saber, la facultad de medicina y la facultad de letras, incluso de
ciencias.

He aqui el aparato: la dominacidon (dominance) que resulta de esta "sociatria" en la
enseflanza es capaz de desviar lo que en ese dominio se promete a una
investigacion cientifica, para la cual se gravan otros recursos.

En esta advertencia que los laboratorios farmacéuticos sean situados en la primera
fila de los investigadores amenazados seria propicio para terminar inmediatamente
con ella: équién no ve, en efecto, que los recursos quimicos no estan cerca de dejar
la tribuna?

Esta objecion merece, segln creemos, examinarse sobre una base mas seria, y no
Unicamente, aunque se nos lo diga, como la resume nuestro ministro en respuesta
al piso: ensefanza, rechazando por su base el término sociatria para colgarlo en el
otro piso.

Ese término es en efecto tanto mas pertinente cuanto pertinente es la cosa misma
que designa.

Resulta claro, en efecto, que el corte social aspirara en su abertura (béance) cada
vez mas personal, construcciones y el dinero que le hace falta. Un precio bajo
comparado con la atribucion que costara en adelante ocuparse de ella.

Las autoridades universitarias, ahora alarmadas, no habrian, propiamente
hablando, querido saber de tal atribucion, en el momento preciso en que estaban a
cargo de cuidar de ellas.

La secuela (suite) requiere que se sepa porque esto ocurrid asi: lo que esclarecera
un ejemplo.

La disyuncion del neurdlogo de la psiquiatria.

310



Debemos franquear el ejemplo tan rapido como sea posible, pues procede de una
costumbre que nos angustia abandonar. Yo mismo la experimenté en el efecto de
un suefio - formacion rara en mi coyuntura presente- , al punto de que, en una
primera redaccién de este escrito intempestivo, me demora en el ejemplo.

Se trata de la conjuncién del neurdlogo y del psiquiatra en el certificado de
calificacién instituido por la facultad de medicina. Se sabe que hoy dia, reforma
mediante, ha perimido.

Ahora bien, es necesario recordar que esta conjuncién recibié durante veinte afios
el sostén activo y adoctrinado de los mismos psiquiatras que se regocijan ahora
viendo el final, advenido por la fuerza de las cosas, es decir, de la verdad cuando
aulla.

Esto porque se trataba, bien entendido en la intencion mas piadosa, de estar del
lado de lo que, para ellos como para muchos otros, detentaba la Universidad, de lo
que se llama mediante una locucion adverbial la manija.

La juventud demuestra, mediante esa manija, a los cuadros de una Universidad, a
la que desde hace un largo tiempo el universo falta, que puede reducirse al
equivoco - en cuanto para el mundo entero esos cuadros se hallan varados
desordenadamente- .

Resulta de nuestro ejemplo que la insistencia sobre el peligro para la practica
médica del desconocimiento por parte del psiquiatra de un hecho neuroldgico
descuida el riesgo inverso. Esto porque se toma al hecho psiquiatrico a partir del
juicio de todo el mundo: équién no admite que una formacién "humana" basta para
una terapia de sostén?

Se liberan incluso muy facilmente haciendo reverencia a la ciencia - que ahora los
despierta- .

Poner la farmacodinamia al alcance de la incompetencia (autorizada) les basta para
tomarse por cientificos, en nombre del hecho cierto de que las drogas que
difundirian son producidas cientificamente, e incluso puestas a prueba.

Un ideal por lo tanto en el horizonte, promesa: que la seguridad y el alto sostén
cientifico del neurdlogo (mas sabio, o sea, transitando en sus endosos terapéuticos)
llega a cubrir el campo que supuestamente se debe cederles, puesto que la
encrucijada cerebral es el desfiladero obligado del hecho psiquiatrico.

¢Acaso no puede ser aprehendido en otro lado si es de otro lado que parte? ¢éSi,
sobre todo, es de otro lado que nos reclama? Para que esto se sostenga, los bordes
ensanchados que la copa ofrece a su afluencia, cumpliendo la tarea, fluyen hacia
los lugares "asilares", donde la comunidad segrega a sus miembros discordantes.
Aqui el comun de la gente no ha despreciado a la sociatria desde hace mas o
menos dos siglos, pero no mira con atencion suficiente como para develar un orden
cientifico de una potencia segunda, que seria el efecto de la ciencia sobre lo social,
por ejemplo.

El beneficio neto del proceso es el mantenimiento de una posicién de prestancia, de
la que se sabe que no es poca cosa en la eficiencia médica.

Y poco importa si el ideal asi propuesto es una impasse, manifiesta al presente en

qgue ninguna formacion, pues alli esta la arista, ninguna formacién es mas impropia
que la del neurdlogo para preparar a la aprehension del hecho psiquiatrico.

311



De un saber a bajo precio.

La inquietud de la ciencia es entonces relegada a manos de los psicdlogos,
testistas, asistentes sociales si se quiere: el personal inmenso, que, al haberlo
devaluado por esta relegacion misma, se sospecha, a la vuelta, que esta
subdesarrollado respecto del cientifico.

Que nadie se engafe: no se halla aqui ninguna refutacién del lugar de la medicina
en el asunto. Se denuncia, meramente, la falta que comete al templarse (trempe)
como universitaria.

En el nivel de la medicina como en cualquier otro, preservar los beneficios del saber
es la definicidon infima que se puede dar a la misidon de la Universidad. Esta posee
los derechos de la formacion como efecto del saber segun el valor que le da un
mercado. En el nivel de la medicina, como en cualquier otro, ciertamente la
Universidad no falta.

Pero fue sobrepasada por la subversidon sobrevenida de lo que llamamos mercado.
Nosotros la ubicamos a justo titulo en razén del valor del que se trata, gravita
sobre el que esta en juego en el mercado capitalista, que lo establece por el resorte
de la mercancia y la radicalizacion que consuma al incluir alli al trabajo.

¢Hace falta enunciar esas verdades primeras y decir aqui lo que oscurecen los que
protegen al saber: es decir, que el saber no se adquiere por el trabajo, y menos
aun la formacion que es efecto del saber?

Esto no implica de ninguna manera denegar el saber del trabajador, incluso, si se
guiere, del pueblo, sino afirmar que, no mas que los sabios, no lo adquieren por su
trabajo.

Galileo, ni Newton, ni Mendel, ni Galois, ni Bohr, ni el joven James D. Watson,
deben nada a su trabajo, sino a aquel de los otros, y sus hallazgos se transmiten en
un reldmpago Unicamente a quien posee la formacién que se produce por
cortocircuitos del mismo orden, y numerables, aun si el adormecimiento (ennui)
escolar extingue la memoria.

Cualquier madre de familia sabe que la lectura es un obstaculo respecto del
trabajo; el primer obrero producido, como escapatoria de esto, el obrero
comunista, toma alli sus cartas de nobleza.

¢Cual es, pues, el costo del valor inherente al saber?

De un agujero y del monton. [2]

Que lo tapona tanto como lo destapa.

Aqui interviene la funcion que solo articula la teoria psicoanalitica [3], la que anudé
a los efectos del saber por los que se inaugura el sujeto, al tiempo que es efecto de
pérdida, que viene a significar un corte en el cuerpo, bajo la denominacién
algebraica de objeto (a). Leer: a minuUscula [4], los iletrados que se confinan al uso
de la palabra, traducen montén [5], simple borréon (bavure) informatico.

Esta determinacidon es suficiente, pero igualmente es necesario situar
correctamente lo que ha faltado a toda filosofia: la causa, o mejor, la acausa del
deseo.

En los ultimos tiempos de un discurso que se prolonga lo correlacioné a la funcién
que se enuncia como plus-de-gozar (Mehriust, evidentemente homoldgica de la
Mehrwertde Marx, pero ciertamente no analdgica, por ser antes causa que efecto
de mercado).

312



La incidencia de mis Escritos en la practica analitica ha llegado a los lectores de
esas lineas. Pero el hecho de que se dirijan ahora al lector de Le Monde, quo talis
est no prohibe aconsejarle referirse a ellos, puesto que contrariamente a la prosa
en la que se me quiere hacer entrar, los asi llamados Escritos no podrian ser leidos
en diagonal [6]: digamos mas bien que el efecto de formacidon que sabe extraer de
un tal enfoque la invencion matematica, no puede en aquellos ser mas que confuso,
a falta de una formalizacion suficiente.

Se veria no obstante asi, de tomarse el trabajo, que el objeto a se las arregla
mucho mejor haciendo el amor con la imagen especular, que él perfora, que
animando el torbellino que suscita como plus-de-gozar.

Basta un ideal, tomado no importa de dénde, y hasta aqui de un Otro supuesto
saber. Es lo que el psicoanalista osa ofrecerles como transferencia.

Fructifera impudez por producir la verdad: ésta, en primer lugar, de por si requiere
un trabajo.

Se trata del trabajo necesario para producir la identificacién del hombre, se sigue el
goce hallado de la mujer de la que ha nacido, deshacerla: es decir, rehallar el
agujero, pero vivido finalmente, de la castracion desde donde la mujer surge
veridica.

Tal es, al menos, el camino que ha abierto la neurosis al psicoanalista para que la
complete como verdad por su repeticion.

Esto solo puede acometerse suponiéndose al deser por no ser mas que deseo de
saber.

Es lo mismo que decir que la formacidn del psicoanalista - que sale de las manos de
ilotas formados, por lo demas para su comodidad, en una reserva internacional
(pero se trata de otra historia que no trataremos aqui...)- deberia, por derecho y
obligacién, recibirla cualquiera que quisiera en adelante encargarse de una
ensefianza como formacion en la ciencia.

No daria oportunidad ninguna al uso de un cierto patronato del acceso graduado,
ceremonial o del mismo nivel de los alumnos en su "interior", ya sea mundano o de
retiro, preferentemente no familiar, disipado todavia menos.

Quiza seria mejor (pues no es un tipo imaginable frente a lo que aparece hoy) que
el psicoanalista se libere también por si mismo y viva en una corriente de aire,
aunque no fuera mas que para probar que no tiene frio en los pies como tampoco
en los ojos, ni en la garganta. No hay ya para Tiresias mama que cubrir.

Precio a pagar para que vuelva el costo del saber al mercado, pues de ahi podra
imponerse a quien pretenda ver figurar sus acciones en la seleccién que circula.

La seleccion sera estructuralista o no sera. El sujeto de la ciencia no tiene nada que
ver con la ampulosidad que prima en el mercado de influencias.

No lo digo porque conozca lo que cuesta algunas veces ganarse el pan con esto,
sino para recordar donde habita, igualmente y mas alla, el objeto a.

La agitacion de mayo y su mayomemoria en el sujeto capitalista. [7]

313



Al pensar en ello, se ve mas claramente la confluencia de los distintos aspectos, el
motivo de la rompiente violenta de la agitacion de mayo [8] (como se llega a
decir).

No es para rebajar el sentido. Pues la inquietud de los jovenes burgueses de ver la
influencia en mal momento, por el efecto que nosotros damos por reduccidén del
mercado, no les quita el merito de haber marcado algo que tendra que tomar en
cuenta cualquiera que calcule una reforma. No se los mantendra tranquilos
prometiéndoles que la proxima vez los recibirdn con alfombras de oro.

Pues lo que vomitaban bajo el titulo de la sociedad de consumo y de los coches que
solo sirven para amueblar las calles, eran los objetos con los que esta sociedad
espera satisfacerlos en abundancia, porque no reemplazan al objeto a fatidico.

La inmersion capitalista universal no ha terminado de oscilar del Oeste al Este.
Tiene su rol que jugar.

El "ya nunca como antes", sobre el que se abalanza la mayomemorizaciéon [9] de
las buenas almas, debe tomarse por su lado cémico, es decir, entristecedor. Pues
estd claro que mas que nunca es como antes y que la agitacién de mayo precipita
lo que ha causado a aquello.

"La unidad de valor", promovida a la escala de retribucion de diplomas, confiesa a
la manera de un lapsus enorme lo que nosotros sefialamos como la reduccién del
saber al oficio del mercado.

En cuanto al "sector" psiquiatrico, esboza el lineamiento - no menos que en las
nuevas guarderias llamadas universitarias- del fin al que tiende el sistema - si la
ciencia que todavia los socorre, sucumbe alli- : a saber, el campo de concentracion
generalizado. El torbellino crece alrededor del agujero sin que haya forma de
aferrarse al borde que - porque ese borde es el agujero mismo y lo que se levanta
(insurge) resulta arrastrado en él- es su centro.

No es la juventud la que puede frenar la rueda donde estd tomada, cuando es en
ella que el eje (moyeu), por su inexistencia, viene a visitar a algunos.

Pues el sujeto de los acontecimientos, por mucho que movilice, no es conciencia, y
por eso su replica solo se produce en una cabeza, y no en un grupo.

Para sacar algun beneficio hace falta saber que el presente es contingente, como el
pasado futil. Es necesario atenerse al futuro, contra Aristoteles que ha cedido en
esto, y dice que el presente tiene (tient) lo que tiene de necesario. El vencedor
desconocido de mafiana es a partir de hoy que gobierna.

3 de febrero de 1969. L.

Notas

1. En algunos sectores dejamos entre paréntesis el término francés para orientar al lector
hacia otra posible traduccion.

2. D’un trou et du petit tas, se expresa Lacan en el subtitulo. Remite, obviamente, al petit a.
3. Psychoanalytique, en el original francés, en lugar de psychanalytique.

4. En el texto: petit a.

5. En el texto: petit tas.

6. La locucidon adverbial "lus en diagonale" significa "leidos rapidamente", "hojeados",
"recorridos para tener una idea general" (como se leen, precisamente, los titulares de un
diario: el articulo de Lacan iba a ser publicado por Le Monde). Pero en el texto, un poco mas
abajo, Lacan alude al método de la diagonal, por eso preferimos traducir la expresién
literalmente.

314



7. El subtitulo de Lacan en francés es el siguiente: L’'emoi de mai et sa maimoire dans le
sujet capitaliste. Soporta diversas traducciones, a saber: "La agitacion (los disturbios) de
mayo y su memoria (mayomemoria, memoria de mayo) en el sujeto capitalista"; también,
"EI yo (el "yoemotivo", la efervescencia, disturbios) de mayo y su memoria
(memayomemoria) en el sujeto capitalista"; y, asimismo, "El (convulsionado) mes de mayo y
su mesmayo en el sujeto capitalista".

8. En el original y como en el subtitulo tratado en la nota anterior: /"émoi de mai; por
homofonia resultan: /e moi de mai, el yo de mayo; vy, le mois de mai, el mes de mayo.

9. Subrayado por Lacan en el original: maimorisation.

315



