SEMINARIO
LECTURA CLINICA DE LA OPERACION ANALITICA

LA FALLA EPISTEMO-SOMATICA: MIGAJAS

OMAR DANIEL FERNANDEZ

_mim g
[ 9.8 l'"ll”l“llullulnll':{c: fs
»

4

K Lecturas Clinicas
Buenos Aires — 2023




SEMINARIO
LECTURA CLINICA DE LA OPERACION ANALITICA
LA FALLA EPISTEMO-SOMATICA: MIGAJAS

OMAR DANIEL FERNANDEZ

K Lecturas Clinicas
Buenos Aires — 2023




El cuadro de la portada, Adele Bloch-Bauer I, fue realizado en 1907, por Gustav
Klimt. Pertenece al estilo de Art Nouveau (Modern) correspondiente al periodo de
Golden phase.

La técnica empleada se conoce como pan de oro, que consiste en aplicar
delgadisimas laminas de oro sobre madera, yeso, lienzos, cristal e incluso sobre
otros metales, generalmente con fines decorativos.

Geénero: retrato.

Media: 6leo, canvas.

Localizacion: coleccion privada, Neue Galerie.

Dimensiones: 138 x 138 cm.



https://www.wikiart.org/es/gustav-klimt
https://www.wikiart.org/es/gustav-klimt
https://www.wikiart.org/es/paintings-by-style/art-nouveau-modern
https://www.wikiart.org/es/gustav-klimt/all-works#!#filterName:Period_golden-phase,resultType:masonry
https://www.wikiart.org/es/paintings-by-genre/retrato
https://www.wikiart.org/es/paintings-by-media/oleo
https://www.wikiart.org/es/paintings-by-media/canamazo

INDICE

Primera Conferencia

¢ APIOXIMACIONES . . . . ot ottt e e e e e e e e e 6
Segunda Conferencia

« Cuerpo/cadaver, organismo, Organos . . . . ... v ittt 20
* Revisidn critica del concepto de holofrase . .. .......... .. ... i . 24
Tercera Conferencia

 Mito y Estructura: Pulsion y significante, una convergenciade faltas . . . .. ... ... 69
« Historicidad y Estructura: De la Falla a la Falta en la operacion analitica l . . . . . .. 76
c CONCIUSIONES . . . .ot 92

Cuarta Conferencia

« Reflexiones acerca del diagndéstico en Psicoandlisis . ........................ 101
« Transferencia, diagnésticoy libertad .. .. .......... ... ... .. .. .. .. .. ..... 113
» Pharmakds (papuoxdg), pharmakén (papuaxon), y pharmakeus (popuoxeus) .. 118
« El pharmakon (papuoxon) de laescritura. . ... 122
« El pharmakén (papuarxon) de la escritura: letra, verdad y representacion . . . . .. 131

« El pharmakon (papuoxon) de la escritura: La herencia, el padre, el hijo perdido . 133

Quinta Conferencia

e Presentacion CliNiCa . . ..ot 137
« Comentarios y Reflexiones . . .......... .. i 143
*¢Unaescenasinintervalos? . ... 156
Sexta Conferencia

» Presentacion Clinica. Continuacion . ........... ... 166

Séptima Conferencia

« El Nudo: Fronteras, Bordesy Limites . . .......... ... ... .. 188
* Presencia y Representacion. Cuerpoy Nombre .. .......... .. ... ... ....... 198
* De la Falla a la Falta en la operacion analitica Il: Conclusion . ................ 211
* El juego en la infancia y la constitucion del sintoma pospubertad . ............. 211

BIBLIOGRAFIA . . . 227




“La identidad es el nombre. Cuatro letras han bastado para que Dios sea Dios. Para el hombre han

hecho falta cinco, de las cuales una es doble.!

¢Qué significa esto? Y bien, significa simplemente que el lenguaje nos priva de identidad ofreciéndonos

una que no es mas que un ensamble de letras que solo le pertenecen a él, y que nosotros reencontramos

dispersas por todos lados.

La letra es anénima. Es un sonido y un signo. Participando en la formacién del nombre, crea, a través de

él, nuestra imagen. Asi deja de ser an6nima para hacerse cuerpo con nosotros. Se adapta a nuestra

condicidn y a nuestra incondicion, vive y muere de nuestra vida y de nuestra muerte.

Quien nos interpela primero.

¢Pero se trata de la letra o de su reflejo?

De su reflejo, sin duda. En ese caso, nuestro nombre no seria mas que el reflejo de una ausencia de

nombre que esa misma ausencia habria compuesto. De alli nuestra ausencia en el mundo del cual

nuestro nombre responde; de alli nuestra presencia en el ser ausente del cual hemos heredado el nombre.

La letra es al ser lo que la memoria es al olvido: el devenir de su historia y el sello de su suefio eterno ”.
Edmond Jabés?

LN. del T.: El texto original se refiere a la palabra francesa homme, con cinco letras y una doble, la m. En
castellano, la traduccién literal no tiene sentido.

2 Edmond Jabés, Del desierto..., “Del desierto al libro”, Alcion Editora, 2° edicion, Cérdoba-Argentina,
2011, p. 14.




Seminario
Lectura clinica de la operacion analitica
La falla epistemo-somatica: Migajas

PRIMERA CONFERENCIA

Aproximaciones.

En el transcurso de este Seminario me gustaria compartir con ustedes, algunas
reflexiones a propoésito de tres sesiones de una paciente que desde hace un tiempo se
encuentra atravesando un hecho particular que tiene que ver con lo que Lacan llama en
Psicoandlisis y Medicina..., falla epistemo-somatica diferenciandolo de lo que
comunmente se denomina efecto, respuesta, fendbmeno o trastorno psicosomatico.

Situarlo como falla epistemo-somatica y no, como efecto, respuesta, fenbmeno o
trastorno psicosomatico, determina posiciones distintas respecto de lo que se entiende,
0 podemos entender, como diagndstico y transferencia.

A los fines de esta presentacion, queria situar el pasaje, recorrido y subrayados por
algunos textos, de modo tal, de poder volver sobre ciertos puntos que nos dan a pensar.

Esto podria abordarse y desarrollarse desde distintas perspectivas y por distintos
lados. Uno de los lados clésicos de abordaje —por el que no voy a transitar en
profundidad, aunque toque, inevitablemente, algunos puntos—, es el Seminario 9, La
identificacion (1961-1962), principalmente las doce primeras clases, donde podriamos
hacer un recorrido desde el tema del rasgo unario, la huella, y el significante para arribar
al nombre, y de ahi, alcanzar una articulacién entre esto y la marca, la inscripcion en el
cuerpo, y la falla epistemo-somatica. Esta es una via por la que podria abordarse el
tema, y trabajaré alrededor de esto en la ultima reunion. Otra via, estaria dada respecto
de la diferenciacién entre el pictograma en la infancia —siguiendo con el planteo de
Fukelman-y la falla epistemo-somatica, respecto de una vinculacién que hace Lacan en
la Conferencia de Ginebra sobre el sintoma, con relacion al jeroglifico, y cémo
Fukelman toma el tema del pictograma bordeando el concepto del jeroglifico, pero, se
plantearian entre ambos aspectos derivaciones diferentes. Primero, respecto del abordaje
del pictograma en Fukelman con relacion al retorno de las letras reprimidas parentales
en el cuerpo del nifio en la infancia, como el nifio lee con su imaginario corporal; y en
cémo se da a leer en el juego, el planteo de la posibilidad de pasaje hacia el
reconocimiento del juego no reconocido, pasaje que queda mediatizado por el juego de
transferencia donde se articulan objeto parcial y objeto parlante®. A su vez, cuando
establece el abordaje del pictograma en la infancia y su despliegue en el juego tomando
la vertiente de la escritura en términos de jeroglifico, se ubica ahi la construccién del
imaginario con relacion al juego, el juego como Rreprasentanz de la Vorstellung, y la
posibilidad de lectura en tanto y en cuanto, cdmo el pictograma —que no arma sistema
con el lenguaje—, produce el pasaje hacia el jeroglifico y se da a leer en una lengua,
traducido por la escena ludica y por lo que en la escena ladica se metaboliza. En esta
via, es necesario establecer una diferencia respecto de lo pospuberal, y la falla epistemo-
somatica ya que esta Ultima, no puede ser planteada en estos términos y no puede ser

3 Puede leerse un desarrollo extenso de esto en el Seminario de Marta Beisim, “Clinica con nifios: El
cuerpo”, y los textos: Juegos de transferencia, El decir de los nifios y los objetos infantiles, Seis
personajes y el juego de transferencia, “Conferencias y Escritos”, Lecturas Clinicas:
http://www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires 2019.

6




leida como un jeroglifico a pesar de como lo sitia Lacan; ya que, o0 bien, esta falla en el
organismo se da a leer y se puede leer como un jeroglifico, entonces no hay lesion de
organo, o bien, no se da a leer y no puede ser leida como jeroglifico, entonces, hay
lesion de 6rgano. Ambas posiciones son mutuamente excluyentes entre si. No voy a ir
por esa Vvia, aungue si voy a plantear una vinculacion entre el pictograma en la infancia
y la falla epistemo-somatica pospubertad.

Un tercer planteo consistiria en la posibilidad de que la falla epistemo-somatica
devenga un jeroglifico y en esto, se de a leer. Cuando se da a leer, apres coup, la lectura
jeroglifica se produce y establece, a traves de un proceso de traduccion via la
transliteracion de la letra. El establecimiento de esta lectura, producida por esta
operacion de transliteracion, estaria dada a raiz de como el cuerpo que queda ubicado en
términos del registro imaginario y permitir que el cuerpo pueda constituirse como -1.*

En La tercera, Lacan ubica al cuerpo en el registro imaginario en el diagrama que
hace del anudamiento RSI:

Cuerpo

Sentido

Representacion

PCS

Sintoma

Si hiciéramos un breve analisis de este diagrama del nudo de tres, podriamos apreciar
que en el registro imaginario Lacan sitda el cuerpo, y en la interseccion que se produce
entre lo imaginario y lo Real, se encuentra la ciencia y el goce del Otro sin barrar J(A).
Entonces, hay un punto, -y el diagrama es importante—, en el que la ciencia queda en
esta interseccion entre lo Imaginario y lo Real conjuntamente con el J(A), pero la linea
que limita hacia lo imaginario viene de la linea abierta por el sintoma. —posteriormente
el 10 de diciembre de 1974 en la clase 1 del Seminario 22, R.S.1., Lacan va a ubicar al
sintoma en la frontera que se abre en el registro Simbolico por sobre el registro Real, a
la inversa de este esquema, mas adelante veremos como podemos entender esto y qué
consecuencias clinicas reviste—; entonces decia que linea que viene del sintoma, toca,
establece borde y limite entre lo Real y lo Imaginario, donde la ciencia queda ubicada
en cuanto tal. Este desarrollo, nos permite pensar una diferencia entre el dualismo
cuerpo-mente, y por esto mismo, podemos hablar de falla epistemo-somatica, y no, de
psicosomatica (efecto, respuesta, fendmeno o trastorno psicosomatico); esta diferencia
nos lleva al tema acerca de qué es el pensamiento.

La segunda cuestion que se establece, es que si se denomina falla epistemo-somatica,
se esta delineando algo respecto del concepto de episteme, del concepto de saber y qué
relacion se establece entre el Saber universal y la doxa o creencia, que, —forzando un
poco el sentido platonico del término—, nos llevaria al terreno de la suposicién, hecho

4 Cf. Carlos Faig, El cuerpo como lugar del Otro, texto leido en la Xa. Jornadas de Psicoanalisis y
psicosis social, “Psicoanalisis y psicoterapia en el siglo XXI”. Coordinacion general: Prof. Dr. Raul
Courel.

7




que conecta con el plano transferencial donde tanto el saber, como el sujeto, operan
supuestos. En este sentido, el concepto de falla epistemo-somética, rechazaria de plano
el planteo del concepto de holofrase, ya que, si S1y S2 se encontraran holofraseados, se
anularia el intervalo y, por tanto, no habria posibilidad alguna de suposicién de sujeto y
por ende de saber, con lo cual, el concepto mismo de holofrase rechazaria la dimension
transferencial.®> Este punto podemos fundamentarlo en la lectura que nos ensefia Carlos
Faig respecto de la relacion que se establece entre transferencia, castracion y saber. El
sefiala que “la relacion entre transferencia, castracion y saber pone en juego una
sustraccion definitiva. En ese punto, el sujeto se realiza en funcion de su estructura: una
pérdida (cf. La psychanalyse en ce temps). Es lo que indica la “S” barrada. Y el
analista, por el otro lado, difiere en mucho del sabio (cf. el final de la conferencia en la
facultad de medicina de Estrasburgo®); la teoria, por lo demas, no lo ayuda aqui mucho.
La castracion quiere decir que hay algo entre el sexo y el lenguaje que nunca vamos a
saber.”’; en este sentido, sostener la holofrase, rechaza de plano la barradura del sujeto
y por ende la transferencia en la operacion analitica.

A su vez, si esto se anulara, no habria incidencia de lo Real sobre lo Imaginario, ni la
introduccion del sintoma desde lo Simbolico. Si lo Real, obliga, genera y lleva a
suponer, entonces en este nudo, la interseccion donde ubica a la ciencia entre lo Real y
lo Imaginario, plantea una conjuncién entre el cuerpo y la vida que se encuentra en el
registro de lo Real conjuntamente con una flecha que va de la ciencia a la vida (el otro
limite y borde que se abre desde lo Imaginario avanzando sobre lo Real y que esta
eludiendo la representacion preconsciente y por ende la representacion en general). El
tercer borde y limite en el que la ciencia queda enmarcada, su piso, esta dado por lo
Inconsciente, que se abre desde lo Imaginario, atraviesa lo Real y va a constituir el
borde del Sintoma en lo Simbdlico. A su vez, el otro limite y borde, que plantea el
sintoma se abre desde lo Simbolico, partiendo desde ahi y se proyecta hacia lo Real
pasando por lo Imaginario. Estos entrelazamientos, van a circunscribir los distintos tipos
de goce, como se ve en el diagrama del nudo, delimitado en la interseccién de registros
—hoy lo sefialo s6lo brevemente, en nuestra ultima reunion vamos a profundizar en
detalle sobre este punto, hoy no me voy a extender en este desarrollo—. Simplemente
queria establecer la relacion y limites que se establecen entre los registros, la ciencia, el
cuerpo, el sintomay lo Inconsciente.

Ahora bien, si retomamos la metafora del cuerpo como cartucho-membrete,
siguiendo esta linea, podriamos hacer una lectura de esta metéfora que plantea Lacan en
la Conferencia de Ginebra, del cartucho-membrete, como los jeroglificos enmarcados
por una suerte de vaina cilindrica que permite que sean leidos de determinada forma, es
decir, orientan su lectura, como por ejemplo los cartuchos que enmarcan los jeroglificos
correspondientes a los nombres propios, y, a su vez extremando el planteo y, a costa de
forzarlo, la forma del cartucho que contiene estos jeroglificos, nos llevaria
metaforicamente al tema del cuerpo como Toro, y del Toro anudado con el otro Toro.
Tema que plantearia la relacién entre la Demanda y el objeto via interpretacion, esto,
por un lado, y por el otro lado, la relacion entre el corte y el anudamiento del anillo
exterior en interior en el Toro trique (Toro garrote). Una derivacion de esto, plantea la

5 Cf. Carlos Faig, El nifio débil, brotado y con una Ulcera perforada, “Ensayos Ill. Freudianas, lacanianas
y otras”, Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires 2014, pp. 20-27.

6 Jacques Lacan, Conferencia en la facultad de medicina de Estrasburgo, https://www.lutecium.org >
1967/10 > Jacques-lacan-c..., 06 de octubre 1967.

7 Carlos Faig, Agujeros Periféricos. Castracion y concepto, “Ensayos Il1. Freudianas, lacanianas y otras”,
Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires 2014, p. 222.

8



https://www.lutecium.org/

pregunta acerca de qué sentido tiene el desarrollo que teoriza Lacan del cuerpo como
anudamiento borromeo de los tres Toros, y el anudamiento borromeo en el Toro trique,
[Seminario 24, L’insu... (1976-1977)] y si esto tiene o no alguna eficacia clinica;
tampoco voy a tomar este sesgo.

Dicho esto, me parece mas productivo plantear ;qué nos da a pensar esta articulacion
del concepto de falla epistemo-somatica respecto del saber supuesto?

Varias cosas. Por un lado, la diferencia y articulacion entre Episteme y el Saber
supuesto. Si la Episteme queda del lado de la ciencia como un saber Universal y
verdadero, no hay posibilidad de suposicion, porque borra lo singular, es Universal, y es
verdadero, —en el sentido de una verdad absoluta (aunque se sitle desde diversas
epistemologias como hipotesis momentaneas, el valor operativo de verdad absoluta lo
ejerce hasta que quede refutada o sostenida por otra serie de hipdtesis que puedan llevar
incluso a un cambio de paradigma)—, pero, por otro lado, el sujeto de la ciencia —que es
el sujeto del psicoandlisis—, en tanto y en cuanto es un sujeto despojado de
caracteristicas psicoldgicas, queda abordado desde la l6gica en términos de sujeto
elidido. Si el sujeto es el sujeto elidido, no tiene representacién, y por esto mismo, la
articulacion de la cadena significante en la transferencia, producida en y por la
operacion analitica, lo supone.

Se establece entonces una relacion —que sefiala Lacan—, entre aquello que se plantea
como un saber Universal de la ciencia y como, el personaje del médico, respecto de la
tecnologia actual —actual, me refiero ya desde la época de Lacan y cuando él plantea el
articulo Psicoandlisis y Medicina. El lugar del Psicoanalisis en la Medicina—, lleva al
desdibujamiento del personaje del médico al quedar la ciencia articulada al mercado,
pero, también respecto de la globalizacion de la tecnociencia y la globalizacion del
anonimato que esto traza. Cuando el personaje del médico, estaba ahi como médico de
familia, este personaje, mediaba entre el dolor y la ciencia, y se establecia un saber
supuesto en esta mediacion, ubicado en la relacion cuerpo-saber, pero, por otro lado,
este personaje queda desdibujado, subsumido y anulado por una organizacion mundial
de la salud (O.M.S.), trastoca de manera radical los destinos de la demanda, y cémo el
médico queda incorporado como engranaje de una corporacion tecnocientifica,
obedeciendo los mandatos de una Organizacién Mundial, versus el viejo personaje del
médico que daba lugar y forma a la demanda bajo las caracteristicas de lo singular del
saber en la particularidad del caso. Ese relevo, el relevo de ese campo que quedd
rechazado en la medicina, lo toma el psicoanalista, en el reemplazo del personaje del
médico. Esto reviste una importancia decisiva, con relacion a como planteaba Freud la
transferencia respecto de la persona del médico; siendo que, cuando Freud dice persona
del médico, no solo hace referencia a la persona, -y esto, tomandolo en el sentido
etimoldgico del término como mascara—, sino también, que atafie en uno de sus aspectos
a la dimensiéon del semblante, a la funcién que tenia el médico en el siglo XIX
encarnado en la persona de cada médico, lo cual, es algo muy distinto a la igualacion de
la persona de los médicos uniformizados en el engranaje de la corporacion mundial
actual de la salud en el mercado global. El peligro que esto reviste, en el relevo que el
psicoanalista toma respecto de esta funcion, es que el psicoanalista, en la actualidad
corre el mismo riesgo de ser sustituible y quedar como engranaje de esa corporacion
mundial de la Salud en el desarrollo actual de la salud como rama de la tecnociencia
globalizada.

Este planteo que toca al tema del saber, la suposicién y aquello que Lacan propone
como falla epistemo-somatica, articula el cuerpo (cad(d)-ver) lo que se da a ver, el
saber, la persona del médico y la ciencia.




Al respecto, en la exposicion que Lacan realiza el 16 de febrero de 1966,
Psicoanalisis y Medicina. El lugar del Psicoandlisis en la Medicina, establece con una
precision impecable los dos franqueamientos frente a los cuales la medicina responde,
se ubica y consuma por su parte “el cierre de las puertas de un antiguo Jano, el que
redoblaba, ya para siempre inhallable, todo gesto humano con una figura sagrada™®. Por
un lado, la faz abierta por Foucault®, a través de su método histdrico-critico para situar
“la responsabilidad de la medicina en la gran crisis ética (es decir, en lo tocante a la
definicion del hombre) que él centra alrededor del aislamiento de la locura™®, y por
otro lado, el perfil “de una mirada que se fija sobre el campo del cuerpo en ese corto
tiempo en que éste subsiste como vuelto a la muerte”!, es decir el cad(&)-ver,
introducido por Bichat referida por Foucault en su famosa obra, El nacimiento de la
clinica?. Esta mirada anuda, en un solo campo, episteme/cad(a)-ver/falla, sustituyendo,
en un intento de rechazo, la articulacion saber supuesto/cuerpo/falta. Es, por tanto, en
este orden de cosas que la falla epistemo-somatica’® retorna desde lo real en el campo
del cuerpo que se da a ver (cad(a)-ver), estableciendo en la demanda del enfermo tras el
pedido de curacion, la gelificacion en la posicion de enfermo. Gelificacion, que en
ningun aspecto plantea una relacion de homologia con el concepto de holofrase, ya que
este concepto rechaza y reniega la posicién transferencial, al establecer la anulacion del
sujeto y borramiento de la distancia entre Si-S2. Dicho de otro modo, si la holofrase
fuera posible, no habria posibilidad alguna de que la palabra opere, es decir, al rechazar
el plano transferencial no habria posibilidad de incidencia desde la operacion analitica
en juego. En cambio, si ubicamos el tema de la gelificacién en la posicion de enfermo,
es posible ubicar alli, un pasaje en suspenso del mito a la estructura —sobre este punto
voy a volver—.

Antes de avanzar, me gustaria situar la siguiente cita de Lacan que se encuentra en la
pagina 13 del texto mencionado, en la traduccion de Ricardo Rodriguez Ponte, la cita es
la siguiente: “Quisiera retomar aqui las cosas en otro punto, y hacer observar que si es
concebible que lleguemos a una extensiébn cada vez mas eficaz de nuestros
procedimientos de intervencion en lo que concierne al cuerpo humano, y sobre la base
de los progresos cientificos, no podria estar resuelto el problema a nivel de la
psicologia del médico con una cuestion que refrescaria el término de psico-somética.
Permitanme mas bien destacar como falla epistemo-somatica, el efecto que va a tener el
progreso de la ciencia sobre la relacion de la medicina con el cuerpo. Ahi todavia,
para la medicina esta subvertida la situacion desde el exterior. Y es por eso que, ahi
todavia, lo que antes de ciertas rupturas permanecia confuso, velado, mezclado,
embrollado, aparece con brillo. Pues lo que esta excluido por la relacion epistemo-
somatica, es justamente lo que va a proponer a la medicina el cuerpo en su registro
purificado. Lo que asi se presenta, se presenta como pobre en la fiesta en la que el
cuerpo irradiaba recién por estar enteramente fotografiado, radiografiado, calibrado,

8 Jacques Lacan, Psicoandlisis y Medicina. El lugar del Psicoandlisis en la Medicina, establecimiento del
texto, traduccion y notas Ricardo Rodriguez Ponte, material de circulacion interna de la Escuela
Freudiana de Buenos Aires, p.10.
® Cf. Michel Foucault, Historia de la locura en la época clasica, tomos | y Il, Fondo de Cultura
Econdmica, México. La obra habia aparecido en Francia en 1964.
10 Jacques Lacan, lbidem, p.10.
1 Jacques Lacan, lbidem, p.10.
12 Cf. Michel Foucault, EI nacimiento de la clinica, Siglo Veintiuno Editores, México. Esta obra habia
aparecido en Francia en 1963.
13 Jacques Lacan, lbidem, p.13.

10




diagramatizado y posible de condicionar, dados los recursos verdaderamente
extraordinarios que oculta, pero quiz4, también, ese pobre le aporte una posibilidad que
vuelve de lejos, a saber del exilio a donde ha proscrito al cuerpo la dicotomia cartesiana
del pensamiento y de la extension, la cual deja caer completamente de su aprehension lo
que es, no el cuerpo que ella imagina, sino el cuerpo verdadero en su naturaleza.

Ese cuerpo no se caracteriza simplemente por la dimensién de la extension: un
cuerpo es algo que estad hecho para gozar, gozar de si mismo. La dimension del goce
est4 completamente excluida por lo que he llamado la relacion epistemo-somatica. Pues
la ciencia no es incapaz de saber lo que puede, pero ella, no mas que el sujeto que
engendra, no puede saber lo que quiere. Por lo menos, lo que ella quiere surge de un
avance cuya marcha acelerada, en nuestros dias, nos permite palpar que supera sus
propias previsiones.”*

En esto, Lacan formula un recorte central respecto del goce y del deseo que quedan
excluidos de lo que es el sujeto de la ciencia que comienza con el sujeto cartesiano. Este
sujeto, sujeto elidido, sujeto que toma el psicoanalisis, lleva a pensar la relacion que se
establece entre la ldgica y el cuerpo. En esta dimension Fukelman recordaba esta
famosa anécdota entre Ludwig Wittgenstein y a Bertrand Russell. “Wittgenstein entra a
una clase y dice: ‘En esta aula hay un elefante [rinoceronte]’!®; Russell, para

14 Jacques Lacan, Ibidem, pp.13-14.

15 En la anécdota original se trata de un rinoceronte, pero mas alla de eso, lo importante es la derivacién
de lo que se establece entre lo que plantea Wittgenstein y la posicion de Russell con relacion a las
consecuencias que proyectan. En la primera frase del Tractatus, Wittgenstein escribe: EI mundo es el
conjunto de los hechos, no de las cosas; los “hech0S” estin pues estrictamente determinados por las
proposiciones asertivas; acompafiando esta frase inaugural, encontramos la broma que menciona
Fukelman.

Allouch en ¢Puede la realidad ser prueba de algo?, del libro “Erética del duelo en los tiempos de la
muerte seca”, Editorial EI cuenco de plata, coleccion teoria y ensayo, p.77., nos comenta que “al
comienzo sorprendido, pronto descontento, Russell terminé fuera de si desapareciendo debajo del pupitre
para volver a salir poco después y declarar que no, decididamente, ahora que habia revisado todo (como
la policia de “La carta robada”), podia atestiguar que no habia un rinoceronte en la pieza. Aun después
de ese simulacro de inspeccién, uno sospecha que dicho testimonio no convencié a Wittgenstein ni lo hizo
cambiar de opinién.” Analogamente podemos afirmar que esta excluido y resulta imposible de aseverar
gue quien acaba de morir, —como el rinoceronte wittgensteiniano—, no esta en la pieza. ;De qué se trata?
De la imposibilidad de hacer aserciones sobre la inexistencia del otro; y, a su vez, de la relacion que se
plantea entre la existencia-inexistencia y el cuerpo.

Paralelamente con relacién a un analisis, esto lleva al tema de la existencia/inexistencia del analista y el
goce en juego, es decir, la localizacion y el estatuto del goce en el sentido clinico respecto de la relacién
transferencia - pulsién en un andlisis.

Si consultamos el texto de Ray Monk, Wittgenstein, Le devoir d’un génie, trad. de Abel Gerschenfeld,
Paris, ed. Odile Jacob, 1993, p. 50. ¢Es el rinoceronte singularmente propicio para poner en cuestion la
evidencia de la realidad? Podemos pensarlo si relacionamos la ocurrencia citada con la aventura que nos
relata Salvador Dali: “[...] mi preocupacién constante por Vermeer, y sobre todo por su Encajera,
desembocé en una decision capital. Solicité al museo del Louvre el permiso para pintar una copia de ese
cuadro. Una mafiana llegué al Louvre pensando en los cuernos de un rinoceronte. Con gran sorpresa de
mis amigos y del director del museo, yo dibujaba sobre mi tela cuernos de rinoceronte. La expectacion del
publico se transformd en una explosion de risas, al momento sofocada por el ruido de los aplausos. ‘Debo
afiadir’, conclui, ‘que me lo temia un poco’. Entonces, proyectamos en la pantalla una reproduccion de la
Encajera, y pude demostrar lo que mas me conmueve de ese cuadro: todo converge exactamente hacia
una aguja que no estd dibujada, pero si perfectamente sugerida. [...] Pedi luego al operador que
proyectara en la pantalla la reproduccién de mi copia. Todos se levantaron aplaudiendo y exclamando:
‘;Es mejor! jNo cabe duda!” Les conté que antes de realizar esa copia yo apenas comprendia nada de la
Encajera [...]” (Salvador Dali, Diario de un genio, Barcelona, Tusquets, 1989, p. 141). Allouch concluye
que “plagiando una férmula célebre, aunque apropiada en este caso (como lo atestigua la reaccion del
publico de Dali que contrasta con el silencio de los estudiantes que asistian al conflicto Russell-

11




contraponerse a esto, mira.”'® El asunto que va planteando Wittgenstein es que la
inexistencia del rinoceronte, no solo no permite aseverar la inexistencia, Sino que,
ademas, tampoco contradice la existencia de la proposicion. Entonces, Fukelman se
pregunta, acerca de ¢cuél es la relacion entre la légica y la existencia? Podriamos decir
que algo asi se esta trazando en esta relacion aparentemente contradictoria entre la
persona del médico y el personaje del médico —cuyo relevo lo toma ahora el
psicoanalista al quedar este lugar vacante—y la relacion entre la existencia del cuerpo,
del cuerpo parlante, y la ciencia, es decir, entre la logica y la existencia.

“Hagamos ahora un desplazamiento: no nos [refiramos] ya a un elefante
[rinoceronte], sino a un cuerpo parlante. (Coémo podria plantear esta existencia con
relacion a la l6gica? ¢ Qué puede servir de nexo, de articulacion, para plantear que hay
un analista?”!’

Esta serie de preguntas en los desarrollos que realiza Lacan nos llevan al goce,
entendiendo, sobre todo, que el goce atafie al cuerpo, que el goce es el goce del cuerpo,
y que légicamente no es posible demostrar que algo no existe.

Esto reviste su importancia porque si pasamos de la logica a la constitucion del
cuerpo, del cuerpo parlante, la pregunta que se establece con relacion a esto que no hay
y que hace falla en el saber de la I6gica Universal, es ¢cdémo representar la ausencia
con relacion a un cuerpo que habla?, dimensién (dit-m(a)nsion) que lleva a situar entre
otras cosas que el Otro es el cuerpo siendo el a “su interior”. Esta superficie que se
establece lleva a pasar del cuerpo al cuerpo parlante, y a la relacién con el goce que
reticula una correspondencia entre marca, cuerpo y repeticion.

En este sentido, aparece una articulacion entre pensamiento, cuerpo, falla, y el
desplazamiento que lleva de la falla a la falta.

Repasando algunos textos a efectos de esta exposicion, y de este intercambio que nos
llevara siete reuniones, me reencuentro con un texto de Quignard que se encuentra en
Morir por pensar. Ahi, Quignard —con su habitual lucidez—, sefiala un enlace entre el
pensamiento y el olfato; nous y noos tienen la misma raiz, nacen de una raiz comdn,
pero, a su vez, él senala que el “Gno es conocer. Conocer [connaitre] viene a su vez de
“nacer”, [naitre]. Es el perfecto de nacer.” Podemos decir entonces extremando la
cuestion que el conocimiento es un co-nacer. Por esto, “El movimiento de salida ex-
utero constituye el nacer. EI nacimiento extra-uterino de los viviparos predetermina el
pensamiento”. 18

Una vuelta méas. En otro plano y paralelo a esto, el pensamiento nos remite a una
vinculacion entre el olfato y la musica.

Con respecto al olfato existe un mito freudiano, por todos conocido, sobre la
adopcion de la postura erecta y el reemplazo del olfato por la mirada como sentido
predominante, proceso que conocemos como hominizacion. Cuestion que Lacan destaca
en un punto en la conferencia de Ginebra sobre el sintoma, haciendo un juego de
palabras paradigmaético y luminoso, entre hominizacion, el hombre, el homo, el humus,

Wittgenstein), diremos que Dali triunfo alli donde Wittgenstein fracasaba. Lacan asistid a la conferencia
en La Sorbona donde Dali hizo este relato.” Como podemos apreciar, no solo esté en juego el tema de la
asercion sobre la inexistencia y su relacion con el cuerpo, sino también el tema del cuadro dentro del
cuadro —que retoma, recae y retroactia sobre el planteo anterior—, y, en esto, la esquicia que traza,
dibuja, y se establece, entre real y realidad.

16 Jorge Fukelman, lbidem, p. 52.

17 Jorge Fukelman, lbidem, p. 53.

18 pascal Quignard, Capitulo V El camino del pensamiento, “Morir por pensar. Ultimo Reino IX”,
editorial El cuenco de plata SRL, Buenos Aires Argentina, febrero de 2015, p. 25.

12




la tierra y la constitucion del lenguaje como un chancro en el cuerpo, como esa llaga
que lo perfora.

Ahora bien, hay una reflexion de Fukelman al respecto en la cual él sefiala algo
bastante importante: “Los 6rganos de los sentidos —dice él- conectan con las vias que
llegan a la corteza y desde alli al hipotadlamo. En lo atinente al olfato, el recorrido es
inverso, alcanza primero el hipotdlamo vy, luego, la corteza. O sea que, primariamente
esta la llegada a cierta zona en donde se elaboran los afectos y luego, a la corteza; por lo
que, cuando olemos o recordamos un olor, experimentamos de entrada un impacto a
partir del cual se abren asociaciones. Si, por ejemplo, intento acordarme del olor del mar
en la playa, algo de eso reaparece, luego podré recordar que estuve en la playa en tal o
cual ocasion.

Hay algo mas, “el olor. A mi me parece que el mito freudiano de la posicion erecta —
y, por ende, el alejamiento de los olores (movimiento que hace pasar a un segundo
plano el receptor del olfato)— surge cuando en ese dmbito aparece algo asi como el
padre de la horda, una imagen paterna bestial, sin entrar por ahora en aquello de la
instancia paterna y de la ubicacion simbdlica donde se nos plantea lo que es mas
habitual, a saber: ¢Por qué mi papa no cumplié con el lugar que la instancia simbdlica
le asignaba?

Dejando de lado esa dimension y forzando las cosas un poco mas, en el tema del olor
ya no se trata de si mi papa cumplié o no con ese lugar simbolico (si estaba en falta
respecto de ese lugar o estaba castrado); mas bien lo que se plantea en este caso es que
mi papa era bestial y es alli donde aparece el olor.

Con relacion al olfato, desde mi experiencia, creo que esta historia de lo que se
huele, en general, remite al miedo. jViene King Kong y vaya a saber uno qué va a
hacer?

Respecto de la musica, se trata de un imperativo, ya que afecta al cuerpo, aunque no
reconozca el sentido de esto que toma mi cuerpo. Mientras yo no sea capaz de crear un
enlace en relacion con algo que falta en lo simbolico —enlace que implica la muerte, la
castracion—, mi cuerpo queda tomado, por eso yo lo comparaba con el grano de arena
del sintoma histérico a proposito de lo cual algo se organiza, en términos freudianos, no
la neurosis actual, sino otro tipo de neurosis.”*°

Con respecto a la masica, quisiera sacar a colacion algunas citas que trae Fukelman:

“~En el afio 1275, un sefior llamado Jean de Garlande escribio: “La musica es la
ciencia del numero relacionada a los sonidos.”

—Otra frase de Leibniz, de 1712: “La musica es un ejercicio oculto de la aritmética
del alma que no sabe que ella cuenta”.

Y otra de Mersenne: “La accion del oido no es otra cosa que la numeracion de los
movimientos del aire, sea que el alma los cuenta sin que nosotros lo percibamos o que
ella sienta el nimero que la toca”.

Recordé estos pasajes —dice Fukelman—, porque todos ellos toman lo que constituiria
el primer contacto con el corte, con aquello que deja de ser continuo y pasa a ser
discreto. Y, ademas, porque la relacion entre lo real (representado en las citas por el
namero que cuenta) y la imagen, o cierta protoimagen del cuerpo, es algo que puede
llegar a plantearse como el ndcleo del sintoma. Si yo quisiera en la actualidad pensar en

19 paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, Cap. 1, EL JUEGO SITUA AL NINO, “Conversaciones con
Jorge Fukelman. Psicoanalisis: juego e infancia”, Editorial Lumen, coleccion Cuerpo, Arte y Salud, serie
roja, primera edicion Buenos Aires 2011, pp. 16-17.

13




aquello que Freud situaba como el grano de arena del sintoma histérico, lo pensaria por
el lado que atafie al nexo previo entre lo real y lo imaginario.”?°

Hasta aca dos cosas que me parecen importantes, y que se encuentran intimamente
relacionadas, una, remite a la representacion, la otra, remite al corte, y por ende a la
dimension del goce.

En cuanto a la primera, la que remite a la representacion, por lo dicho, nos aproxima
a una primera imagen —que por cierto Fukelman frecuentaba con cierta insistencia— que
corresponde a la Caverna de Lascaux.

Hay una primera referencia que pertenece a George Bataille?!, en la que se articulan
la muerte, la sexualidad tal como se puede apreciar en la pintura de Lascaux, y una
segunda referencia a esta imagen atafie a Carlos Faig en el dictado de su seminario
¢Qué es la sexualidad? y ¢Qué es el Psicoanalisis?, en el cual, en la primera clase de
ese seminario, comienza hablando de tres aporias clasicas de la conciencia o de la
imaginacion que son: el cogito cartesiano, la muerte y la sexualidad.

El sefiala que si tomamos en primer lugar al cogito cartesiano, la aporia —e impasse a
la vez—, que se me presenta con el pienso es que cuando pretendo o quiero pensar el
pienso, lo que capturo es mi pensamiento como objeto del pensamiento en vez de
capturarme como sujeto en el momento mismo del pensar; este querer pensar el pienso
queda diferido. Digo, queda diferido, en tanto esto produce una especie de regresus ad
infinitum “que hace que lo que se presenta como contenidos del pensamiento, cuando lo
quiero aprehender, cuando lo quiero reflexionar, lo termine ubicando como objeto, y
entonces el Yo que pretende capturarse aparece desplazado, y se pierde como sujeto.”??
Una imagen que podemos aproximar a esto es la puesta enfrentada de dos espejos
planos, uno reflejando al otro intentando captar la imagen del otro espejo.

Algo parecido ocurre con el tema del tacto o con la mirada, es decir, con el intentar
tocar el tocarme mientras me estoy tocando o ver el verme mientras me estoy viendo,
puedo tocar o ver, pero no puedo tocar el tocarme cuando toco, o ver el verme cuando
veo. Asi como Merleau-Ponty tiene un desarrollo extenso en Fenomenologia de la
Percepcidn, acerca de este hecho. En Lacan —comenta Faig en su Seminario—, “este
tema aparece particularmente referido a la pulsion escépica que se liga en el terreno del
cogito al instante en que podria capturar el verme viendo. Pero esto so6lo es posible si los
0jos estan en el espejo y no en el rostro.”?3 Por esto mismo, en un intento de representar
lo que acabo de referir, es que aparece la tapa del Seminario X1 ilustrada con el cuadro
de Holbein; hay una calavera en anamorfosis, cuyos ojos vacios miran desde fuera de
las orbitas oculares.

20 Paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, lbidem, pp. 8-9.

2l Georges, Bataille, PRIMERA PARTE. EL COMIENZO (El nacimiento de Eros), “Breve historia del
erotismo”, Ediciones Caldén, ediciones de la Bahia, Uruguay 1970, p. 16.

22 Carlos Faig, | De Lascaux, el chat y la pulsion sexual, “;Qué es la sexualidad? y ;Qué es el
Psicoanalisis?”, www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, octubre 2014, p. 8.

23 Carlos Faig, Ibidem, p. 8.

14



http://www.lecturasclinicas.com.ar/

Este mismo tema podemos referirlo con relacion a la muerte. Por ejemplo, yo podria
imaginarme muerto, pero en el momento en el que logro imaginarme muerto sigo
imaginando el instante mismo del desvanecimiento, el instante mismo de desaparicion,
por lo tanto, es un instante que no puedo capturar porque se configura como una serie al
infinito dejandome fuera del “lugar donde enuncio que estoy muerto, donde me planteo
0 juego a que estoy muerto, estd fuera de lo que estoy imaginando como mi propia
muerte.”?* Por esto mismo, “el lugar donde enuncio que estoy muerto, donde me
planteo o juego a que estoy muerto, esta fuera de lo que estoy imaginando como mi
propia muerte.”%

El tercer punto de estas homologias que Faig esta trazando, de estos parentescos de
formas en la estructura, concierne a la relacion sexual. Yo puedo imaginarme que tengo
relaciones sexuales, puedo imaginar que cojo, “pero lo que no puedo imaginarme es el
instante del orgasmo, es decir, el instante de desaparicion de la conciencia, en cuanto lo
imagino, estoy presente.”%

Asi Faig, de esto rescata la idea de que “en estos tres momentos, en el de la
conciencia y el pienso, en el momento de la muerte, y en el momento del orgasmo en la
relacion sexual, ahi hay un punto no representable, una falta de la representacion, hay
falta de significante, no hay posibilidad de simbolizar. En el cogito, la absolutizacién de
la conciencia, donde tendriamos un sujeto absoluto, no es simbolizable, la muerte puedo
imaginarla, pero termino saliendo de la escena, y en la relacion sexual, la pequefia
muerte en que consiste el orgasmo, tampoco puedo imaginarla, es decir, puedo
imaginarla al precio de desplazarla, introduciendo una suerte de metonimia”?’ ad
infinitum.

Acad —en la articulacion que Faig desarrolla de estas tres homologias—, no esta
explicando, como lo hace Lacan, “que no hay relacion sexual, porque no hay
significante de la relacion o porque hay una relacién disarmonica™?®, sino que, al
plantearlo desde el punto de vista de la conciencia, del agujero en la conciencia, del
agujero en la representacion, “tendriamos una idea de que esta limitacion de la
conciencia que aparece como una falla propia de la mente humana, es el agujero por
donde aparece el inconsciente”?. Situandolo en estos términos, esto nos lleva a pensar

24 Carlos Faig, Ibidem, p. 8.
25 Carlos Faig, Ibidem, p. 8.
% Carlos Faig, Ibidem, p. 9.
27 Carlos Faig, Ibidem, p. 9.
28 Carlos Faig, Ibidem, pp. 8-9.
29 Carlos Faig, Ibidem, p. 9.
15




el tema no solo de ¢qué es el psicoanalisis?, y ¢que es la sexualidad?, sino que estos
interrogantes sitian fundamentalmente ;qué significa, que haya analista?

Por otro lado, tanto la referencia de la muerte como la de la relacion sexual, son el
nacleo mismo de lo Real en la obra de Lacan. Podriamos decir, simplificando, que lo
Real es el punto de falta a la representacion, en tanto sitla una representacion faltante,
y al mismo tiempo, el agujero en la representacion; una falta de la representacion. Esto
nos permite situar otro giro respecto del significante faltante, ya que esta ausencia, se
presenta en el hecho mismo de su perforacion, lugar por donde la satisfaccion se
localiza.

Volviendo ahora a la imagen de la caverna de Lascaux. En esta pintura rupestre que
data de 13500 afios A.C., ahi, estdn los tres términos que comentadbamos; esta el
cazador, aparece un bisonte muerto o agonizando con las entrafias expuestas, y ademas
se ve que el cazador esta con el pene erecto; emerge en esta representacion la muerte y
la sexualidad. Lo que es mas dificil de precisar es por donde aparece el cogito, el
pienso, que seria el tercer término del que estamos hablando.

El hombre con la cabeza de pajaro. Detalle de la pintura de la Cueva de
Lascaux, alrededor de 13.500 afios antes de Cristo.

Un pasito mas. Pascal Quignard en Retorica Especulativa, p. 42, nos ilumina un
detalle de esta representacion —por cierto, sin mencionarla directamente, pero aludiendo
a un elemento constitutivo de esta representacion— que se refiere al sonido, al lenguaje,
a la musica; y lo maravilloso de su reflexion es que liga lenguaje, musica —la masica de
la muerte que el lenguaje lleva— y la sexualidad. El dice lo siguiente: “La invencién del
hombre fue la imitacion de la predacion de los grandes carnivoros™ —tenemos aqui, en
esta frase, la mimesis, el mimetismo con el medio, pero instalado en dos momentos: el
del mimetismo con el medio (imitacion de la predacion), y el de la invencién
(I6gicamente primero) donde el hombre en cuanto tal, revela su condicién en tanto
adquiere un punto de vista, una posicion separandose del medio. Entonces, ¢cual es esta
invencion de la que habla Quignard, que permite humano al extraerse del medio
produciendo un cuerpo recortado, un cuerpo extraido del medio, y por ende ubicarse,
producirse, reproducirse en la constitucion de un cuerpo erégeno? “Esta invencion no se
Ilama la risa, el lenguaje, la mano prensil, la postura erguida, la muerte. Se llama la
caza. Tensar un arco quiere decir doblar la vara hasta que se curva y hacer fuerza en ella
para estirar al maximo la cuerda que sus extremos retienen y cuya tensiéon (tonos)
servird de propulsor a la flecha. Los cazadores paleoliticos, al inventar el arco, en el
origen del arco, inventaron el origen del sonido de la muerte en la cuerda Unica (la
musica), es decir el lenguaje apropiado para la presa.

16




Leer es buscar con la vista a través de los siglos la Unica flecha disparada desde el
fondo de los tiempos.”*°

Esta articulacion entre la conciencia, la imagen, la representacion, y el cuerpo, lleva
al tema de como el cogito aparece en la representacion.

Si vemos la imagen que se representa en la caverna de Lascaux, percibimos el
bisonte herido, el arco, la flecha, el hombre muerto con su mascara de pajaro y el pene
en ereccion. Faig, plantea —con su habitual lucidez—, que el cogito aparece en la
representacion misma, pero, aparece con la siguiente particularidad, —dice él- la de no
estar representado en la representacion al mismo tiempo que produce a la
representacion en cuanto tal. Es decir, que el pienso, establece la representacion, la
sitla, la marca, la produce, pero, al mismo tiempo, representa la imposibilidad misma
de representarse en la representacion. Nuevamente se ubica, el tema de la falta o del
agujero de la representacion, en este doble sentido que el genitivo le imprime, la
representacion faltante y lo que falta a la representacion; la representacion perforada,
esto es, el agujero en la representacion que sitla una falta de la representacion. Si
nosotros extendiéramos este tema de la representacion perforada al tema de la
conciencia, y la conciencia como la imposibilidad de representarse a si misma en la
representacion, o en términos del pensamiento, la imposibilidad de pensar el pienso, o
de los sentidos, la imposibilidad de tocar el tacto, o ver la mirada, esto que plantea
Merleau-Ponty en Fenomenologia de la percepcion, y respecto de la sexualidad la
imposibilidad de representarse en el momento del orgasmo, es decir, en el punto donde
el cuerpo se hace presente elide a la representacion ubicando, localizando aca, —como
sefialdbamos anteriormente— la cuestion de que la relacion sexual no existe, no tanto en
términos de un significante faltante que nos ubique sexualmente, sino mas bien, que
plantea al sentido como sustitucion a lo imposible de representar del sexo, lo cual ubica
a la representaciéon como perforada desde la conciencia misma, del agujero en la
conciencia, del agujero en la representacion, y nuevamente vuelvo a insistir en esto que
decia Faig, que desde este punto de vista, “tendriamos una idea de que esta limitacién
de la conciencia que aparece como una falla propia de la mente humana, es el agujero
por donde aparece el inconsciente”3!,

El otro punto es que ademas de la representacion perforada, el cuerpo aparece como
agujero y la sexualidad forcluida, el sexo esta forcluido, y lo que viene a ese lugar como
retorno es el sentido que sustituye al sexo. Por eso Lacan plantea que copulamos con el
sentido (valga el doble sentido de la expresion), que, dicho sea de paso, el sentido,
plantea una triple deriva y un triple enlace: la primera, linguistica es la del sentido
respecto del significante relacionado con la significacion, la segunda se refiere a la
percepcion, y la tercera apunta a lo psiquico, la sensibilidad. Este quiasma nos lleva al
tema del dolor y del deseo.

Si tenemos en cuenta que el dolor localiza el agujero en tanto destituye a la angustia
como falta de la falta, hace presente al cuerpo como agujero, lo localiza; y lo localiza al
mismo tiempo que establece la posibilidad de operar sobre el mismo, lo cual implica la
reconstitucion de la imagen, en tanto y en cuanto, permite el enlace con el espejo,
podemos decir entonces, —recordando a Fukelman—: no hay “me duele” sin espejo. De
este modo, en la restitucion de la relaciéon imagen-cuerpo, queda reestablecido y

%0 Pascal Quignard, Quinto Tratado. Gradus, “Retérica Especulativa”, Ed. El cuenco de plata, 1° edicidn,
Buenos Aires, 2006, p. 42.
81 Carlos Faig, Ibidem, p. 9.

17




restaurado el cuerpo en el registro imaginario, al tiempo que, —teniendo en cuenta una
vieja referencia que Freud plantea en Interpretacion de los suefios—, ubica la operacion
del deseo, y al deseo como transformacion del dolor.

Entonces si articulamos el estatuto del cuerpo como agujero, el deseo como
transformacién del dolor, y la representacion perforada, este anudamiento, nos lleva a
pensar un quiasma y relacion entre cuerpo e imagen. Si nuestra relacion con la imagen
fuera unicamente una relacion con los espejos, habria una relacion con el reflejo que nos
plantearia una correlacion evanescente y cambiante con la imagen, y, si esto ocurriera se
nos haria necesario e imprescindible, en primer plano localizar y planearnos cémo situar
el problema del marco. Quiero decir, como situar en esto la problematica misma del
enmarcar, para gque nuestra relacion con la imagen no fuera cambiante, es decir, tuviera
un anclaje, de modo tal que lo que sucede de este lado del espejo me plantea alguna
relacion con lo que se encuentra del otro lado del espejo. Por esto mismo, como recién
decia, el dolor nos ubica en una relacion de anclaje con la imagen, es decir, en términos
de Fukelman, no habria me duele sin espejo. Este anclaje de una imagen enmarcada en
el espejo, plantearia, me plantearia, el hecho de que esa imagen me representa mas alla
del reflejo, més alla del espejo, introduciendo la dimension del mas alla y de la falta, lo
cual implicaria la posibilidad de extraerme del espejo y estar distanciado de esa imagen,
(de la imagen) que me representa; distancia entre presencia y representacion. Es decir,
que, si esa imagen del espejo tuviera una fuerza tal que me impidiera esa distancia,
entonces no dejaria lugar para el sujeto, y en este sentido, no habria lugar para la palabra
porque la imagen del espejo (en el doble sentido del genitivo) y el reflejo, serian uno,
estarian unificados. Entonces, para que esta diferencia entre el reflejo y lo reflejado
tenga lugar, es necesario que algo falte a partir de una pérdida que se ponga en juego,
de una pérdida que se localice y que me localice; esto es, que el “me”, gqueda
localizado, ubicado y delimitado. De ese modo, el vacio que queda entre el reflejo y lo
reflejado, remitiria a la distancia que hay, a la distancia que se establece entre un
significante y otro, planteando una distancia entre presencia y representacion.

Al respecto de esta reflexion Fukelman plantea que ese vacio seria un vacio
imposible de llenar, que se refiere al vacio del Otro. Entonces, Fukelman dice, “;qué
hacemos con el vacio del Otro? Podriamos decir que en el vacio del Otro ubicamos una
falta, y al ubicar una falta en el vacio del Otro lo limitamos. Fijense —dice él- que el
limite para esto, es lo que nos permite salir”®?, y es lo que nos permite estar del lado de
aca del espejo. “Esta ubicacién de una falta, no es que llene el vacio, sino que produce
una ubicacién, una delimitacion. Es alrededor de esto que se pone en juego la
pulsion.”® Esto que pone en juego la pulsion, a partir de lo que se llama el trabajo de la
pulsion, atafie a la significacion en tanto refiere a como ciertos elementos pueden
ubicarse en la cadena tratando de paliar lo que en la cadena falta, y esta falta en la
cadena implica nuestra ubicacion en el campo de lo visible en tanto la mirada como
faltante es lo que —siguiendo el planteo de Lacan—, organiza el cuadro.®*

En este desarrollo, como veran, esta implicado el tema de la castracion. Dejo aca esta
reflexion mas teorica. Simplemente lo que queria sefialar y destacar, es esta relacion
entre la ubicacion de la mirada, la pulsion y el cuerpo y lo que plantea Lacan en
Psicoanalisis y Medicina. El lugar del Psicoanalisis en la Medicina, como la pérdida

32 Jorge Fukelman, Dar a pensar, “NOTAS DE LECTURA”, www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos
Aires, septiembre de 2013, p. 225. (material de circulacién interna).

33 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 225.

34 Cf. Jorge Fukelman, Ibidem, p. 225

18



http://www.lecturasclinicas.com.ar/

del personaje del médico lleva al tema de que la mirada se absolutice y quede pegada al
cuerpo con relacion a este cuerpo medible, diagramable, etc., y que el cuerpo ahi, es el
cuerpo fisico, el cuerpo que la ciencia puede medir. Entonces, esto de “pegado” -y la
mirada pegada al cuerpo—, lleva al tema de la falla epistemo-somatica, en el sentido de
que lo que queda pegado, o por lo menos, obstaculizado en esa falta de distancia,
planteado como dificultado, la distancia entre presencia y representacion, ahi, en ese
lugar viene la lesion en el cuerpo, es decir, se emplaza la falla epistemo-somatica.

Resumiendo. Esta primera imagen de la caverna de Lascaux entonces, nos plantea la
constitucion de la representacion y el agujero que la compone, que la instituye y que la
organiza alrededor de estas tres aporias que mencionaba antes, pero a su vez, este
imposible nos marca e inscribe la distancia entre presencia y representacion, es decir,
una relacion de disyuncion y al mismo tiempo de conjuncion entre presencia y
representacion. Por ultimo, Quignard ubica la articulacion entre sonido, sentido,
representacion, sexualidad y muerte. Esto es importante porque, a mi entender, nos
traza el hecho mismo de nuestra ubicacién respecto del decir, en tanto requiere de la
presencia de un cuerpo. Hecho que nos lleva a situar una pregunta central del analisis:
Si la satisfaccidn es en presencia y la representacion es en ausencia, ¢como es posible
que la satisfaccion se localice en la representacion?

Para poder especificar esto que acabo de plantear voy a dar un rodeo muy general
alrededor de cuatro puntos:
a.- Cuerpo/cad(a)-ver, organismo, 6rganos.
b.- La relacion que se establece entre historicidad y estructura.
c.- El Edipo como la elaboracion de los dichos en analisis implica el pasaje del mito a la
estructura.
d.- El pasaje de lo que se presenta como falla al estatuto de la falta en la operacion
analitica.

Por hoy hasta aca, continuamos la proxima.

19




Seminario
Lectura clinica de la operacion analitica
La falla epistemo-somatica: Migajas

SEGUNDA CONFERENCIA

1
Cuerpo/cad(a)-ver, organismo, érganos.

Hoy vamos a comenzar por el primero de los cuatro puntos a los que habiamos
llegado la reunién pasada: Cuerpo/cad(a)-ver, organismo, 6rganos. Esta correlacion que
se establece en el presente punto, nos lleva necesariamente a destacar una
correspondencia de ruptura, redistribucion e inversion con relacion a lo que constituye
en el campo de la biologia respecto de lo que plantea como los niveles de organizacién
creciente de la materia viva, quiero decir, que esta relacion que se establece en el
subtitulo presenta una correlacién simple y una regresion lineal entre cuerpo,
organismo y 6rganos.

Entonces, por un lado, nos encontramos con una relacién de ruptura, redistribucién
en inversion respecto del campo de la biologia ya que, para este campo, el nivel de
organizacion de la materia viva se plantea como un nivel creciente y progresivo de
organizacion desde el nivel subatémico hasta el de la biosfera.

Y, por otro lado, al establecer un nivel de correlacion lineal simple, estaria
cuantificando cuan de relacionadas estan dos variables, aunque no en un sentido
numérico, sino de covariancia respecto de los elementos en juego, me refiero a cémo
estos tres elementos, —cuerpo/cad(a)-ver, organismo, érganos—, entran en juego en el
campo transferencial en la operacién analitica.

Pero, a diferencia de la correlacion simple, la regresion lineal consiste en generar
una ecuacion (modelo) que, basandose en la relacion existente entre ambas variables,
permita predecir el valor de una a partir de la otra, estableciendo un sistema de valor,
es decir, qué valor tienen las variables que se correlacionan entre si en la operacién
analitica; como apreciaran, no estamos hablando de un valor numérico.

Tanto la correlacion lineal y la regresion lineal simple son métodos estadisticos
que estudian la relacion lineal existente entre dos variables. Antes de seguir
avanzando conviene sefialar dos cosas. En primer lugar, la diferencia entre correlacion
lineal y regresion lineal, y, en segundo lugar, en que sentido hago esta extrapolacion
del campo de la estadistica al campo del psicoanalisis, y mas precisamente, respecto
de como entran en juego en la operacion analitica.

Entonces, respecto del primer punto podemos decir que la correlacion cuantifica
cuan relacionadas estan dos variables, mientras que la regresion lineal consiste en
generar una ecuacion (modelo) que, basandose en la relacion existente entre ambas
variables, permita predecir el valor de una a partir de la otra.

El célculo de la correlacion entre dos variables es independiente del orden o
asignacioén de cada variable a X e Y, mide Unicamente la relacion entre ambas sin
considerar dependencias. En el caso de la regresion lineal, el modelo varia segun qué
variable se considere dependiente de la otra (lo cual no implica que se establezca una
relacién causal entre las variables en juego).

El segundo punto, consistiria en poder establecer una escena basandose en la
relacién existente entre cuerpo/cad(a)-ver, organismo, 6rganos, que permita ubicar los
valores de cada uno de ellos respecto del sistema covariante que se establece. Es decir,

20




pasar de una correlacion simple a una escena que diga; y eso no implica una relacion
de causalidad lineal, sino un cambio de registro.

Si observamos que la nocién de niveles de organizacion que se utiliza en el campo de
la biologia alude a los distintos grados de complejidad o de jerarquia que pueden
encontrarse en el universo, estos niveles van desde las particulas subatémicas hasta
la biosfera. La vida, por lo tanto, en este campo, se organiza de distintas formas. Los
bidlogos se encargan de estudiar todos estos estratos que estan interrelacionados entre
si.

La vida esta estructurada en distintos niveles de organizacion.

Los niveles de organizacion méas béasicos, las particulas subatémicas, suponen el nivel
inferior de los elementos que constituyen la materia. Dichas particulas forman atomos,
que a su vez se agrupan en moléculas.

En el siguiente nivel de organizacion encontramos las células: unidades estructurales
mas pequefas de los seres vivos que pueden reproducirse de manera independiente. Las
células se organizan en tejidos, que dan lugar a los 6rganos. Los Grganos, por su parte,
se agrupan funcionalmente en sistemas.

Un sistema es un conjunto de 6rganos con igual estructura y origen embrioldgico,
por ejemplo, el sistema circulatorio, sistema esquelético, sistema nervioso central, etc.
Los sistemas organicos comparten cierta coherencia morfo-funcional, tanto en sus
Organos Y tejidos, como en sus estructuras y origen embrioldgico. Un sistema
bioldgico es una red compleja de entidades bioldgicas relevantes.

Un aparato es un conjunto de drganos distintos por su estructura y que juntos
contribuyen a realizar la misma funcion. Ejemplos de aparatos son: aparato locomotor,
reproductor, urinario, etc.

Un sistema bioldgico también puede existir en otras escalas, como una poblacién de
organismos a nivel de poblaciones, o una via de sefializacion a nivel bioquimico.

Los diversos sistemas componen un organismo; los organismos de la misma especie
se retnen en una poblacion.

Avanzando en los niveles de organizacién, las poblaciones forman comunidades.
Muchas comunidades en un mismo entorno fisico crean un ecosistema. Y asi llegamos
al nivel de organizacion superior: la bidsfera, que es el conjunto de los ecosistemas.

Es importante tener en cuenta que en la biosfera sigue estando presente el nivel
inferior (las particulas subatémicas). Existe un desarrollo complejo desde el nivel
precelular o acelular (&tomos, moléculas) hasta el nivel pluricelular (6rganos, sistemas,
aparatos, organismos, poblaciones, comunidades, ecosistemas, biosfera), pasando por el
nivel celular (células) y el nivel supracelular.

La biosfera es el nivel de organizacion méas avanzado.

Tenemos entonces en el campo de la biologia niveles de organizacion creciente
desde lo subatomico hasta la constitucion de la biosfera donde se encuentran todos los
ecosistemas integrados, y el pasaje de lo inanimado a lo animado sin que pueda
definirse para la biologia el concepto de vida, muerte y sexualidad, en qué momento
surge la vida, y si hay una relacion de continuidad entre no vida y vida, o un salto
cualitativo.

Ahora bien, si nosotros establecemos la siguiente serie: cuerpo/cad(a)-ver,
organismo, organos, en primer lugar, estamos marcando una diferencia en el primer
par: cuerpo/cad(a)-ver, organismo, —a diferencia de la biologia que toma al cuerpo y al
organismo como sindnimos—, la relacién cuerpo/cad(d)-ver, separa al cuerpo del
organismo y los conecta desde otra perspectiva. Ya no, como una continuidad del
cuerpo como conjunto de 6rganos que lo componen, sino que entra en juego lo que no

21



https://definicion.de/biologia/
https://definicion.de/vida/
https://definicion.de/atomo/
https://definicion.de/celula
https://definicion.de/sistema/
https://es.wikipedia.org/wiki/%C3%93rgano_(biolog%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Tejido_(biolog%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Sistema_biol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Sistema_biol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Sistema_biol%C3%B3gico
https://definicion.de/biosfera/

entra en la biologia que es sexualidad, muerte y lenguaje, siendo que su articulacion
establece la correlacion entre el factor vida y el factor muerte. En este sentido, respecto
del cuerpo van a producirse dos inscripciones mediatizadas por el lenguaje, la pérdida
del mimetismo y la segunda muerte como inscripcion fuera del cuerpo.

Entonces tenemos la vida organica y la vitalizacién, la vida que produce la
inscripcion del significante en el cuerpo que lleva a la pérdida del mimetismo, es decir,
la pérdida del ser uno con el medio; y al mismo tiempo, la muerte del organismo que
permite el pasaje de la unidad anatomo-funcional llamada organismo, hacia la relacion
cuerpo/cad(d)-ver, y la segunda muerte que sitda la inscripcion del nombre en las
diversas formas que pueda tomar el registro simbolico.

El otro punto a destacar, convergente con éste, es la inversion en la relacion
cuerpo/cad(&)-ver, organismo, Organos, respecto de la biologia. Este cuerpo que se
independiza del medio, al perderlo en cuanto tal, deja de ser uno con el medio, y
desaparece como organismo en tanto que conjunto de érganos, pasando a articularse en
otro registro: el registro de la presencia (el goce), el registro de la representacion y el
registro de la imagen (el espejo); ternario que se reubica en los diversos registros
clasicos que Lacan ensefia como (R. S. I.), pasando a constituirse el cuerpo como
agujero, como (-1), como Otro en inmixion de otredad con el sujeto, y como imaginario,
en un anudamiento borromeo.

Freud nos sefala, a través del sintoma histérico, dos fallas centrales que el cuerpo
nos hace presente. La primera respecto de la biologia; la segunda respecto del instinto, —
del saber que el instinto produce sobre la determinacion orgéanica del funcionamiento
corporal hasta la regulacion de los ciclos de apareamiento para la reproduccion de la
especie—. Dos fallas que sittan, por un lado, la del saber acerca del cuerpo y, por otro
lado, la del cuerpo con relacién al saber. La primera es epistémica y es la falla que
corresponde a la ciencia, la segunda es pulsional y rompe la determinacion del
funcionamiento bioldgico de la especie (la organizacion organica de la necesidad) para
quedar regulada por el significante. Esta segunda, llevara a consecuencias diversas. La
primera de ellas, —como situamos anteriormente— es que “no hay relacion sexual”®,
pero no tanto, “porque no hay significante de la relacién o porque hay una relacion
disarménica™®, sino que, al plantearlo desde el punto de vista de la conciencia, del
agujero en la conciencia, del agujero en la representacion, “tendriamos una idea de que
esta limitacion de la conciencia que aparece como una falla propia de la mente humana,
es el agujero por donde aparece el inconsciente”®’, pero ademas, como la referencia de
la muerte tanto como la de la relacion sexual, son el nacleo mismo de lo Real en Lacan;
lo Real es el punto de falta a la representacion, en tanto sitGa una representacion
faltante, y al mismo tiempo, el agujero en la representacion; una falta de la
representacion. Esto nos permite situar otro giro respecto del significante faltante, ya
que esta ausencia, se presenta en el hecho mismo de su perforacion, lugar por donde la
satisfaccion se localiza, tal como sefialabamos precedentemente.

La segunda consecuencia, implica que el significante al representar al sujeto para
otro significante —como nos ensefia Lacan—, sitla que el sujeto no tiene representacion,
es un sujeto elidido y, por tanto, transferencialmente es necesario suponerlo; la

3 Carlos Faig revisa y cuestiona este sintagma, Cf., Clase 6 Sexualidad y Psicoanalisis, “;Qué es la
sexualidad? y ¢Qué es el Psicoanalisis?”, http://www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, octubre
2014, pp. 104-123.

% Carlos Faig, Carlos Faig, | De Lascaux, el chat y la pulsién sexual, “;Qué es la sexualidad? y ¢Qué es
el Psicoanalisis?”, www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, octubre 2014, p. 9.

37 Carlos Faig, Ibidem, p. 9.

22



http://www.lecturasclinicas.com.ar/
http://www.lecturasclinicas.com.ar/

operacion transferencial 1o supone, y en esto, radica el saber supuesto. En consecuencia,
en la operacion analitica el sujeto elidido como falta en ser y supuesto, y el saber
correlativo como supuesto, sitian un sujeto elidido y un saber en falta a diferencia de la
falla de la episteme (en el doble sentido del genitivo) que produce una lesién y no una
marca sobre el soma. En este sentido, es posible situar lo que Lacan establece de
manera radical, cuando dice no solo que el goce es el goce del cuerpo, sino que ese
cuerpo “no se caracteriza simplemente por la dimension de la extension” sino que,
ademaés, hay algo de su cuerpo que no es ni la vida en si misma, ni el cuerpo como
totalidad imaginaria. [sino que] es un fragmento lo que realiza al cuerpo articulado a
un deseo y al campo del goce. En ambos casos, se trata de un lazo con un Otro que lo
marca. Una parte del cuerpo que no entra en la posesion, ni propia ni ajena; puede ser
estipulada pero no puede ser tomada. En este sentido, siguiendo este planteo, Lacan
afirma que, si “un cuerpo es algo que esta hecho para gozar, gozar de si mismo. La
dimension del goce esta completamente excluida por lo que he llamado la relacion
epistemo-somatica. Pues la ciencia no es incapaz de saber lo que puede, pero ella, no
mas que el sujeto que engendra, no puede saber lo que quiere. Por lo menos, lo que ella
quiere surge de un avance cuya marcha acelerada, en nuestros dias, nos permite palpar
(ue supera sus propias previsiones,33°

Entonces, de lo expuesto podemos deducir que el “mi” de “mi cuerpo” queda
doblemente elidido; por un lado, por la asimetria que preside la dialéctica imaginaria, y
por el otro, porque se conecta con un sujeto escindido entre los significantes que lo
constituyen y lo desvanecen a la vez. En este sentido, la articulacion que se formula
entre cuerpo y goce implica una tension paradojal ya que, por un lado, “no hay goce que
no sea del cuerpo” y por el otro, “el cuerpo debe ser vaciado de goce”. Esta tension
paradojal, Lacan parece resolverla cuando finalmente afirma que: “tu cuerpo deviene la
metafora de mi goce™*?. Acé Lacan esta diciendo que, si el cuerpo es el Otro, es decir, el
lugar de la marca negativizada (-1), entonces el cuerpo devine metéfora, en tanto y en
cuanto se constituye como un efecto de la inscripcion de esos primeros significantes;
inscripcion que implica inscripcion de la falta misma, y de ahi la afirmacion: “tu cuerpo
deviene la metafora de mi goce” y de este modo quedan articulados, anudados, goce,
cuerpo y lenguaje. A su vez, en la clase del 31 de mayo del ‘67, Lacan enfatiza en esta
linea que el Otro es el cuerpo y en tanto el cuerpo es algo que est4d marcado, tocado,
por el significante. Otro es el cuerpo en tanto lugar de la marca. “[...] jEl Otro es,
finalmente —si ustedes ain, no lo han adivinado—, el Otro, alli, tal como alli esta escrito,
ies el cuerpo! [...] que desde el principio el cuerpo, nuestra presencia de cuerpo animal,
es el primer lugar donde poner inscripciones, el primer significante; como todo esta ahi
—para nosotros— para sugerirnoslo en nuestra experiencia, con la diferencia, por
supuesto, de que siempre nos apasionamos siempre cuando se habla de la herida, se
agrega narcisista, y se piensa enseguida que eso debe mortificar al sujeto que

38 Podemos concluir que aca Lacan plantea que aquello que la ciencia quiere se ubica con relacion a lo
gue podemos nombrar como un deseo anénimo y unanime (universal).

% Jacques Lacan, PSICOANALISIS Y MEDICINA. EL LUGAR DEL PSICOANALISIS EN LA
MEDICINA, Conferencia durante una mesa redonda del Collége de Médecine, en La Salpétriére, y debate
Posterior 16 de febrero de 1966 establecimiento del texto, traduccidn y notas: Ricardo E. Rodriguez
Ponte para circulacion interna de la Escuela Freudiana de Buenos Aires.

40 Jacques Lacan, “«Ma...» je jouis de ton corps désormais, c’est-a-dire que ton corps devient la
métaphore de «ma» jouissance.” [(gozar es también poseer el) “mi”, desde ahora, yo gozo de tu cuerpo,
es decir, tu cuerpo deviene metafora de mi goce], Lecon 22, 7 juin 1967, “Séminarie 14, Logique du
fantasme, (1966 — 1967)”, Staferla, staferla.free.fr, p.191.

23




naturalmente es un idiota. No se me ocurre que el interés de la herida no sea la
cicatriz.”®* [...] “El cuerpo es él mismo desde el origen, este lugar del Otro, en la
medida que, es ahi —desde el origen— donde se inscribe la marca en tanto significante”*.
Encontramos entonces, una articulacion entre goce, letra, cuerpo y lenguaje. Siguiendo
con este planteo, el cuerpo queda emplazado en el lugar del cruce entre el goce, la
imagen y el lenguaje, es decir, el orden de la letra y la pulsion a través y a partir del
trabajo que ejerce y realiza el significante sobre el cuerpo.

2

Revision critica del concepto de holofrase.

El término holofrase (del griego holos ‘todo’ y frase) es una palabra que implica el
significado de todo un enunciado; respecto del mismo, Stevens —en su luminoso y ya
clasico texto L holophrase, entre psychose et psychosomatique—, destaca que, en su
origen, nos encontramos con una triple definicion que aparece a fines del siglo XIX*:
“El adjetivo “holofrastico” aparece en la literatura en 1866. El sustantivo ‘holofrase’ es
probablemente un poco mas tardio. Presentamos a continuacion tres definiciones que
datan del siglo pasado.

‘Holofréastico: Término de la gramatica. Lenguas holofrasticas, lenguas en las que la
frase entera, sujeto, verbo, régimen, e incluso accidente, se encuentra aglutinada en una
sola palabra.’ [ Littré, 1887, t. 2, p. 2033]

‘Holofrasa: Sistema de las lenguas holofrasticas.” [Nouveau Larousse illustré (8
vol.), Paris, 1899-1904, vol. 5, p. 144.]

‘Holofréastica: Se dice de las lenguas en las que toda una frase se expresa mediante
una sola palabra larga. Tal es el caso de las lenguas americanas. Es asi que, en
delaware, el termino kuligatchis significa: ‘dame tu bonita y pequefia pata’. Los
linglistas también llaman a esas lenguas incorporantes o polisintéticas’. [Nouveau
Larousse illustré (8 vol.), Paris, 1899-1904, vol. 5, p. 144.]” %

En el marco de la linglistica, la holofrase habia tenido lugar en tres contextos
diferentes segun lo sefiala Stevens, el primero “aparece en la tipologia de las lenguas
para caracterizar una relacion gramatical. En ese sentido, se trata de una forma de
interrogar el funcionamiento de la frase en tanto fundadora de una unidad. La holofrase
permite, en la clasificacion de las lenguas habladas, agrupar bajo un principio
gramatical a todas las lenguas que no son ni flexionales ni aislantes. Esta tentativa no
puede ser comprendida correctamente sin estar referida al contexto lingistico en el que
sobreviene, o sea, aquel de la ciencia lingiistica histérica y comparativa del siglo XIX.

Pero muchas de esas lenguas holofrasticas son las de los pueblos Illamados
“primitivos” o “salvajes” en el siglo XIX. El encuentro de este hecho con la teoria
darwiniana haré de la holofrase el eslabon, si no faltante, al menos intermedio entre los
modos de expresion del animal y el lenguaje humano.”* Una de las tipologias mas
clasicas, segun nos refiere Stevens*®, es la triparticion que realiza Von Humboldt*” en el

41 Jacques Lacan, Legon 19, 10 mai 1967, “Séminarie 14, Logique du fantasme, (1966 — 1967)”, Staferla,
staferla.free.fr, pp.170-171.
42 Jacques Lacan, Legon 21, 31 mai 1967, “Séminarie 14, Logique du fantasme, (1966 — 1967)”, Staferla,
staferla.free.fr, p.180.
43 Cf. Alexandre Stevens, L holophrase, entre psychose et psychosomatique, “Ornicar? n° 42, revue du
Champ Freudien, Navarin éditeur, difusion Seuil, Paris 1987, p. 45-71.
4 Alexandre Stevens, Ibidem, p. 45.
4 Alexandre Stevens, Ibidem, p. 46.
4 Alexandre Stevens, Ibidem, p. 46.

24




siglo XIX donde distingue las lenguas aislantes correspondiente a la lengua china y
aquellas que le son conexas, las lenguas flexionales que incluyen las indoeuropeas y
semiticas, y finalmente las aglutinantes correspondiente a todas las otras lenguas. “Esta
reparticion se funda sobre “la estructura predominante de la palabra en tanto que unidad
gramatical”’[s] [R. H. Robbins, Bréeve histoire de la linguistique, Paris, Seuil, 1976, p. 186. Subrayamos
que la triparticion que ubicamos es una lectura de la tipologia de Von Humboldt por A. Schleicher.]. La
holofrase se inscribe en el dltimo tipo. En efecto, las palabras-frases estan constituidas
por la aglutinacion de morfemas “cuya traduccion estaria representada en las lenguas
mejor conocidas por palabras separadas”7) [R.H. Robbins, Linguistique générale: une
introduction, Paris, Armand Colin, 1973, p. 308.].”*® Von Humboldt, desarrolla dos tipologias
no superponibles, —independientemente de otras tipologias que florecieron al mismo
tiempo con otros criterios discriminativos—, una fundada sobre la estructura de la
palabra, y otra, sobre la estructura de la frase. El primer criterio corresponde a las
lenguas llamadas aglutinantes, en cambio el segundo, abarca a las lenguas llamadas
incorporantes. Stevens muestra ejemplos de ambas, él explica que: “La incorporacion
concierne a la estructura de la frase en la que funciones gramaticales y semanticas se
aglutinan y forman lo que puede llamarse una holofrase. Por ejemplo: “En cierto
dialecto brasilefio, tuba es tanto una expresion sustantiva que significa ‘su padre’, como
una expresion verbal que significa ‘el tiene un padre’; ademas, la misma palabra se
emplea también para ‘padre’ en general, aunque la idea de padre sea siempre una idea
relativa. De igual modo, xe-r-uba es a la vez ‘mi padre’ y ‘yo tengo un padre’; y asi
sigue para todas las personas. Esta indecision de la idea gramatical va ain mas lejos en
ese caso, y tuba puede, a partir de otras analogias que existen en la lengua, significar
también ‘@l es padre’ (...). La forma gramatical se reduce aqui a la simple yuxtaposicion
de un pronombre y de un sustantivo, y es el que escucha/entiende quien debe introducir
alli el vinculo referido al sentido deseado. Es claro que en esta expresion el indigena no
concibe otra cosa que las palabras ‘él’ y ‘padre’ reunidas, y que habria que hacer mucho
esfuerzo para hacerle comprender netamente la diferencia de las expresiones que
encontramos alli confundidas™[10] [G. Von Humboldt, De I’origine des formes grammaticales,
Bordeaux, Ducros, 1969, p. 24-25.]. Sapir da un ejemplo de incorporacion “en forma de
broma” a proposito de una tribu amerindia. Cuando esos indigenas hablan de otra tribu
conocida por tener fallas de pronunciacién, introducen sistematicamente en las palabras-
frases el sonido “tc”, que avisa de esa falla pero que, por ser introducido en ciertos
lugares de esas palabras-frases, sin embargo, no la imita [11] [E. SAPIR. Linguistique, Paris,
Editions de Minuit, 1968, p. 269.]. Vemos ya desprenderse de esos dos ejemplos de holofrase
la idea de que la palabra-frase es una amalgama constituida por elementos no
perfectamente lexicalizados, y que solo sostienen su significacion de la amalgama en la
que estdn tomados. Es esta la idea que G. Guillaume desarrollara mucho mas,
mostrando que en la holofrase hay un antecedente l6gico de la captura frastica sobre la
captura lexical.”*®

“La tipologia linguistica y su principio mismo, han sido profundamente modificados
por el pensamiento saussureano. F. de Saussure objeta, podria decirse, la pertinencia
misma de la tipologia: ““(...) ninguna familia de lenguas pertenece por derecho y de una
vez por todas, a un tipo linguisticos. (...) Ningun caracter es permanente por derecho;
solo puede persistir por azar’[12] [F. De Saussure, Cour de linguistique générale, Paris, Payot, 1975,

47 G. Von Humboldt, De [’origine des formes grammaticales, Bordeaux, Ducros, 1969, p. 24-25.
4 Alexandre Stevens, Ibidem, pp. 47-48.
49 Alexandre Stevens, lbidem, pp. 48-49.

25




p. 313] De igual modo, Benveniste subraya la no-identidad entre parentesco de
estructura y parentesco genético: “(...) el takelma (lengua indigena) tiene juntos los seis
rasgos cuya reunion constituia, segun Troubetzkoy, la marca distintiva del tipo
indoeuropeo. Es probable que una investigacion extendida permita encontrar casos
analogos en otras familias”[13] [E. Benveniste, « La classification des langues », Problémes de
linguistique générale |, Paris, Gallimard, coll. Tel, 1966, p. 109.]. También para Jakobson se trata
de hacer depender las formas fundamentales de los “posibles linglisticos™, sin verse

Ilevado necesariamente a agrupar las lenguas en tiposii4] [Cf. L. Renzi, « Histoire et objectifs
de la tupologie linguistique », History of lInguistic Thought and Contemporary Linguistics, ed. H. Parret,
Walter de Gruyter, Berlin/New York, 1976, p. 652-653, y R. Jakobson & L.Waugh, la Charpente

phonique du langage, Paris, Editions de Minuit, 1980, p. 74.].”%°

“G. Guillaume®! reconstruye una tipologia sobre nuevas bases. En su curso del afio
1948-1949, la oposicion entre captura lexical, captura frastica y captura radical, permite
definir ciertos estados de lenguaje. La captura fréstica es la percepcion de la unidad de
la frase con el cierre de la significacion que ella comporta. La captura lexical significa
que la palabra pertenece al codigo, es decir que puede exportar su significacién cuando
es desplazada a otros lugares en el ordenamiento sintactico. Es visible de entrada la
proximidad de esta doble captura con los términos de “mensaje y c0digo” que Lacan
utiliza en el grafo. Para Guillaume, la holofrase corresponde a un momento en que la
captura frastica y la captura lexical se confunden, lo que permite decir que no hay
lexicalizacion como tal en ese momento y que, entonces, la captura rustica es alli

I6gicamente primerafis][G. Guillaume, Legons de linguistique 1948-1949, B. Psychosystématique du
langage ; principes, méthodes et applications I, les Presses de I’Université Laval Québec, Klincksieck,
Paris, 1971.].

En su curso de 1956-1957 se trata también de la construccién de una tipologia. Esta
mantiene los mismos fundamentos, pero se expresa mediante la particularizacion de tres
areas linguisticas. La primer area corresponde alli a “un hombre linguistico N° I, el de la

holofrase™[16] [G. Guillaume, Lecons de linguistique 1948-1949, B. Psychosystématique du langage;
principes, méthodes et applications Il, les Presses de I’Université Laval Québec, Presses Universitaires de
Lille, 1982.].

En la primera parte de ese curso, Guillaume sitda la holofrase como un acto de
lenguaje donde “acto de representacion” (la lengua) y “acto de expresion” (el discurso)
coinciden.” %2 Esta coincidencia evoca al “monolito” (entre sujeto y significante) del que
habla Lacan en el Seminario VI “El deseo y su interpretacion” (1958-1959), tanto por
sus referencias estructurales, como por la oposicion entre captura frastica/captura lexical
que reenvia a aquella inscripta sobre el grafo de Lacan como mensaje/codigo. Este
sefialamiento, Stevens lo acentla particularmente destacando ademas que Guillaume
ensefid en la Ecole pratique de hautes Etudes de 1938 a 1960 y que parece ser la mayor
referencia de Lacan a propdsito de la holofrase.

“El segundo contexto linglisticos en que esta nacion toma lugar es el de las teorias
del origen del lenguaje. Alli la nocién se aparta de todo fundamento cientifico para
inscribirse como la hipotesis de un marco romantico. Sorprende ver gque tales hipotesis
puedan reaparecer por aqui o por alla en el siglo XX, luego del corte epistemologico
que, respecto de este tipo de teorias, fundan la obra saussureana y el estructuralismo.

50 Alexandre Stevens, Ibidem, p. 49.

51 G. Guillaume, Legons de linguistique 1948-1949, B. Psychosystématique du langage; principes,
méthodes et applications I, les Presses de I’Université Laval Québec, Klincksieck, Paris, 1971.

52 Alexandre Stevens, Ibidem, p. 49.

26




Al contario, no nos sorprendera el tercer contexto —sin adherir a él, sin embargo—,
psicolOgico esta vez. La puesta en serie de lo “primitivo” y del origen, naturalmente se
completara con el nifio. Es el pasaje de la filogénesis a la ontogénesis en el marco de las
teorias del desarrollo caras a Piaget y luego retomadas por los anglosajones.”>?

El concepto de holofrase —cuando Lacan lo importa de la linguistica—, ya habia
tomado lugar en ella en dos &mbitos predominantes. EI primero, refiere a la adquisicion
del lenguaje para describir los primeros enunciados de los nifios; el segundo, sefiala el
tipo de predicacion holofrastica compleja tipica de algunas lenguas polisintéticas,
incorporantes y aglutinantes. En el lenguaje infantil desde el punto de vista linglistico,
las holofrases se constituyen como la union de varias palabras adultas en un solo signo
con valor comunicativo oracional, esto es, presentan el valor de una frase completa. Por
ejemplo, “magua” puede equivaler a “mamd, (quiero) agua”. Estas son las primeras
unidades linguisticas que aparecen a partir de los 12 meses en la adquisicién
morfosintactica.

De acuerdo a algunos autores, en el enunciado de las holofrases prevalecen
determinantes sintacticos, ya que reflejan frases completas de la estructura profunda
equivalentes a oraciones. Uno de los argumentos mas aducidos en defensa de la
holofrase es la capacidad que tiene el nifio en esta etapa de compresion de oraciones
sencillas. En estas locuciones prevalecen determinantes sintacticos, ya que reflejan
frases completas de la estructura profunda y equivalen a oraciones. Segun algunos
autores, los nifios poseerian ya un conocimiento gramatical basico y un conocimiento de
la estructura sintactica de las oraciones. Todo esto supone que existe una continuidad
entre esta etapa y el resto de la adquisicion morfosintactica.>* En cambio, para otros,
hay una discontinuidad y no equivalencia de estas enunciaciones con oraciones
completas. Para Bloom® es necesario tener en cuenta el contexto situacional en la
interpretacion de las emisiones holofrasticas. En cambio, Slobin®® sefiala que no se
podria hablar de gramatica infantil hasta que no aparecen las combinaciones de
palabras. Por otro lado, para Piaget®, las palabras aisladas son etiquetas no susceptibles
de diferenciacion linguistica.

Otros autores como Greenfield®® o Smith® se inclinan por una continuidad, pero no
de base sintactica, sino semantica y conceptual. Las expresiones del nifio derivan de una

53 Alexandre Stevens, Ibidem, p. 2.

5 David Mc Neill, The Acquisition of Language: The Study of Developmental Psy cholinguistics, Harper
and Row, New York, 1970.

David Mc Neill, The development of language, “Carmichael's Manual of Chzld Psychology”, 3rd ed. Vol.
I. Wiley, P. H. Mussen ed., New York, 1970.

David Mc Neill, Semiotic extension, Paper presented at the Loyola Svmposium on Cognition Chicago,
Ilinois. 30 april 1974.

%5 Bloom, Lois, Language Development: Form and Function in Emerging Grammars, Cambridge, Mass,
MIT Press, 1970.

Bloom, Lois, One Word at a Time: The Use of Single Word Utterances Language Development: Form
and Function in Emerging Grammars. Befare Syntax, The Hague, Mouton, 1973.

Bloom, Lois, Lightbown, P. and Hood, L., Structure and variation in child language. Monographs for the
Society for Research in Child Development, 40, Serial N° 160, 1975.

% Dan Slobin, Prerequisites for the deyelopment of gramar, in C. A. Ferguson and D. Slobin (eds.),
“Studies of Child Language Development”, Holt, Rinehart and Winston, New York, 1973.

57 Jean Piaget, El nacimiento de la inteligencia en el nifio, Lecciones en el Collége de France, Siglo XXI
editores, Argentina 2018.

%8 Patricia M. Greenfild, Playing peekaboo with a four-month-old: a study of the role of speech and
nonspeech sounds in the formulation of a visual schema, J. Psychol., pp. 82, 287-98, 1972.

27




base semantica subyacente y responden a conceptos semanticos tales como agente,
objeto, accion, etc. El nifio aprenderia la lengua aprendiendo reglas que relacionan
intenciones semanticas con relaciones de superficie. Efectivamente, un enfoque en
términos de funciones semanticas resulta mas aceptable y verosimil si consideramos la
enorme dificultad de analizar sintacticamente las manifestaciones de una palabra.

Crystal®® y otros, rechazan, por un lado, el término holofrase porque asumen sin
discusion que las manifestaciones de una palabra son oraciones, y rechazan también esta
perspectiva semantico-cognitiva y la caracterizacion del Estadio | sobre la base de
significados, funciones, o intenciones. Esto no esta refiido con la continuidad, en favor
de la posicién que aduce:

— Que la etapa de una palabra no es compacta, sino que se observa en ella una gran

progresion linguistica.

— Que no es facil deslindarla de la que le sigue, ya que, a menudo en ella parecen
combinaciones de palabras, y a la inversa, en la etapa de dos palabras a veces se
emiten palabras aisladas.

— Que una holofrase puede ir acompafiada de una entonacion que le dé un caracter
secuencial.

— Que el transito de las formulaciones de una palabra a las manifestaciones de dos
palabras supone una extension de las holofrases y no una sustitucion de las
mismas.

Dicho esto, cabe sefialar que hay en Lacan tres lugares principales en los que va
desarrollando el concepto de holofrase. El primero se encuentra en el Seminario 1 Los
Escritos técnicos de Freud (1953-1954), y, especialmente en la clase del 9 de junio de
1954, Lacan parte de considerar a la holofrase en su sentido netamente linglistico donde
—refiriendose al uso que hacen cierto pueblos— una palabra, una expresion aislada, les
describe sdlo a ellos una situacion en su conjunto, en este sentido, toma aqui la
holofrase como un acto de lenguaje, que refiere a un tipo particular de situacion limite
que a nivel clinico tiene lugar entre lo simbdlico y lo imaginario, en este sentido afirma
que en la holofrase se pueden observar “en qué tipo de situaciones limites, de
situaciones de suspension del sujeto en una relacién especular de uno con el otro,
siempre de una manera mas o menos directa, ellos [los significantes] se unen
[rattachent].”®! En este seminario, Lacan hace criticas demoledoras a las teorias sobre el
origen del lenguaje que postulan su origen a partir del pensamiento; él afirma
tajantemente lo infundado de esta concepcién ya que toda “discusion sobre el origen del
lenguaje siempre estd marcada por una irremediable puerilidad. Cada vez que se intenta
hacer surgir al lenguaje de no sé qué progreso del pensamiento, —hay un circulo

Patricia M. Greenfild, Who is 'Dada'? ... sorne aspects of che semantic and phonological development of
a child's first words, Lang and Speech, 16 (1), pp. 34-43, 1973.

Patricia M. Greenfild, J. S. Bruner, and M. May, Early Words (a Film), New York, Wiley, 1972.

Patricia M. Greenfild, and J. H. Smith, Language Beyond Syntax: The Development of Semantic
Structure, New York, Academic Press, (in press).

%9 Patricia M. Greenfield, and J. Smith, The structure of communication in early development, Academic
Press, New York, 1976.

6 David Crystal, Review of R. Brown, a first language, “Journal of Child Language”, 1, pp. 289-307,
1973. David Crystal, P Fletcher, and M. Garman, The grammatical analysis of language disability:
aprocedure for assessment and remediation, Edward Arnold, London, 1976, (Trad. cast.: Analisis
gramatical de los trastornos de lenguaje, ed. Medica-Tecnica, Barcelona, 1980.

David Crystal, Working with L.A.R.S.P, Edward Arnold, London, 1979.

61 Jacques Lacan, Lecon 19, 09 juin 1954, “Séminarie 1, Les écrits techniques de Freud, (1953 — 1954)”,
Staferla, staferla.free.fr., p. 233.

28




absolutamente cretinizado por la formacion secundaria—, yo no sé qué progreso del
pensamiento se dedicaria a aislar todos los detalles de una situacion, a cernir el detalle,
la particularidad, el elemento combinatorio.

¢Cémo suponer que el pensamiento aprehenderia, precisamente, el elemento
combinatorio que sucede mas alla del estadio de rodeo que marca la inteligencia animal
para, justamente pasar al estadio del simbolo, si aqui no tenemos primero el simbolo,
que es la estructura misma del pensamiento humano, a saber, sustituir los elefantes, por
la palabra elefante, y el sol por el simbolo de un redondel?

No sé si se dan cuenta de que eso representa un abismo a atravesar, eso que,
precisamente, fenomenologicamente es el sol —centro de lo que existe en el mundo de
las apariencias, unidad de luz—y que de golpe lo conviertan en un circulo, tomando uno
de sus aspectos particulares; jy que lo conviertan en un circulo, es un abismo, después
de todo, que podriamos franquear! ¢Hace falta creer que sea un progreso sobre la
inteligencia animal que el sol tenga, ain ahi, un aspecto de placa, o de plato? Para nada
en absoluto. No vale nada que, para la ocasion, el sol sea designado por un circulo, sino
que solo vale, en tanto que ese circulo es puesto con relacion a otra serie de
formalizaciones que constituyen con él esa “Totalidad ” simbdlica en la cual €l ocupa su
lugar en el centro del mundo, por ejemplo, o en su periferia, poco importa, pero, si
importa donde €l se organiza en un mundo de simbolos.””®

Lacan cuestiona y rebate las teorias del origen del lenguaje respecto de que el
pensamiento atravesaria por si mismo el estadio de rodeo, tipico de la inteligencia
animal, para pasar al del simbolo ya que esto no seria posible si el simbolo mismo no
estuviera operando con anterioridad; con esto estd demostrando que la holofrase no
conforma una continuidad en dicho pasaje de la inteligencia animal al lenguaje
humano, contrariamente a lo presupuesto por las teorias linguisticas sobre el origen del
lenguaje del siglo XIX. A su vez, un corolario que es posible extraer de la presente
reflexion expuesta por Lacan, es que tampoco hay una sucesion continua entre lo
imaginario y lo simbdlico sino més bien, un cambio de registro. Es decir, esto no
significa que el animal no posea inteligencia, sino que el estado de desvio que puede
alcanzar no implica dimension simbdlica alguna puesto que, a pesar de la presencia del
animal, su presa y el desvio a realizar, se encuentran adheridos a la dimension de la
imagen real: no hay pacto ni alianza simbodlica que gobierne, comande y dirija sus
relaciones, por lo tanto, lejos de mezclarse con el mundo simbdlico, el animal, se
encuentra completamente adherido a la dimension imaginaria en la que queda
capturado por la situacion real que se le presenta. Desde esta perspectiva, para Lacan
reemplazar el sol por un redondel, en si mismo no tiene ningin valor; sélo vale en la
medida que el redondel es puesto con relacion a otras formalizaciones que forman con
el sol esa totalidad simbdlica en la cual él ocupa su lugar ya que el simbolo s6lo vale en
la medida en que se organiza en un mundo de simbolos. Asimismo, sélo es posible
darle valor a la holofrase en un tejido simbolico ya existente, aunque esto no implica
que la holofrase diga algo. Digamos asi, que se diga, es condicion para lo que podemos
plantear como que “el orden de la representacion forme parte del discurso ”.% En este
sentido, “es posible plantear el orden de la voz, el efecto de la voz de que se haya dicho,
incidiendo en la escena”.® El ejemplo del célebre cuadro El grito de Munch, es —

62 Jacques Lacan, lbidem, p. 232.
6 Jorge Fukelman, Representacion y represion, “Textos cautivos”, Lecturas Clinicas,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires, 2022. (Material de circulacion interna), p. 40.
84 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 40.

29




forzando un poco el ejemplo—, un paradigma en el que presencia y representacion se
homogeneizan, es decir, una representacion se hace presencia acercando el cuadro a la
escena. Entonces diria que, “en el orden de la voz, la voz, que se diga algo, permite un
cerramiento: el sentido de una escena de juego, con lo que esto deja fuera de la escena,
y con lo que esto permite, que esto fuera de la escena se articule como fuere. El
significante, ahora, planteado como testimonio de aquello que se dice efectivamente es
lo que podemos plantear como el simbolo agujereando el cuerpo. Es ahi donde
podemos ubicar toda la escena.”® Por eso, cuando Lacan en este seminario, rebate,
impugna y rechaza la discusion que tiene lugar con relacién a las teorias del origen del
lenguaje que sostienen como punto de partida, la idea de que el pensamiento es anterior
al lenguaje, en esta discusion, Lacan —continuando con el planteo que se inaugura desde
Saussure, en el advenimiento del lenguaje el sujeto ya se encuentra inmerso en él en
tanto el signo es opositivo, negativo y diferencial tomando su valor en oposicion y
diferenciacion respecto de los otros signos en el lenguaje como sistema de signos—,
tomando en cuenta esto, concluye con el hecho de que, no hay pensamiento anterior a
las palabras, ni que las palabras son expresiones de los pensamientos.

Una luminosa reflexion sobre esto emprende Fukelman cuando en este mismo punto
retoma la ensefianza Freudiana acerca de que, para que todo no sea un puro placer o un
puro displacer—, es necesario que esto se ligue con palabras, en consecuencia, de lo
cual hay pensamientos, como consecuencia de esta ligadura, a raiz de lo cual, nos
encontramos con: “palabras que producen efectos, efectos que nos llevan a pensar”,®
por lo tanto, el pensamiento no puede ser invocado a priori respecto del significante,
sino que se constituye a partir de él como consecuencia de la ligadura que se produce
entre placer-displacer-palabra-realidad.

Este es un primer punto central, en este seminario de la relacidén que establece Lacan
entre holofrase, origen del lenguaje, pensamiento, simbolo, cuerpo y realidad (sobre
esto volveremos de formas diversas a lo largo del presente seminario).

ContinGo con la cita: “A proposito de las personas que especulan sobre el origen del
lenguaje e intentan hacer transiciones entre esta apreciacion de la situacion total y la
fragmentacion simbdlica, hay siempre algo que los impacta, es aquello Ilamado
holofrases. Es decir, en los usos de algunos pueblos, —y estén seguros que no tendrian
necesidad de ir muy lejos para encontrar, en esta experiencia en nuestro uso corriente,
comun- las cosas [frases, expresiones], que precisamente no pueden descomponerse, y
que se refieren a una situacién tomada en su conjunto: las holofrases. Parece que
podemos atrapar en una misma linea ese mundo animal que circula sin estructurar las
situaciones, y este mundo humano que es un mundo simbdlico.

Y entonces siempre para proceder alli como procedemos en el analisis, ponemos en
duda la cuestion del auto-simbolismo, como se expresa Silberer, cuando un sujeto
atraviesa por un estado de fatiga, de somnolencia, puede ser que el pensamiento que el
perseguia encuentre inmediatamente su funcion en las primeras imagenes hipnagogicas
que aparecen. Y los analistas vienen y dicen que, en la situacion concreta, no hay
simplemente eso, sino que esa figuracion tiene siempre un sentido: ahi se encuentra el
conflicto, el super-yo, la historia del sujeto. Los analistas tienen completamente razén,

8 Jorge Fukelman, lbidem, p. 41.

8 paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Capitulo 1: EL JUEGO SITUA AL NINO, Escolios. El juego es
una pantalla, “Conversaciones con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Coleccién Cuerpo, Arte y Salud Serie
Roja, Buenos Aires — México, 2011, p. 26.

30




pero ellos, simplemente tienen cierto aire de desconocimiento de que Silberer no dijo lo
contrario, sino que muestra un cierto giro; la aparicion del fenémeno figurativo.

Me encontré, a propdésito de un fenémeno anélogo, de ciertos casos de holofrases de
la obra que acabo de citar, se observa entre los Fidjianos.

Los Fidjianos pronuncian en ciertas situaciones la siguiente frase, que no es una frase
que pertenece a su lenguaje, y que no es reductible a nada: “Ma mi la pa ni pata pa.”

No estoy diciendo que, al matizarla con pronunciaciones propias del inglés, eso no
deba darnos algo diferente, pero no se reproduce en el libro la escritura fonética, sélo
puedo decirles minimamente como eso se lee con la fonetizacion que se le da. Y
entonces leo bajo la pluma del autor —ustedes veran qué relacion directa hay con lo que
les ensefio que designa la holofrase—: “State of events of two persons [Situacion entre
dos personas], looking at each other [mirandose una a otra], hoping that the other will
offer to do something which both parties desire [esperando cada una que la otra
ofrezca hacer algo que ambas partes desean], but are unwilling to do.” [pero que no
estan dispuestas a hacer.]

Encontramos alli definido —con una entera inocencia de parte del etndgrafo que no es
precisamente un tedrico de la intersubjetividad— definido, suelto, con una suerte de
precision ejemplar, ese estado de inter-mirada, en el que cada uno espera del otro que se
decida a algo que es necesario hacer de a dos, que estd entre los dos, pero donde
ninguno quiere entrar ni mojarse.

[...] Asi que, ustedes ven bien que ahi es todo lo contrario. ES necesario, como
siempre, revertir el punto central de la perspectiva, eso [la holofrase] no es una génesis
ni un intermediario de lo que se trata, de no sé qué, que seria una asuncion primitiva de
la situacion como total, es decir, del registro del modo de la accion animal y de la
simbolizacion, por la intermediacién de no sé qué, que seria, no sé qué primera
adherencia de la situacion de un modo verbal.

Se trata, por lo contrario, de algo donde lo que es del registro de la composicién
simbdlica es definido en el limite, en la periferia.

Les dejo la tarea de traerme un cierto nimero de frases donde las holofrases, que son
de uso comun entre nosotros, hay mas de una; créanme, escuchen atentamente la
conversacion de sus contemporaneos, y veran cuantas existen y la cantidad de
holofrases que comprende. Veradn también hasta qué punto ellas se relacionan y
vinculan siempre de una manera mas o menos directa, con situaciones limites, con
situaciones de suspensién del sujeto en una relacion especular con el otro.”®” | es decir,
que al no haber transicion entre el plano imaginario y la dimension simbolica, la
holofrase queda localizada en la periferia de lo simbdlico como una situacion limite de
borde, y contacto en el que el sujeto se encuentra suspendido en el espejo que el otro le
plantea; se puede entender entonces que esta suspension del sujeto respecto del espejo
implicaria una suspensién entre presencia y representacion.

Este es un primer aspecto del abordaje propuesto en Lacan de la holofrase; el
segundo, lo vamos a encontrar en el Seminario 6, El deseo y su interpretacion (1958 —
1959)%. En este Seminario, Lacan menciona a la holofrase en dos contextos diferentes.
Por un lado, con relacién a un suefio de Anna Freud y por el otro, sitda a la holofrase
por debajo del grafo, en la cadena inferior, mas tarde llamada cadena del enunciado.

67 Jacques Lacan, lbidem, pp. 232-233.
88 Jacques Lacan, Lecon 4, 3 Décembre 1958, “Séminarie 6, Le désir et son interprétation (1958 — 1959)”,
Staferla, staferla.free.fr., pp. 46-56.

31




Respecto del primer contexto, Lacan retoma La interpretacion de los suefios de
Freud, particularmente los suefios de los nifios en donde el suefio manifestaria de forma
directa y sin velo aquello que se desea, sin embargo, el contenido manifiesto del suefio,
no quedaria reducido a la mera necesidad bioldgica. Esto queda demostrado en Freud
cuando él nos relata el suefio de su hijita Anna de 19 meses, en el cual queda articulada
la siguiente secuencia significante [Anna Freud, Er(r)beer (fresas), Hochbeer (fresas),
Eir(s)peis (flan), Papp (papilla)]. Lacan sefiala que “Las imagenes del suefio, de las que
no sabemos nada en la ocasion, encuentran aqui un afijo —si puedo expresarme asi, con
la ayuda de un término prestado de la teoria de los numeros complejos—, un afijo
simbolico en esas palabras donde vemos de alguna manera al significante presentarse en
estado de precipitado, es decir, en una serie de nominaciones, y esta nominacién
constituye una secuencia en la cual la eleccion no es indiferente, puesto que, como
Freud nos dice, esa eleccion es precisamente todo lo que ha sido prohibido, inter-dicto,
de lo que a su demanda se le habia dicho que no, no necesitaba tomarlo; y ese comin
denominador introduce una unidad en su diversidad, sin que se pueda impedir que se
note que inversamente esa diversidad refuerza esta unidad, e incluso la designa.

Unidad, en suma, que esta serie opone completamente a la electividad de la
satisfaccion de la necesidad, como en el ejemplo del deseo imputado tanto al cerdo
como al ganso. El deseo, por cierto, —no tienen mas que reflexionar el efecto que eso
tendria si, en el proverbio, en lugar de decir que el cerdo suefia con kukuruza (maiz
dulce azucarado), nos pusiéramos a hacer una enumeracion de todo lo que seria suponer
con lo que el cerdo suefia, ustedes verian que eso produce un efecto totalmente
diferente, e incluso si pretendiese que s6lo una insuficiente educacion de la glotis
impide al cerdo y al ganso hacérnoslo saber. Aun maés, si se pudiese decir que
podriamos suplir alli en un caso como en el otro al encontrar el equivalente, si ustedes
quieren, de esta articulacion en algunos estremecimientos detectados de sus mandibulas,
no obstante, no deja de ser menos cierto que seria poco probable que se llegase a que
esos animales se nombrasen como lo hace Anna Freud en la secuencia.

Admitamos incluso que el cerdo se llame Toto y el ganso Belazor, si algo de ese
orden se produjese, se revelaria que ellos se nombrarian en un lenguaje en el que seria
esta vez, muy evidente, por cierto, ni mas ni menos evidente, que en el hombre, pero en
el hombre se ve menos, que ese lenguaje no tiene, precisamente, nada que hacer con la
satisfaccion de su necesidad, ya que tendrian ese nombre en el corral, es decir, en un
contexto que responde a las necesidades del hombre y no a las suyas.”®®

Entonces podemos ver, —por lo que afirma Lacan—, que en el caso de la pequefia
Anna se atribuye que suefia con objetos que desea y que le fueron prohibidos, por lo
tanto, estos objetos no se reducen a la satisfaccion de una necesidad bioldgica ya que la
misma queda capturada en y por la demanda, ni tampoco se corresponden con la
estructura de la holofrase en tanto funcion, en la medida en que tanto mensaje y codigo,
como enunciado y enunciacion, se encuentran alli distinguidos, a diferencia de la
holofrase donde se presentan para Lacan, coagulados y constituidos como un monolito:
el sujeto se identifica al y con el mensaje.

Esto mismo establece una doble diferencia entre el suefio en el animal y el suefio en
los nifios. En primer lugar, podemos decir que el suefio en el animal refiere a la
satisfaccion o no de una necesidad que se le supone respecto de sus comportamientos

8 Jacques Lacan, Lecon 4, 3 Décembre 1958, “Séminarie 6, Le désir et son interprétation (1958 — 1959)”,
Staferla, staferla.free.fr., pp. 50-51.

32




instintivos, en cambio, el suefio de la pequefia Anna puede leerse como la escritura de
un palimpsesto, es decir, de un texto de cuyo original quedan las borraduras de unas
marcas, marcas de un deseo prohibido, y de ahi el valor significante que adquiere.

En segundo lugar, en este suefio no sélo estd concernida la funcion del mensaje —a
diferencia de la holofrase que constituye un monolito del sujeto identificado al y con el
mensaje—, sino también, y principalmente, que el relato de este suefio se inicia con la
aparicion del nombre de la pequefia Anna, es decir, que en su comienzo se anuncia el
que habla. Lacan sefialaba en la cita expuesta, que el animal no se nombra en el suefio,
y en el caso que alguien lo bautizara, ellos se nombrarian en un lenguaje que nada
tendria que ver con la satisfaccion de su necesidad, ya que tendrian ese nombre en el
corral, es decir, en un contexto que responde a las necesidades del hombre y no a las
suyas. En este sentido, Lacan estd afirmando, por un lado, que en la holofrase, aquello
que se anuda difiere incluso del supuesto suefio del animal, ya que el significante
solidificado en la misma, no se reduce al orden de lo instintivo. Y, por otro lado, que la
holofrase difiere del texto del suefio paradigmatico de la pequefia Anna, en tanto y en
cuanto, el sujeto ahi no se nombra al encontrarse ya ahi identificado, solidificado en el
significante holofrastico, como un monolito donde el sujeto queda identificado al y con
el mensaje.

El segundo contexto desarrollado en esta clase del 3 de diciembre de 1958, Lacan
refiere a la holofrase desde otra perspectiva al hacerla corresponder con la cadena
inferior del grafo, la que méas adelante se articulara como la cadena del enunciado. A tal
fin, Lacan aproxima la holofrase a la interjeccion para ilustrar a nivel de la demanda la
funcién de la cadena inferior y a su vez, identifica la funcién de la holofrase con la
funcion de la frase en tanto unidad; se notara en esto la articulacion y pase entre
psicoanalisis y linguistica, ya que, al tomar el concepto lingtistico de holofrase como
unidad de una frase, lo extrapola al grafo haciendo que la funcién de la holofrase al
participar en la unidad de la frase quede ubicada en la cadena inferior del grafo, de
modo tal que, al quedar ubicada en la cadena inferior del grafo, la holofrase se
encuentra no s6lo al mismo nivel que la demanda sino en el nivel mismo de la demanda.
Con este pase Lacan aproxima la holofrase a la interjeccién para mostrar a nivel de la
demanda lo que representa la funcion de la holofrase en la cadena inferior. Asi, pasa a
afirmar que se trata de la articulacion de la frase del sujeto en tanto que esa necesidad,
—que debe atravesar los desfiladeros del significante con su captura por el deseo del
Otro—, es una expresion deformada y monolitica, en la cual el sujeto queda reducido al
mensaje mismo. Ese sujeto solidificado en la articulacion pura de la frase, constituye la
funcién de la frase en tanto unidad, tal como la instala la holofrase, en este sentido, el
sujeto queda reducido a la interjeccion como grito.

En este Seminario, si bien Lacan pone el acento sobre la funcion de la holofrase en
su estructura simbdlica, dicha funcion refiere a la unidad de la frase cuando es
ultrarreducida, es decir, un monolito donde el sujeto no tiene que contarse y, por esto
mismo, ese monolito no se reduce a una condensacion en el sentido de la metéfora, no
se produce ahi ninguna sustitucion simbolica.

Si vemos en detalle la operacion que Lacan realiza aqui, podemos afirmar que en esta
operacion Lacan extrae el concepto de holofrase de la linglistica, lo extrapola al grafo
para homologarlo con y al lugar de la demanda, de ahi pasa a la interjeccion como
paradigma de esta expresion holofrastica reduciendo toda interjeccion a la funcion de la
holofrase, —pasando sutilmente de holofrase a funcién de la holofrase—, a pesar de que,
por otra parte, la interjeccion no es necesariamente se constituye como holofrase ya que
usualmente se la emplea en un sentido literario o retérico y no holofrastico. Pero, una

33




vez que establece esta reduccion de la interjeccion como holofrase y como funcion de la
holofrase, agrega, para ilustrar y ocultar este movimiento, la interjeccién que mejor
expresa este hecho en una boca que demanda a través de la interjeccion del grito: jPan!
En esta expresion que vehiculiza una demanda a traves de un pedido por medio del grito
dirigido al Otro, se convierte en expresion monolitica, en tanto y en cuanto, esta
expresion se constituye como reduccion de un enunciado en el cual el sujeto queda
reducido e identificado al y con el mensaje; y por esto mismo, como no hay una
necesidad de nombrarse, la holofrase lo nombra totalmente, dejando al sujeto igualado
al mensaje. Es en este sentido que el sujeto no se cuenta, al quedar identificado con la
situacion o con la multitud.

En este punto Lacan desliza y homologa este “no contarse” con el “no contarse”
prototipico del test de Binet del cuando el nene enuncia: “Tengo tres hermanos, Pablo,
Ernesto y yo”, en lugar de decir: “Somos tres hermanos, Pablo, Ernesto y yo”’°. En este
ejemplo tan ampliamente visitado y paradigmatico que da Lacan, en lo que hace a la
posibilidad de estar desaparecido en las palabras, el nifio no se descuenta del dicho, es
lo que se ha expandido como que el que cuenta en este caso no esta descontado de lo
que dice. Pero, a diferencia de lo que sucede en el animal y con la holofrase, podemos
afirmar de modo taxativo —a diferencia de lo que Lacan desliza en este no contarse—,
que, el nifio no sélo no estd descontado en el juego, sino que se cuenta en él como
presencia. En este sentido, se establece una relacion en el nifio entre el quedar
descontado de las palabras y aparecer como presencia en el juego, y esta relacion
establece que el juego produce al nifio como presencia y el sujeto queda fuera de juego;
por esto Fukelman va a afirmar que el juego es el espejo en el que un sujeto se refleja
[produce y reconoce] como nifio; el nifio aparece como presencia, sostenido por el
espejo del juego. El esta ahi contado en el juego y descontado del decir. Pospubertad
esto se torsiona, de modo tal que el sujeto —representado por un significante para otro
significante— se localiza en el decir, esto es, que el decir, define una posicion del sujeto
pospubertad en tanto y en cuanto el “que se diga, queda olvidado tras lo que se dice en
lo que se escucha” y, por otro lado, el objeto parlante del juego (el que asume el decir)*
dara lugar a la constitucion del objeto del fantasma. Pero, si en el tiempo de la infancia
en la no articulacion gramatical del enunciado y de la enunciacién se sitla ese punto de
coagulacién en el que el sujeto no aparece en tanto agente de la enunciacién, esto se
diferencia de la holofrase tal como la sitGa aqui Lacan, y de ningin modo son
homologables porque en el tiempo de la infancia, por el juego mismo, esto no ubica una
coagulacion monolitica sino un punto de inflexion respecto del deseo del Otro, y la
Demanda que se torsionard pospubertad en el decir como heredero del juego de la
latencia. En este punto no son homologables infancia y holofrase, porque en esta
homologacion Lacan estaria borrando la relacidn entre juego y decir en la infancia, con
la relacion que es heredera de esto y que se establece entre fantasma y decir
pospubertad. Nifio y adulto no son homologables, ya que si en la infancia, —siguiendo
con el ejemplo por antonomasia de los tres hermanos—, estd claro que no hay una
distincion entre el yo en calidad del sujeto de la enunciacion y el yo en calidad de
sujeto del enunciado, ya que en el periodo llamado de la holofrase infantil, no hay
ningun tipo de forclusién y menos aun posibilidad de asumir una posicién respecto del

0 Jacques Lacan, Lecon 5, 10 Décembre 1958, “Séminarie 6, Le désir et son interprétation (1958 —

1959)”, Staferla, staferla.free.fr., p. 52.

I Marta Beisim, Juegos de transferencia La personificacion y el equivoco en el andlisis de nifios,

Conferencias y Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires 2019, pp. 305-314.
34




decir porque esto Ultimo —por lo que ya sefialamos— ocurre pospubertad. Por lo tanto, el
ejemplo se presenta simplemente como mera analogia, aunque desafortunada, que le
permite a Lacan continuar hablando de holofrase sin advertir que lo hace en el sentido
linguistico, a pesar de las vueltas y desvios dados; Lacan entra en contradiccion al
pretender homologar planos distintos que no son homologables ni superponibles.

El tercer lugar de relevancia en Lacan donde nos encontramos con un desarrollo del
concepto de holofrase ligado a lo que en ese momento se refiere como efecto
psicosomatico, —mé&s adelante vamos a ver un cambio de estatuto y mayor precision ya
que Lacan pasa a denominarlo falla epistemo-somatica y no sélo a lo psicosomatico
como un efecto sobre el cuerpo—, se encuentra en el Seminario 11 Los fundamentos del
psicoanalisis (1964), mas especificamente, en la clase del 10 de junio de 1964,
marcando un giro en el uso que hace del término holofrase en tanto y en cuanto
explicitamente se trata de la solidificacion del par significante (S1S2). Esta
solidificacion de una parte de la cadena significante estaria en juego, segln Lacan, en el
efecto psicosomatico, en la debilidad mental y en la psicosis, y al mismo tiempo,
cuando asegura que el par significante (S1, S2) se holofrasea, con la invencion de esta
nueva homologacion pretende diferenciarse y separarse de los linguistas con la
condensacion de un fragmento de la cadena significante escrita (S1S2).

Ahora bien, como el significante no puede significarse a si mismo, sino que
representa a un sujeto para otro significante, la solidificacion significante se opone al
efecto de metafora y el sujeto no aparece como falta, ni puede representarse al quedar
solidificado como monolito. Lacan cae nuevamente en una contradiccion flagrante que,
0 bien no advierte porque si el sujeto no puede representarse, tampoco puede ocupar
lugares distintos, o bien pasa de largo para situar una equivocidad entre forclusion —
cuando no es el Nombre-del-Padre— y holofrase ya que, al no configurar ésta un
significante nuevo, lo que esta puesto en primer plano, es la equivalencia y paridad entre
el concepto de forclusion con el de holofrase en la medida en que ninguno de los dos se
materializan en una articulacién del discurso, ni el sujeto se encuentra alcanzado por la
falta.

Sin embargo, Lacan pone en serie tres hechos clinicos diversos, como son las
psicosis, el efecto psicosomatico y la debilidad mental en el nifio a partir del famoso
libro de Maud Mannoni, El nifio retardado y su madre, sobre todo en referencia a
cuando ella afirma lo siguiente: “Hemos visto hasta qué punto el nifio retardado y su
madre forman, en ciertos momentos, un solo cuerpo, confundiéndose el deseo de uno

con el del otrop1) [1. El psicoanalisis freudiano se caracteriza por la importancia dada al deseo en la
constitucion del sujeto y del objeto. Jacques Lacan destaca que el deseo se diferencia de la necesidad y de
la demanda. EIl deseo aparece como un vacio, como una carencia del ser, que subsiste como carencia,
aunqgue sean satisfechas la necesidad y la demanda. La satisfaccion de la necesidad se presenta entonces
como un cebo. La madre, cebada con la perspectiva de la necesidad y de la demanda, cree escapar a los
problemas del deseo abrumando al nifio “con la bazofia oculta y asfixiante de lo que €l tiene”, olvidando
“lo que no tiene” y “confundiendo sus preocupaciones con la dadiva de su amor”. (La Psychanalyse,
volumen V, Paris, P.U.F.)

La demanda (que es la articulacidn de la necesidad y que corresponde, al nacimiento mismo del lenguaje)
estad también en el punto de partida de la relacion del nifio con la madre y de las vicisitudes de esta
relacion.], al punto que ambos parecen vivir una sola y misma historia. Esta historia tiene
por soporte, en el plano fantasmatico, un cuerpo que se diria afectado por idénticas
heridas, que han revestido una sefial significante. Lo que en la madre no ha podido ser

resuelto en el nivel de la prueba de castracion, sera vivido en forma de eco por el nifio,

35




que en sus sintomas no hard mas que hacer “hablar” a la angustia materna.”’? Lacan
toma esta observacion, aunque en un punto fenomenolégica, cuando Mannoni afirma un
solo cuerpo, para remarcar que se trata de un solo significante, en tanto y el cuanto
quedan holofraseados: se holofrasean.

Si reparamos el deslizamiento del sustantivo holofrase a su forma reflexiva
holofrasearse, en este deslizamiento intenta poner el acento sobre la estructura
particular, es decir, que por medio de la transformacion de un sustantivo a su forma
verbal, Lacan barre de la funcion de la holofrase toda contingencia fenoménica,
haciendo de ella un supuesto término de estructura ya que al apartar este concepto de la
linguistica y de la semiologia, extrapolandolo a la clinica, toma sélo su estructura
superficial en un sentido amplio: la condensacién de dos o mas palabras en una, que lo
Ileva a proponer en un sentido estricto como la ausencia de distancia entre S1y Sz, es
decir, la desaparicion del intervalo,”® haciéndolo pasar por un fendmeno estructural.
Para esto, intenta articularlo a lo que desarrollé previamente en este seminario como la
operacion de alienacion. Por eso, va a decir que: “Debe ser aqui, por cierto, la ocasién
para volver a sefialar, para volver a rearticular un cierto nimero de férmulas
absolutamente esenciales para ustedes como puntos finales, puntos de anclaje, de lo
contrario, no podemos mas que -sobre todos estos términos— deslizar nuestro
pensamiento. La funcion inicial, inaugural, en cuanto a la constitucion de esta division
del sujeto donde yo acentuo la esencia de la alienacion, no esté vinculada por azar —por
el azar de la simple necesidad de ilustrar— mas que a la funcién de la pareja de
significantes; no es una manera mas facil de presentarles las cosas, pero es
esencialmente diferente que sean dos 0 que sean tres. Si queremos aprehender donde se
encuentra la funcion del sujeto en esta articulacion significante, debemos operar con
dos, porque no es mas que a partir de dos significantes, —voy a decirlo asi—, que se le
puede acorralar en la alienacion. En cuanto hay tres, el movimiento deviene circular: al
pasar del segundo al tercero, regresa al primero, pero no desde el segundo.

El efecto de afanisis que se produce con uno de los dos significantes esta ligado a
esto, que es en lo que se define, dicho en lenguaje de la mateméatica moderna: un
conjunto de significantes. Este conjunto de elementos es tal, que, si lo reducimos a dos,
él no existe —como se dice en la teoria empleando una E invertida(-H). para anotarlo, no
existen mas que dos— el fendmeno de la alienacion se produce, a saber, el significante
es lo que representa al sujeto para el otro significante. De ello resulta que, a nivel del
otro significante —si el otro significante esta a nivel del otro—, el sujeto se desvanece.
Es, porqué hoy he comprobado, y esto a razén de la relectura que he hecho del trabajo
de uno de mis alumnos —aquél al que hice alusién la vez pasada—, que yo les he
sefialado el error que hay en cierta traduccion de ese Vorstellungsreprasentanz, que es,
como les he dicho, el significante Sz de la pareja significante.”’*

Aca Lacan esta formulando varias cosas sincronicamente. Por un lado, la
constitucion del sujeto en el intervalo significante y articulado al intervalo significante

2 Maud Mannoni, Capitulo IV La relacién fantasmatica del nifio con su madre, “El nifio retardado y su
madre”, Editorial Paidds, 52 reimpresion, Argentina, 1992, p. 53.

8 «Es precisamente en la medida donde no hay intervalo entre el S1 y el S2, donde el primer par de
significantes se solidifica, “se holofrasea”, —si puedo expresarme asi— que obtenemos el modelo de toda
una serie de casos, que puede ejemplificarla [I’illustrer], si bien hay que advertir que el sujeto no ocupa el
mismo lugar en cada caso.”, Jacques Lacan, Lecon 18, 10 juin 1964, “Séminarie 11 Fondements de la
psychanalyse (1964)”, Staferla, staferla.free.fr., p. 131.

™ Jacques Lacan, Lecon 18, 10 juin 1964, “Séminarie 11 Fondements de la psychanalyse (1964),
Staferla, staferla.free.fr., p. 130.

36




producto de la operacion de alienacion, que requiere necesariamente de la segunda
Ilamada separacion, pero a su vez, y en una temporalidad sincrénica (no simultanea), se
revela la constitucion de una marca de la falta mediante lo que conocemos como
extraccion del objeto a.

Esto implica que se establece una diferencia entre la operacion de extraccion del
objeto a como amboceptor, —que separa y conecta al sujeto y al Otro, en una
convergencia de faltas no reciprocas—, de la incompletud estructural que porta el
lenguaje, es decir, aquello de lo que carece el lenguaje.

Podriamos decir, que para que esta operacion de inscripcion de la falta se produzca
como significante de la falta del Otro S(#j, implica necesariamente la legalizacion de la
operatoria de la metafora paterna que involucra las operaciones de privacion, frustracion
y castracion para dar cuenta de la falta en el lenguaje a proposito de lo que el lenguaje
carece.

Entonces, si el funcionamiento de esta legalidad se aplica y se instala sobre la
incompletud de la estructura significante, opera sobre la carencia del lenguaje,
inscribiendo la marca de la carencia como falta, esto es, el objeto a, como objeto causa;
a su vez, en otro plano se emplaza como el objeto parcial de la pulsién, es decir, en
torno al cual se produce el trabajo de la pulsion articulando satisfaccion y lengua, es
decir, produciendo y estableciendo una comunidad topoldgica entre ambas.

Por eso, esta articulacién puede representarse de esta manera:

al-Q

L
51 v Sz

£ 40D

Ahora bien, cuando Lacan dice que no es lo mismo que los significantes sean dos
que tres, ya que, en este ultimo caso el movimiento deviene circular —al pasar del
segundo al tercero, regresa al primero, pero no desde el segundo—, es decir, que, ahi
esta planteando que, en este caso, al faltar el intervalo significante, no hay inscripcion
de la falta sino una falta de la inscripcion. ¢Qué significa esto?

Esto significa, que en principio debiéramos entender la ausencia de intervalo entre S1
y S2, como que el intervalo falta, en tanto y en cuanto, lo que falta es la falta de
inscripcion de la falta misma, entonces nos encontrariamos con dos hechos distintos
respecto de la inscripcion de la falta. En el primero, hay intervalo y esto plantea
inscripcion de la falta; en el segundo, en la holofrase hay tres elementos y no dos, no
hay inscripcion de la falta sino falta de inscripcién de la falta, y el movimiento es
circular.

El primero, el del intervalo significante, se corresponde con el siguiente esquema
donde opera la temporalidad l6gica y circularidad no reciproca:

circularidad no reciproca

N . N W
Alienaciéon  Separacion — st 4os o~ S 4 S
v 4 -
u S ' D
4 v
u\ S v D

Reunion Interseccion

37




En el segundo, el de la holofrase, se corresponde con un tiempo circular y operan tres
elementos. Lacan lo esquematiza asi:

X
A S
1 ‘
0O.s8,8.5 S(ifa a,a" a" ..}
S2
0. s s, 8", 8", .. sucesion de sentidos.
1(a a,a". a"....): sucesion de identificaciones.
Que es equivalente a:
X 1 s 0.3
‘.'
0.59¢.8", 5", S(i(a a,a%a" ) ¥4
S2

Abro paréntesis. Cuando operan estos tres elementos y falta el intervalo, es decir, se
produce la falta de inscripcién de la falta, el S2 viene al lugar de X (sucesion
metonimica de sentidos), y esta sucesion metonimica de sentidos, va al lugar de Si
(sucesion metonimica de identificaciones), no hay posibilidad de que la operacién de
separacion se produzca, y por ende desaparece el losange, ocasionandose como
consecuencia de esto, una deriva metonimica que no encuentra punto de anclaje al no
producirse la inscripcion de la falta, quedando entonces en esta deriva debido a una
falta de inscripcién, y por lo tanto la puntuacion queda diferida. Entonces podriamos
graficarlo asi:

(=]
Ry

Lo cual nos llevaria a la formula que sitla dos clases después que podemos verla
como especifica de la holofrase para lo psicosomatico:

X A s
0. 5.8 s" s" . S(i(a.a"a".)
s
Cierro paréntesis.

Entonces, que la puntuacion quede diferida es lo que plantea la cadena circular
haciendo que sus elementos se transformen en su conjunto del siguiente modo: Si

38

O.s 58" 8" . S{fa a.a”a" ..}




(sucesion metonimica de identificaciones) funciona como un término de X, es decir,
como un término de la sucesion metonimica de sentidos, y a su vez, Sz, al quedar
ubicado en X (la sucesion metonimica de sentidos), no hay separacién entre ambos, por
lo tanto, son equivalentes. Esto plantea que sin la posibilidad de la inscripcion de la
falta lo que se ubica es la falta de inscripcion, lo cual lleva no solo a situar que no opera
el intervalo (las operaciones que el intervalo plantea), sino que fundamentalmente se
pierde la funcion de operacion de los tiempos logicos y de la anticipacion-retroaccion,
es decir, hacer que el primer significante Si1 se constituya como tal sobre el fondo de
ausencia del segundo Sz, y viceversa. Con lo cual, al quedar la sucesion metonimica de
identificaciones en el mismo lugar de la sucesién metonimica de sentidos, no se puede
inscribir legalmente qué significante es primero y cual es segundo, por eso Lacan va a
plantear que si queremos “aprehender donde se encuentra la funcion del sujeto en esta
articulacion significante, debemos operar con dos, porque no es mas que a partir de dos
significantes, —voy a decirlo asi—, que se le puede acorralar en la alienacion. En cuanto
hay tres, el movimiento deviene circular: al pasar del segundo al tercero, regresa al
primero, pero no desde el segundo.””, y en este sentido, al no constituirse el intervalo la
constitucion del sujeto se ve absolutamente modificado ya que estd impedido que un
significante represente al sujeto para otro significante, y al quedar alterada la funcion de
representacion del sujeto, la elision del mismo queda suspendida. No tenemos entonces
un sujeto elidido, y por ende no hay sujeto supuesto.

En este sentido, la holofrase impide no solo la suposicion de sujeto sino que ademas
no es posible que el sujeto ocupe lugares distintos. Siguiendo esta linea de pensamiento,
podemos afirmar que cuando Lacan dice que “en la medida en que no hay intervalo
entre S1y S2, donde el primer par de significantes se solidifica, “se holofrasea”, —lo voy
a decir asi— que tenemos toda una serie de casos en los que ain podemos demostrar que
el sujeto no ocupara el mismo lugar.”’® En esto nos encontramos con una contradiccion
respecto de lo que acaba de fundamentar anteriormente cuando afirma que Unicamente
un significante representa a un sujeto para otro significante cuando hay dos y no tres.

Eidelsztein, quiere salvar la contradiccién en la que cae Lacan cuando Lacan afirma
al mismo tiempo a la holofrase como ausencia de intervalo entre S1y Sz, y a su vez, la
presenta como modelo que da lugar a toda una serie de casos distintos en los cuales el
sujeto ocupa diferentes posiciones. Para salvar esta contradiccion Eidelsztein dice que:
“tal como la tabla y su descripcion permiten concluir [se refiere a este modelo grafico
que Lacan dibuja para la holofrase que graficamos mas arriba], no significa que los
términos de la cadena holofraseada se conviertan todos en uno solo, sino que, no
habiendo intervalo, pero como consecuencia de la falta de limite, no se puede establecer
a ciencia cierta [no se escribe legalmente] cual es primero y cudl es segundo. Por tal
motivo, la estructura se ve completamente transformada. Esta relacion, al no estar
sometida al limite, impide que el significante opere normalmente en la representacion
del sujeto.””” Este punto es central porque si como sostiene Eidelsztein “impide que el
significante opere normalmente —si entendemos que normalmente se refiere a que las
operaciones de alienacidn-separacion no se establecen en la holofrase, y la falta no se
inscribe—, entonces nos encontrariamos con un sujeto no elidido ya que Lacan establece

7 Jacques Lacan, lbidem, p. 130.
76 Jacques Lacan, lbidem, p. 131.
7 Alfredo Eidelsztein, capitulo 2 “El objeto a y el intervalo: una clinica “mas alla del padre” punto f,
“Extraccion del objeto a: Intervalo y holofrase ”, “Las estructuras clinicas a partir de Lacan. VVolumen I,
Intervalo y holofrase, locura, psicosis psicosomatica y debilidad mental™, editorial Letra Viva, 2° edicidn,
Buenos Aires 2008, p. 75.

39




que para gque esta operacion tenga lugar es condicion necesaria que los significantes
sean dos y no tres. Pero Eidelsztein avanza un paso méas dando el siguiente ejemplo:
“Asi, por ejemplo, en el decir o dicho esquizofrénico [no son sinGnimos como sostiene
Eidelsztein], se puede afirmar que opera porque el sujeto hablante queda entre X y S1,
pero no hay ley que impida que el intervalo se deslice sin limites en la metonimia. La
principal consecuencia de este funcionamiento es que imposibilita el desarrollo
adecuado a la norma de la sustitucion metaférica, ya que, como la metafora es la
sustitucion de un término al lugar que otro tienen en la cadena, si tal lugar se desliza
metonimicamente, la metafora se ve profundamente alterada.”’® Hay aqui un error
central en el planteo, el intervalo no se desliza, el deslizamiento significante sin anclaje
se debe a que no hay comunidad topologica entre pulsion y lengua, en consecuencia no
hay punto de capiton ni operacion de la metafora paterna. Ademas, si no hay intervalo,
falta la inscripcion de la falta, el sujeto no puede quedar representado entre S1 'y Sz, por
eso, Lacan pone una X en el lugar del sujeto indiviso, porque para que esto suceda de
acuerdo a la logica que establece Eidelsztein, X se localizaria entre S2 y Si, pero
situando paradojalmente que en la ausencia de intervalo se interpone algo que
“simboliza” esta ausencia. Siguiendo esta idea, el sujeto indiviso (X) queda
simbolizando el intervalo ausente, es decir, lo anula y produce un problema matematico
de deriva ad infinitum porque estaria simbolizando el intervalo ausente como la falta de
intervalo entre el S1y el S2 que —como decia Faig en otro contexto y volviendo a las
referencias iniciales respecto de las tres imposibilidades—, “(seria lo mismo que
aprehender al sujeto, obtendria al sujeto como sujeto absoluto o tendria la verdadera
identidad del sujeto)”’®, porque el sujeto esta situado ac4, en el intervalo, si yo le asigno
un Sz al intervalo mismo, produzco dos agujeros mas, dos nuevos agujeros, la relacion
entreel Styel Ss3,yel S2y el Ss.

Entonces tendriamos lo siguiente:

En la formulacion del intervalo, un significante representa a un sujeto para otro
significante:

Si/l S2
S1/lSsllS2

“Si simbolizo el intervalo produzco una fuga al infinito. Entonces, para “simbolizar”
o situar el intervalo marcamos un agujero, el agujero falico; si aca hay un agujero, no
reproduzco el problema:
Si1/lS2
()

Puede ser que no lo resuelva, pero al menos no lo lanzo al infinito. Lo arreglo o no lo
arreglo, pero no lo postergo.”® Entonces, o bien hay intervalo y para situarlo como tal,
el agujero falico lo marca, o bien como se sigue del planteo de Eidelsztein, tenemos la X
que viene al lugar del sujeto no barrado y “simboliza” la ausencia de intervalo
paradojicamente creando dos agujeros mas, y por ende, produciendo una deriva al
infinito:

Sa//X// s

8 Alfredo Eidelsztein, Ibidem, pp. 75-76.

8 Carlos Faig, Clase 3 La transferencia, “Seminario ¢Qué es la sexualidad? y ¢Qué es el Psicoanalisis?,
http://www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, octubre 2014, p. 63.

8 Carlos Faig, Ibidem, p. 63.

40



http://www.lecturasclinicas.com.ar/

En el planteo que establece Eidelsztein, al ubicar al sujeto indiviso en el lugar de la X
entre S2 y S1, y al mismo tiempo sostener tres elementos, estd ubicando al sujeto como
significante de la falta de significante, entonces produce un problema matematico,
porque, “si yo digo: es el significante de la falta de significante, la falta de significante
es el intervalo de la cadena, entonces pongo un significante en el intervalo.

Insisto, si pongo un significante en el intervalo estoy en un problema matematico,
ligo con una serie que va a reproducirse infinitamente.

Otra solucion en Lacan es el tema de los transfinitos que esta en L ‘etourdit, donde la
infinitizacion de la cadena significante va a dar con un Aleph, hay un transfinito impar
de la demanda, dice Lacan. Ahora, el otro paso es que para situar esto, tengo que apelar
a la letra, o sea tengo que tener distinguido el significante de la falta del Otro, del Falo,
y en gran parte es el tema del seminario XVIII, porque Lacan ve que los alumnos se
confunden ahi y vuelve sobre el tema de la carta robada y sobre el desarrollo de la letra,
distingue los dos términos y los arma, de otra manera.

Lo que hay que pensar es que el Falo es un significante, pero es un significante como
agujero, es un agujero significante, no tiene materia, es una falta, es una especie de
desgarrdn, se lo imaginariza por el lado de la ¢ pero lo otro es un agujero.”!

La x al simbolizar la falta de separacion intervalar, no es un significante como
agujero, sino que simboliza la falta misma de intervalo, la falta misma de agujero, por
tanto, adquiere la funcién de un significante que simboliza la ausencia de intervalo,
simboliza el agujero faltante, llevando a la paradoja que acabo de plantear. ¢Se entiende
el problema que esto plantea si justifico la existencia de la holofrase y al mismo tiempo
ubico la existencia de un sujeto?

En la clase del 3 de junio de 1964, previo a la formulacion del concepto de holofrase,
Lacan aclara que: “lo psicosomatico, es algo que no es un significante, pero aun asi,
cuando uno llega a eso, es en la medida donde el asunto de la induccion significante a
nivel del sujeto ocurrié de una manera que no pone en juego la dgdvioic [aphanisis]
del sujeto, es ahi, que lo psicosomatico es concebible.

Dicho de otro modo, en la pequefia labor de la que anteriormente hablaba, y donde
ustedes pueden calcular el grado de palabreria, hacemos esta pequefia observacion que
pretende refutar, no a mi —gracias a Dios—, yo no soy el cuestionado, sino lo que hablan
en mi nombre, que afirman que el deseo no es representativo de la necesidad.
Efectivamente, es algo absolutamente esencial, porque es en la medida donde una
necesidad viene a estar comprometida en esta funcidén, porque en ese lugar la
Vorstellungsreprasentanz, puede algo que limitard mucho, por supuesto, nuestro juego
interpretativo, debido a que el sujeto en tanto apavioig (aphénisis), no esta involucrado.
Sélo en la medida en que una necesidad llegue a estar involucrada en la funcién del
deseo quizas podra concebirse que la psicosomatica sea algo mas que este simple
palabrerio que consiste en decir que todo lo que sucede en lo somatico tiene un
sustituto o revestimiento [doublure] psiquico.

Lo sabemos desde hace mucho, si hablamos de psicosomatico, es en la medida en
que alli debe intervenir el deseo; en tanto que aqui se conserva el eslabén deseo [le
chainon désir], aunque no podamos mas tener en cuenta la funcion de dgavioig
[aphanisis] del sujeto.”®?

81 Carlos Faig, Ibidem, pp. 63-64.
82 Jacques Lacan, Legon 17 03 juin 1964, “Séminarie 11 Fondements de la psychanalyse (1964),
Staferla, staferla.free.fr., p. 125.

41




“Quisiera hacerles sentir bien de qué se trata —ya que estoy en ese terreno—, en el
reflejo condicionado en lo que respecta a la experiencia pavloviana no se ha subrayado
lo suficiente, que ella solo es posible en la medida en que el ejercicio de una funcion, de
una funcion bioldgica, es decir, de aquello que podemos relacionar con la funcién
unificadora, totalizante de la necesidad, que es por eso, demostrable, a saber, [que se
puede desarmar] porque en ella interviene méas de un érgano. Si ustedes hicieron salivar
a vuestro perro a la vista de un trozo de carne, lo que interesa a partir de eso, es cortar la
experiencia justo en la secrecion de saliva, y de lo que se trata es de mostrar que la
secrecion puede articularse con algo que funciona como significante, puesto que esta
hecho por el experimentador. Dicho de otro modo, el Otro esta ahi presente. Pero en
cuanto al presunto psiquismo del pobre animal, la experiencia no demuestra
absolutamente nada. Incluso los presuntos efectos de neurosis que se obtienen, no son
efectos de neurosis, por la sencilla razén de que no son analizables por medio de la
palabra. Producir cosas, es sumamente interesante, pero ustedes saben muy bien que el
interés primordial de estos reflejos condicionados consiste en hacernos saber qué puede
percibir el animal. Utilizamos el significante —que para el animal no es un significante,
pero que para funcionar como tal tiene que inscribirse en una diferencia— para
averiguar qué puede haber de diferencial en su perceptum, lo cual no quiere decir en
absoluto que, el animal sea su percipiens en el sentido subjetivo de la palabra. El interés
principal de estos reflejos condicionados es ver lo que el animal puede percibir, es decir,
de servirnos del significante que no es un significante para él, pero que puede funcionar
como significante que debe, sin embargo, inscribirse en una diferencia, para ver qué
diferencial es posible a nivel de su perceptum, lo que no podemos decir en absoluto que
vaya a ser el percipiens en el sentido subjetivo de la palabra.

El principal interés de estas experiencias estad en que nos permiten ver en el animal
cudl es el rango diferencial aqui a nivel de una percepcion, pero de una percepcion que
forzosamente, no tiene nada de una representacion, ya que en este caso no hay otro
sujeto aqui que el del experimentador. Este asunto es ain mas extenso, interrogamos al
animal sobre nuestra propia percepcion. Esta forma de limitar las experiencias
pavlovianas, es, por otra parte, la manera de restituirles su enorme y verdadera
importancia.

¢ Cuales son sus beneficios cientificos efectivos?

Son aquellos que ya he dicho y, por cierto, no se los utiliza efectivamente para nada
mas que €eso.

A fin de cuentas, el interés podria ser el de darse cuenta sin embargo de la pregunta
que plantea el hecho de que descubramos en el animal que estos significantes —que son
los nuestros, ya que como les dije, somos nosotros, los experimentadores, quienes los
desplegamos como percepcion— sin embargo, traducen entre si una suerte de
equivalencia que estd hecha para sefialar una pregunta —no digo que la resuelva
haciéndola— una suerte de equivalencia que esta hecha para permitirnos puntualizar la
cuestion, si puedo decir, del realismo del nimero de la que hablé anteriormente de una
forma completamente distinta, en el sentido donde lo tengo aqui, en el pizarron,
desglosado, y donde les muestro la pregunta que implica cualquier uso del niamero y
que hace que la aritmética es una ciencia que no ha sido afectada en absoluto, pero si,
literalmente detenida, tachada, barrada, por la intrusion de lo algebraico.

En otro sentido, el nimero interviene como frecuencia, como pura frecuencia, en eso
que podemos llamar, para poner las cosas en su lugar, la sefial pavloviana, en el sentido
que un animal condicionado a cien incitaciones visuales por segundo reacciona a cien
incitaciones auditivas por segundo.

42




Aqui, puede comenzar la indicacion de eso que en la experimentacion introduce una
nueva pregunta porque, ustedes sienten bien, que aun no se trata, por lo tanto, de algo a
lo que podamos darle un pleno status de significante, a no ser para nosotros, por
supuesto, que contamos las frecuencias.

Pero, al fin y al cabo, si el animal, sin ningun aprendizaje, pasa de la frecuencia cien
en un registro a la frecuencia cien en otro registro, eso quiza nos permita avanzar un
poco en lo que se refiere a la estructura propiamente perceptiva.”®

Nos encontramos en esta exposicion de Lacan una reflexion con cinco puntos
importantes.

1.- En primer lugar, Lacan plantea que, si bien lo psicosomatico no es un
significante, la induccion del significante actia en él sin que se ponga en juego e
independientemente, de la afanisis del sujeto.

2.- Esto lo lleva a situar que el deseo “no es presentativo” de la necesidad, es decir,
no sélo no la representa, sino que tampoco la presenta, tampoco la hace presente, y en
ese lugar —en el que el deseo no hace presente ni representa la necesidad, es decir, la
eclipsa, la oscurece, aunque no la anula, “porque en ese lugar la
Vorstellungsreprasentanz, puede algo que limitara mucho, por supuesto, nuestro juego
interpretativo, debido a que el sujeto en tanto dadavioig (aphanisis), no esta
involucrado.”® Es decir, que la pulsion pone limite, pero, a su vez, delimita el juego
interpretativo en tanto no hay afanisis del sujeto, y por tanto éste no queda implicado, es
decir, no es posible la interpretacion. En este punto establece que la operatoria si no es
via interpretacion sino respecto de la pulsion, se hace necesario localizar una necesidad
que llegue a estar implicada en el deseo del Otro, pero, interviene de un modo
particular: sin que ocurra la afénisis del sujeto; por esto mismo, lo psicosomatico no es
la réplica en los somatico de lo que sucede en lo psiquico. Esto refuta la idea de
conflicto.

3.- En tercer lugar, si el deseo interviene en lo psicosomatico sin la afanisis del
sujeto, ¢qué esta planteando? En este punto sitia Lacan una analogia con el reflejo
condicionado respecto de la experiencia pavloviana, pero, en el siguiente sentido. El
reflejo condicionado en la medida en que implica que puede desarmarse el ejercicio de
una funciéon bioldgica, al quedar ésta, relacionada con la funcion unificadora,
totalizante de la necesidad. Y dice Lacan que esto es posible porque en ella interviene
mas de un 6rgano; el 6rgano bioldgico, el érgano significante y la libido como 6rgano.
El ejemplo que él da, es el de la salivacion del perro ante el trozo de carne, y cémo el
punto central de la experiencia, consiste en que, si hacemos salivar al perro “a la vista
de un trozo de carne, lo que interesa a partir de eso, es cortar la experiencia justo en la
secrecion de saliva, y de lo que se trata es de mostrar que la secrecion puede articularse
con algo que funciona como significante, puesto que esta hecho por el experimentador.
Dicho de otro modo, el Otro esta ahi presente.”®® No s6lo esta presente, sino que se
presenta en el impedimento de la afanisis del sujeto, a través del corte de la experiencia
en el funcionamiento de la necesidad con el significante “hecho por el experimentador”.
Aqui queda sustituido el saber supuesto por la episteme que incide y se instila en el
organismo.

4.- ¢De qué manera incide en el organismo la constitucion de un reflejo
condicionado? Lacan responde que el principal interés “de estos reflejos condicionados

8 Jacques Lacan, lbidem, pp. 125-126.
8 Jacques Lacan, lbidem, p. 125.
8 Jacques Lacan, lbidem, pp. 125-126.
43




es ver lo que el animal puede percibir, es decir, de servirnos del significante que no es
un significante para él, pero que puede funcionar como significante que debe, sin
embargo, inscribirse en una diferencia, para ver qué diferencial es posible a nivel de su
perceptum, lo que no podemos decir en absoluto que vaya a ser el percipiens en el
sentido subjetivo de la palabra.

El principal interés de estas experiencias est en que nos permiten ver en el animal
cual es el rango diferencial aqui a nivel de una percepcion, pero de una percepcion que
forzosamente, nada tiene de representacion, ya que en este caso no hay otro sujeto aqui
que el del experimentador.”8®

Dos cosas. En primer lugar la falta de afanisis del sujeto ubica la division como corte
producido por el significante —hecho por el experimentador—, entre el perceptum vy el
percipiens, y este corte incide de tal manera en el organismo que, al producirse lo
psicosomatico, —esto no es significante para el organismo, para la persona unificada,
congelada con el organismo (esto es lo congelado, lo gelificado) porque, para funcionar
como significante tiene que inscribirse en una diferencia para “averiguar qué puede
haber de diferencial en su perceptum—, pero, el asunto es, que la persona unificada con
su organismo no es su percipiens en el sentido subjetivo, es decir, se borré aqui la
distancia aqui entre presencia y representacion. Decir que se borrd aqui la distancia
aqui entre presencia y representacion nos lleva a pensar qué relacién se establece con el
espejo y el cuadro, y entre el espejo y el cuadro.

Cuando la imagen que aparece en el espacio virtual del espejo me representa, esa
imagen la reconozco como propia. Este reconocer la imagen como propia, en el sentido
de que me representa, indica una distancia entre la presencia de este lado y la
representacion que se establece en el espacio virtual, entonces esta distancia se
establece y establece, algo que se presenta y algo que se representa. Es decir, que, al
establecerse, fundarse, e instaurarse, una distancia entre algo que se presenta y algo que
se representa, se inaugura a su vez, una diferencia en este algo que se presenta y el
representante que se produce efecto de esta presencia. Quiero decir, que efecto de esta
presencia, en la presencia misma, se genera el representante de la representacion que el
espejo refleja e instala en el espacio virtual. Fukelman pensaba esta diferencia entre
representante y representacion en torno a la diferencia entre el “es” copulativoy el “es”
ontico. En el primero, estamos en el terreno de la representacion, en cambio en el
segundo, nos encontramos frente a la presencia. El explicaba que, si estamos frente a un
cuadro que representa el padre de la patria, —estando en Colombia, se referia a Bolivar—,
y lo rompo, podria ser castigado porque ataqué un simbolo de la patria. Dicho de otro
modo, ese hecho dice que la representacion no representa solamente, sino que, ese
cuadro es Bolivar. Por eso, “este ‘es’, para esto, no es un ‘es’ copulativo, [...] es un “es”
ontico. Este cuadro “es” Bolivar, si yo lo rompo se me puede castigar, no porque he
atentado contra la representacion de Bolivar, sino contra Bolivar. El espejo, [el] “dentro
de”, ubicado con relacion al discurso, al lenguaje, plantea un “no es” aquello que esta
del lado de aca del espejo. El espejo representa algo, y en tanto en el espejo se
representa algo, esto que se representa “no es” lo que esta del lado de aca del espejo.
Hasta ac& nos situamos todos. Esto no quiere decir que no podamos sentir -y se ha
escrito al respecto— que del lado de aca pasamos al lado de alla.

Desde Alicia en el Pais de las Maravillas, hasta las multiples versiones en las que una
pantalla de television nos lleva para el otro lado, para esto, ¢cual es el otro lado? EIl otro

% Jacques Lacan, lbidem, p. 126.
44




lado, es el lugar donde se unifica presencia y representacion, donde la representacion
se hace presente.”®’

“Pero si la imagen implica una filiacion, la presencia en la imagen implica una
filiacion incestuosa. Hablo de filiacion incestuosa con relacion a lo que puede aparecer
como lo siniestro, lo abominable, con relacién a las imagenes. Quizas algo de esto
abominable se nos pueda hacer aprensible si pensamos en los poderes supuestos de los
retratos.” 8, tal como es en este caso en el cual Bolivar, es Bolivar.

“Podemos agregar algo que quisiera presentarlo asi; imaginen —no es tan sencillo, ya
se van a dar cuenta—, un retrato de un retrato.

jAtencion!, no digo un retrato de lo que representa un retrato, digo, retrato de retrato.
Retrato de retrato, seria una suerte de autorretrato de retrato que se cierra sobre si
mismo, y éste es el punto de lo abominable.

iGuay!, del que cae bajo el retrato que se cierra sobre si mismo, porque quien cayera
bajo esta suerte de autorretrato, quedaria preso.”

“En la clinica habitual, nosotros nos encontramos con una clinica de la
representacion. Hay situaciones, sin embargo, que plantean esto de la presencia en la
clinica de un modo dramatico; hay situaciones en las que esto se puede plantear de un
modo no tan dramético. Con relacién a la psicosis es clasico plantear algo del orden de
la presencia, no de la representacion. Asimismo, con respecto a la angustia —la angustia
no es representacion de angustia—, es angustia en presente, lo que no quiere decir que no
puede derivar esta angustia, que no pueda trabajarse sobre esta angustia, pero este
trabajo lo que va a llevar es al campo de la representacion, no al campo de la presencia.
7% 'y hay un tercer caso, —que comentabamos anteriormente— que es el del dolor,
cuando el dolor se hace presente. Y como no hay “me duele” sin espejo, “el espejo
funciona en este sentido como mediacion, es imagen, —decimos—, no es presencia, es
representacion, lo cual no excluye, al contrario, que tengamos en cuenta la importancia
del espejo.”®*

Alguien podria consultarme por un problema, y yo podria darle varias soluciones
I6gicas sobre como resolver o solucionar ese problema, y esta persona decir jfantastico!,
iqué bien!, jgenial!; con respecto a lo que estoy diciendo, esto no agrega ni resta nada a
que sea correcto o incorrecto, pero con respecto a como me siento yo, se produce un
cambio respecto de las soluciones imaginarias de cdmo estan conformadas en mi.

El ejemplo es atinente a la necesidad de establecer y mantener ciertos modelos de
relaciones imaginarias, porque cuando estas relaciones imaginarias se homogeneizan
con la presencia, se constituye una imagen presencia que no representa, es decir, el
espacio virtual y el real se unifican y lo que ocurre del lado de la imagen no incide
respecto de lo que ocurre de este lado del espejo.

Hay una experiencia bastante conocida que es la deprivacion sensorial externa. En
esta experiencia, se llega a un estado alucinatorio efecto de la desconexion sensorial que
lleva a que la presencia e imagen se homogeneicen. En esta homogeneizacion no hay
otro, y por ende el yo desaparece. A proposito de esto, Fukelman nos ensefia, que esta

87 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 84.

8 Jorge Fukelman, La estructura del sujeto en la infancia - Trazo y dibujo Conferencia del 5 de octubre
de 1995, Notas de Lectura, http://www.lecturasclinicas.com.ar, material de circulacién interna, Buenos
Aires 2013, pp. 293-294, (material de circulacién interna).

8 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 294.

% Jorge Fukelman, OCTAVA CONFERENCIA, septiembre 1 de 1996, Seminario: Ponerse en juego,
http://www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires 2014, pp. 83-84, (material de circulacion interna).

% Jorge Fukelman, lbidem, p. 84.

45



http://www.lecturasclinicas.com.ar/
http://www.lecturasclinicas.com.ar/

experiencia nos plantea la siguiente pregunta: ;con quién puedo compartir esto? “Si yo
no puedo compartir esto con nadie y no lo puedo sostener desde algo que yo quiero
porque, por ejemplo, yo podria decir: jYo quiero ser la excepcion!, y la excepcion no se
comparte. Pero, si yo lo sostengo, que quiero ser la excepcion, tengo chance, pero si yo
quedo ubicado en una situacion que no puedo compartir de ningin modo, en una
situacion absolutamente excepcional, esa situacion me ubica en un profundo conflicto
en tanto el lugar de la excepcion es el lugar del padre. Entonces, si yo estoy ubicado en
el lugar de la excepcion yo me quedo sin relaciones imaginarias, sin pares, sin padre,
sin linaje. (Cémo me las arreglo ahi? A propoésito de como me las arreglo ahi, es que
puede aparecer la psicosis.”%, pero también, se podrian plantear otras situaciones como
las de la angustia o el dolor. En estas situaciones en las que la mediacion especular
parece anularse, quiero decir, una situacion en la que no hubiera ninguna distancia, es
decir, que representante y representado se asimilaran, seria una situacion de repeticion
lograda, porque representante y representado es lo que podriamos plantear con
respecto a que: “el significante representa a un sujeto en relacion a otro significante”.
La mediacion, la distancia, esto es, la pérdida del objeto; es lo que posibilita que no
haya un “es” dntico entre representante y representado.”

Entonces, si la mediacion, la distancia, la pérdida del objeto es aquello que da la
posibilidad de no estar con relacién al ser dntico entre representante y representado,
“el significante, ahora, planteado como testimonio de aquello que se dice efectivamente
es lo que podemos plantear como el simbolo agujereando el cuerpo. Es ahi donde
podemos ubicar toda la escena.”® Y, este “ubicar toda la escena”, nos permite dar un
marco y enmarcar aquello que se planteaba como ilimitado y sin bordes, a partir de la
pérdida de objeto que constituye y sostiene a la escena fantasmatica como tal, ya que, si
el objeto se presentifica en la escena, el fantasma se disuelve y nos encontramos en
diversas situaciones en que representante y representacion tienden a unificarse.

Pero, como dice Lacan el asunto es mucho mas amplio y extenso ya que
“interrogamos al animal sobre nuestra propia percepcion”®. Interrogacion que lleva a
situar la cuestién del marco en términos del limite, el borde y la frontera (sobre este
punto volveremos en nuestros quinto y sexto encuentros), pero al mismo tiempo
también, la unificacion entre persona y organismo y la percepcion extranjera en el
campo del Otro.

5.- Lacan dice: “A fin de cuentas, el interés podria ser el de darse cuenta, sin
embargo, de la pregunta que plantea el hecho de que descubramos en el animal que
estos significantes —que son los nuestros, ya que como les dije, somos nosotros, los
experimentadores, quienes los desplegamos como percepcion— sin embargo, traducen
entre si una suerte de equivalencia que esta hecha para sefialar una pregunta —no digo
que la resuelva haciéndola— una suerte de equivalencia que esta hecha para permitirnos
puntualizar la cuestion, si puedo decir, del realismo del nimero de la que hablé
anteriormente de una forma completamente distinta, en el sentido donde lo tengo aqui,
en el pizarron, desglosado, y donde les muestro la pregunta que implica cualquier uso

%2 Jorge Fukelman, CUARTA CONFERENCIA, agosto 31 de 1996, Seminario: Ponerse en juego,
http://lwww.lecturasclinicas.com.ar, material de circulacion interna, Buenos Aires 2014, p. 50.
% Jorge Fukelman, OCTAVA CONFERENCIA, septiembre 1 de 1996, Seminario: Ponerse en juego,
http://www.lecturasclinicas.com.ar, material de circulacién interna, Buenos Aires 2014, pp. 84-85.
% Jorge Fukelman, Representacion y Represion, Conferencia en el marco del ciclo de “Clinica con nifios”
organizado por el Dr. Alejandro Varela en Propuesta Psicoanalitica Sur (PPS), en el afio 1992, “Textos
cautivos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar, material de circulacion interna, Buenos Aires 2022, p. 41.
% Jacques Lacan, lbidem, p. 126.

46



http://www.lecturasclinicas.com.ar/
http://www.lecturasclinicas.com.ar/
http://www.lecturasclinicas.com.ar/

del numero y que hace que la aritmética es una ciencia que no ha sido afectada en
absoluto, pero si, literalmente detenida, tachada, barrada, por la intrusion de lo
algebraico.

En otro sentido, el nimero interviene como frecuencia, como pura frecuencia, en eso
que podemos llamar, para poner las cosas en su lugar, la sefial pavloviana, en el sentido
que un animal condicionado a cien incitaciones visuales por segundo reacciona a cien
incitaciones auditivas por segundo.

Aqui, puede comenzar la indicacion de eso que en la experimentacion introduce una
nueva pregunta porque, ustedes sienten bien, que aun no se trata, por lo tanto, de algo a
lo que podamos darle un pleno status de significante, a no ser para nosotros, por
supuesto, que contamos las frecuencias.

Pero, al fin y al cabo, si el animal, sin ningin aprendizaje, pasa de la frecuencia cien
en un registro a la frecuencia cien en otro registro, eso quiza nos permita avanzar un
poco en lo que se refiere a la estructura propiamente perceptiva.”

El punto principal aqui se centraliza, en torno al descubrir, hallar, y desocultar, que
para el animal —o, la persona unificada con el organismo—, los significantes que nosotros
desplegamos, en tanto experimentadores —es decir, en tanto en nosotros se sustituye,
queda sustituido el saber supuesto por la episteme—, los desplegamos como percepcion
revelando entre si una especie de equivalencia entre la percepcién de nuestro lado y la
percepcion del otro lado. Abordar esta equivalencia implica situar una representacion
que adquiere dimension de presencia.

Un corolario que podemos extraer de esto es que si estos significantes “ocultos,
camuflados” quedan de nuestro lado, porque son los nuestros, en tanto que
experimentadores desplegamos como percepcion; entonces, la unificacion producida
residira en poder reubicar la relacion percepcion-conciencia del otro lado que toma la
forma de mimetismo.®” Reubicar esta relacion implica lo que desarrollamos en el punto
anterior respecto del espejo en la constitucion, reconstitucion del imaginario, de las
relaciones entre la imagen, el cuerpo y el sujeto. Lacan ensefia aqui, que hay una
equivalencia entre estos significantes —que son los nuestros—, que los desplegamos como
percepcion, y el realismo del nimero. Es decir, aqui se produce una equivalencia entre
la funcién del “realismo del namero”, esto es, como el ndamero toca el cuerpo, el
significante —que son los nuestros—y la percepcion®. Abro paréntesis. Para dimensionar

% Jacques Lacan, Ibidem, p. 126.

9 Cf. Omar Fernandez, Quinta, Sexta y Séptima Conferencias del presente Seminario.

% Cuando digo, como el niimero toca el cuerpo, el significante —que son los nuestros— y la percepcion,
me estoy refiriendo —al menos en uno de sus aspectos—, a la diferencia entre lo que Lacan desarrolla aqui
respecto del animal o, de la persona unificada con el organismo, respecto de aquello que nos hace
semejantes que se encuentra con relacion a aquello que nos falta, siendo que, esto que nos falta, no
corresponde a la imagen que del otro lado nos han provisto sino a aquello que le falta a la imagen del
espejo.

En el abrazo sexual, en el Uno que se pone en juego, ese Uno, nos presenta la ilusion de unidad, es decir,
aquello que la funcidn parental provee: la unién en una imagen sin fisuras.

Con relacion a ese Uno que podria cerrar esa unidad, falta algo que no corresponde a la imagen que, del
otro lado, nuestros padres nos han provisto, pero, con relacion a ese Uno que nos provee esa ilusion de
unidad provista por la imagen que nos han entregado, en la cual nos han alojado, algo esta en falta. Lo
que a cada uno le falta con relacién a ese Uno, se comienza a recortar en lo que cada sujeto marca con su
decir en el Otro, esto es, que cuando escuchamos a alguien nos encontramos con que en ese decir se va y
esta recortando eso que falta: lo que faltaria para que Ileguemos a ser Uno y el mismo. A su vez, no sélo
no somos Uno y el mismo con el otro, sino que tampoco lo somos respecto de nosotros mismos. Nuestra
identidad con nosotros mismos presenta una exclusién: estamos excluidos radicalmente de una identidad
€oNn nosotros mismas, por eso, vamos a buscar un reencuentro con esta identidad perdida en otros lugares,

47




la funcién del realismo del nimero, que Lacan propone, voy a dar una vuelta por un
texto de Carlos Faig, El nifio débil, brotado y con una Ulcera perforada. En este texto
Faig explica que Lacan en la Conferencia de Ginebra argumenta que con relacién: ““al
significante, la lesion psicosomética es equivalente al nimero con respecto al lenguaje:
se puede nombrar un namero, pero este existe independientemente del nombre que tiene
en la lengua’. La cifra, entonces, es la lesion psicosomaética. [...], esta comparacion
aisla el fendmeno psicosomatico, lo independiza del lenguaje. Entonces, efectivamente,
el sujeto podria cambiar de posicion, podriamos incluso hablar de estructuras distintas,
porque el nimero se dice en el lenguaje, pero la cifra, real, es ajena. El significante que
se holofrasea no compromete al significante, es abducido por la cifra, pero conserva su
independencia.”®® En esto Gltimo nos encontramos con un impasse y una solucion a la
vez; si hablamos de significante holofraseado con independencia del lenguaje, no
podria transferencialmente ser metabolizado, pero, si hablamos de la equivalencia entre
lesion psicosomatica y cifra, —a diferencia del nimero que se puede nombrar pero que
el lenguaje no puede decir nada de él, esto es, que el nimero se nombra en el lenguaje,
pero no se dice en el lenguaje, por eso, se independiza del lenguaje—, podemos encontrar
un cambio de registro y una posibilidad de operar transferencialmente. Para esto, es
necesario hacer una precision del concepto de numero, cifra y de lo cifrado. Si el
nimero es un concepto  matematico que queda definido como

en el amor, en lo social, en las instituciones, etc. Somos en este sentido, extranjeros y extrafios a nosotros
mismos en tanto y en cuanto nos constituimos en un lugar del que somos excluidos; venimos al lugar de
una falta en el origen, y desde este lugar tratamos de encontrar la unidad perdida. Por eso, esta exclusién
de la escena primaria es aquello que nos da libertad. Y, en esta libertad, podemos decir que el ndmero
toca el cuerpo, el significante y la percepcion, nos alcanza, nos hace cosquillas de manera distinta que al
perro de Pavlov. [Cf., Jorge Fukelman, La escena primariay la libertad, “Del Pictograma y otros textos”,
Lecturas Clinicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar» escritos, Buenos Aires, 2020, (Material de
circulacion interna].

Entonces, cuando establecemos una relacion con aquello que a través nuestro se va diciendo, -y subrayo
esto porque cuando hablamos, algo en nosotros se va diciendo, méas allad de nosotros, y a pesar de
nosotros—, cuando establecemos una relacion con aquello que a través nuestro se va diciendo —se entiende
gue es una relacion libidinal—, esto que se va diciendo, con las palabras que se van emitiendo, esto que
nosotros vamos diciendo, marca, delimita, circunscribe, localiza y recorta. El decir tiene una funcién de
marcar, delimitar, circunscribir, localizar y recortar, propia de la voz. Por eso, cuando hablamos, nos
empezamos a dar cuenta que marcamos, delimitamos, circunscribimos, localizamos y recortamos. Y esto
gue marca, delimita, circunscribe, localiza y recorta, se relacionara con lo que le falta a cada quien para
llegar al Uno con lo que recorta con su decir y en su decir. Esto es lo que nos constituye como sujetos: lo
que nos falta para ser Uno. Por eso, Fukelman sefialaba que lo sepamos o no, recortamos con relacién a
algo que se nos plantea con respecto a la satisfaccion. Recortamos con respecto a algo que se nos plantea
que es del orden de lo que clésicamente denominamos como el objeto de la pulsién. Cuando digo, con
relacion “a algo que se nos plantea”, estoy ubicando dos dimensiones, por un lado, aquello que del Otro
lado nos plantea y aquello que de este lado se nos plantea respecto de lo que el otro lado nos plantea.
Como veran esto inscribe el orden de lo que Lacan denomind como esquizo.

En esto que nosotros podemos decir, y en lo cual puede marcarse, delimitarse, circunscribirse, localizarse
y recortarse, lo que falta para que seamos Uno, esto, nos hace cosquillas, nos toca, nos importa, nos
afecta. Nos hace cosquillas, nos toca, nos importa, y nos afecta, porque ahi esta interesada la imagen que
nos han ofrecido de nosotros mismos y que aparece en esto que decimos, pero que de alguna manera pone
en evidencia de que cuando hablamos, marcamos, delimitamos, circunscribimos, localizamos y
recortamos, y dejamos en evidencia que algo esta en falta para que lleguemos a la unidad de esa imagen.
[Cf., Jorge Fukelman, Conferencias Quinta y Séptima, “Seminario Ponerse en juego”, Cartagena de
Indias, agosto — septiembre 1996, Versidn critica, www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014,
(Material de circulacion interna)].

% Carlos Faig, El nifio débil, brotado y con una Glcera perforada, “Ensayos Ill. Freudianas, lacanianas y
otras”, Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires 2014, p. 26.

48




expresion de una cantidad con relacién a su unidad, la cifra es su representacion
escrita con guarismos, —por eso la cifra refiere a la escritura en que se usan signos,
guarismos o letras convencionales, y que solo puede comprenderse conociendo la
clave—, y lo cifrado, implica transcribir en guarismos, letras o simbolos, de acuerdo con
una clave, un mensaje o texto cuyo contenido se quiere proteger. Desde esta perspectiva
es posible establecer una relacion entre el nimero que se nombra en el lenguaje pero
que se independiza de él, la cifra que escribe al nimero y lo cifrado, que permite leer la
clave de lo escrito en y por la cifra.

Hay un notable ejemplo referido a este punto que Héctor Becerra sefiala en su libro
¢Otro Psicoandlisis? Los interrogantes del fendmeno psicosoméatico y algunas
respuestas’®; alli él recurre al famoso cuento borgiano El jardin de los senderos que se
bifurcan!®® para referir y ejemplificar aquello que Lacan nombra como nimero en la
Conferencia de Ginebra para figurar a la falla epistemo-somatica en la que el dolor de
la personal® —efecto de la incidencia de la falla en el cuerpo como organismo— queda
escindida del sujeto. Nos encontramos entonces con la elision constitutiva del lado del
sujeto, por un lado, y una escisién del lado de la persona entre su dolor, el lenguaje y el
campo de las representaciones por otro lado; es decir, nos encontramos con un espejo
que queda suspendido en tanto y en cuanto, como no hay me duele sin espejo, este dolor
que se situa la falla epistemo-somatica es un dolor en el cual el “me” se encuentra en
suspenso.

Ahora bien, volviendo al cuento Borgiano, él escribe en el argumento de este relato
que se trata de un espia chino que ejecuta un plan sutil con el objeto de servir y cumplir
el objetivo que esta destinado a realizar para Alemania. Borges nos refiere que, como el
espia chino adivinaba que el jefe tenia en poco a los de su raza, a los innumerables
antepasados que confluian en él, él queria (necesitaba) probarle que un amarillo podia
salvar a sus ejércitos. El espia toma un tren con el objeto de llegar a la residencia de
Stephen Albert a quien necesita asesinar. Una vez frente al hombre, se encuentra con
que éste ha investigado la vida de su bisabuelo Ts’ui Pén, funcionario, doctor en
astronomia, poeta y caligrafo quien habia renunciado a todo para componer un libro y
un laberinto. Stephen Albert sostiene que ambas cosas son una sola y la misma, y que el
laberinto que cre6 no estaba hecho de espacios sino de tiempos. La resolucion del
misterio, devuelve a Ts’ui Pén su estatuto de ilustre antepasado. Sin embargo, esto no

100 Héctor O. Becerra, 7. El aporte de los poetas, “;Otro Psicoanalisis? Los interrogantes del fenémeno
psicosomatico y algunas respuestas”, Raices ediciones, Argentina, 2023, pp. 31-33.

101 Jorge Luis Borges, El jardin de los senderos que se bifurcan, Ficciones (1944), “Obras Completas,
Tomo 1”7, Emecé editores S.A. Espafia 1984, pp. 457-464.

102 | a palabra persona, etimoldgicamente proviene del término etrusco Phersu, y del nombre mitolégico
de la diosa Perséfone, hija de Zeus y Démeter, que significaba méscara porque se las utilizaba en las
fiestas realizadas en honor a ella, tal como refiere llva Myriam Hoyos Castafieda en su libro El concepto
juridico de persona. Segun Boecio, la palabra latina persona se constituia como la traduccion del vocablo
Prosopon, que en griego clasico significaba méascara de teatro, y a su vez, sefiala como segunda acepcion
etimolégica que la misma palabra proviene de per-sonare, de hacer sonar la voz propia a través de la
mascara en el teatro.

Podemaos apreciar que en el origen etimoldgico de esta palabra se hace referencia en la mascara tanto a la
mirada como a la voz, es decir, a una mirada que dice y una voz que representa, en tanto y en cuanto la
persona la hace resonar en una escena en la que se representa y queda representado en el teatro (en la
escena sobre la escena del mundo). Esto derivaria en otro orden de cosas y extendiendo la comparacion, a
que la constitucién de la persona incluida en una escena en el mundo donde puede presentarse, implicaria
la extraccidn del espejo y por ende la constitucién de la dimensién de representacion, en tanto y en
cuanto, la distancia que se produce entre presencia y representacion implica una relacion con la imagen y
el lado de acé del espejo.

49




detiene al bisnieto para cumplir su destino: “He sido condenado a la horca.
Abominablemente he vencido: he comunicado a Berlin el secreto nombre de la ciudad
que deben atacar. [...] El jefe ha descifrado ese enigma. Sabe que mi problema era
indicar (a través del estrépito de la guerra) la ciudad que se Ilama Albert y que no hallé
otro medio que matar a una persona de ese nombre. No sabe (nadie puede saber) mi
innumerable contricion y cansancio.”%® Concluido el relato, Héctor Becerra sefiala que
Albert se torna “un nimero —en términos de lo que Lacan sostiene en la conferencia de
Ginebra— o un significante, en la medida en que el significado comienza a deslizarse
metonimicamente y deja de ser el apellido del sindlogo para pasar a ser el nombre de la
ciudad que los alemanes deben atacar.”'®* En este punto necesitamos hacer una
precision respecto de lo que escribe Héctor Becerra y sefialar que en Albert se produce
un cambio de registro cuando se torna un nimero o significante holofraseado a nivel
lingtistico (Albert, nombre del sinélogo y Albert, nombre de la ciudad que va a ser
atacada) y esto sucede en la medida en que el significado que comienza al deslizarse
metonimicamente queda suspendido entre uno y otro; asi Albert cambia de registro, se
independiza del lenguaje y adquiere estatuto de nimero. En esta operacién, el nombre
Albert pasa al registro significante como significante holofraseado en el sentido
linguistico y de ahi se independiza del lenguaje como nimero. En este cambio de
registro, se produce otro pasaje de nimero a cifra. Es decir, si como namero Albert de
Ser una persona pasa a ser un ndmero, en este pasaje de ser alguien a ser un uno,
nombre y significado quedan solidificados, el nombre deja de tener el valor de
designador rigido!®, y a su vez, pasa de ser un simbolo matematico Albert persona = 1,
a ser una cifra que escribe el nombre de Albert que designa una ciudad especifica:
Albert ciudad objetivo del ataque nazi. En esta operacion la cifra en cuanto a
representacion escrita con simbolos (Albert pasa a ser un simbolo escrito del nimero),
refiere a la escritura en la que se usan signos que en este caso refiere a la convencion
del lenguaje que permite que pueda comprenderse conociendo la clave; clave que
comparten el sujeto y el Otro, de modo tal que lo cifrado, queda transcripto en un
simbolo que toma el lugar del nombre propio (Albert), de acuerdo con una clave, un
mensaje 0 texto cuyo contenido se quiere proteger. Se produce entonces en el pasaje de
namero a la cifra y de la cifra al cifrado, un ciframiento que requiere del lenguaje como
clave de descifrado que lea en Albert (persona) Albert (ciudad).

Héctor Becerra sefiala que: “mientras el apellido adquiere una significacién para el
espia y su jefe, Albert permanece ignorante de que su apellido haya tomado un valor
simbolico y debe morir como una forma de cifrar un mensaje de guerra.”*%

Se nos presenta en esta historia una homologia estructural entre la forma que cambia
de registro el significante holofraseado en el plano lingtistico “Albert”, y la falla
epistemo-somatica en la que queda suspendida la distancia entre presencia y
representacion y, por esto mismo, no puede ser entendida por quien la padece ni ser
interpretada, al mismo tiempo que en el cifrado se presenta para el sujeto una relacion
de ignorancia respecto del valor de cifra que su nombre tiene para el Otro y la muerte
(lesion) en la que su cuerpo queda ubicado como organismo. Podemos concluir
entonces que el trabajo posible a realizar en la operacién analitica respecto del cambio
de registros consistiria en localizar la funcion del nimero en cuanto ubica y localiza

108 Jorge Luis Borges, Ibidem, p. 464.

104 Héctor O. Becerra, lbidem, p. 32.

105 Cf. Saul Kripke, ElI nombrar y la necesidad, Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de
Investigaciones Filosdficas, México, 2005.

106 Héctor O. Becerra, lbidem, pp. 32-33.

50




una posicion en la cadena filiatoria, de ahi la relacion entre identificaciones, apellido y
Nombre del padre; la funcion de la cifra en cuanto ubica la letra que puede leerse en lo
que la articulacién precedente escribe, y la funcién que toma lo cifrado que nos lleva a
ubicar la clave transferencial que permite la lectura de la operacion analitica en juego.

Cierro paréntesis.

Vuelvo al tema del realismo del nimero; en esta equivalencia que Lacan describe,
estd con relacion al pasaje de la aritmética al algebra, es decir, de los nimeros a las
letras. Pero, al mismo tiempo, este pasaje implica que la cuenta queda de nuestro lado, y
esa cuenta, propone un cambio de registro de “las incitaciones visuales” a las
“incitaciones auditivas”, y nos aclara que aqui tenemos, en esto, “la estructura
netamente perceptiva” ¢Qué nos estd diciendo con esto? Que, en la constitucion del
sujeto y su primer contacto con el corte, se produce con relacion a una imagen que dice
y una voz que representa, en este cambio de registros se produce la primera articulacién
entre lo real del ritmo y la letra, lo imaginario del campo de las representaciones y lo
simbdlico del significante en tanto representa a un sujeto para otro significante, lo cual
implica la caida del objeto a como letra y la articulacion entre cuerpo, imagen y
palabra. A esto podemos referirnos como a la estructura propiamente perceptiva.'’’

Dicho esto, vemos que Lacan en la clase siguiente presenta la siguiente formula de la
holofrase que contradice en parte lo que esta sosteniendo en esta respuesta:

R

0O.s, s, s". 5" __:sucesion de sentidos.
i(a a'. a". a".. . ) sucesion de identificaciones.

Por eso, se ve obligado dos clases después, el 17 de junio de 1964, a pasar de esta
primera formula de la holofrase para situar lo que aqui llama efecto psicosomatico a la
siguiente formula que aparece referida a la interpretacion, pero, que nos lleva a
reflexionar acerca de la holofrase en lo que en este seminario Lacan denomina como lo
psicosomatico o el efecto psicosomatico:

O.s.s.s". s" .. S((a.a"a".}))

En esta formalizacion se puede establecer la formula de la holofrase vinculada a lo
psicosomatico, presentando varias modificaciones respecto la formulacion original de la
holofrase. En primer lugar, desaparece el rombo y queda reemplazada por esta figura

197 Cf. Omar Fernandez, 2 Qué es un espejo?, TERCERA CONFERENCIA. EL JUEGO: EL ESPEJO
EN EL QUE UN SUJETO SE REFLEJA COMO NINO, “Seminario Lecturas clinicas de la operacién
analitica en la infancia™, http://www:.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires 2020, pp. 42-54.

51



http://www.lecturasclinicas.com.ar/

oblonga cerrada que lleva inscripto el matema “d(A)” (deseo del Otro). Reemplaza el
rombo que remitia a las operaciones de Alienacién y Separacion, por esta figura

oblonga:

que presenta las siguientes caracteristicas.

1.- No da cuenta de las operaciones de Alienacion-Separacion ya que las mismas no
se producen, es decir hay alienacién, pero no se produce la operacion de separacion por
lo tanto no hay afanisis del sujeto.

2.- Es una linea cerrada que da cuenta en principio del movimiento circular que se da
cuando hay tres elementos y no dos.

3.- El movimiento circular alude, a su vez, al movimiento pulsional respecto de la
zona erdgena, pero al mismo tiempo se diferencia porque al no producirse las
operaciones de Alienacion-Separacion, no hay sujeto y, por ende, zona erogena y
pulsion no quedan circunscriptas ni participan del mismo corte. Podriamos decir que, en
lugar de esto, Lacan inscribe, sin explicar el matema del deseo del Otro debajo de la
barra que parte en dibujo en dos zonas, la superior donde hay un vacio que se presenta
como un agujero, y la inferior donde queda inscripto el deseo del Otro, pero reprimido,
(debajo de la barra).

4.- Se presenta como una suerte de marco que delimita en el afuera la relacion entre
X'y S en la parte superior, y la relacion entre sucesion de sentidos (O. s, s, 8’7, 8°,...)
por sobre el S significante reprimido, y la sucesion de identificaciones (S (i (a’, a”’,
a’”’,...)), desligada del significante S puesto en la parte superior derecha. Esto lleva a
leer que frente a la desaparicion del espacio entre Si1 y S, el significante queda
independizado de la sucesion de identificaciones, en el lugar del S1, y a su vez, el
significante queda reprimido respecto de la sucesion de sentidos sin anclaje, en el lugar
del S2. Y, el tercer elemento X, que es indeterminado, se relaciona con el S con estas
dos caracteristicas, pero a su vez, relacionado con lo que se inscribe en el interior de
esta figura cerrada, el vacio, por un lado, y el deseo del Otro que queda reprimido, por
otro lado. El uso particular que hace de la barra en este esquema es relacional y de
represion.

5.- Esta figura oblonga enmarca el matema d(A) (deseo del Otro), que, a su vez, se
encuentra debajo de la barra. Este marco no es igual que el marco fantasmatico, sino
que tiene una analogia grafica con el cartouche de los jeroglificos egipcios, una de
cuyas funciones consistia en evitar una lectura equivoca del jeroglifico, delimitando
donde empezaba y terminaba el nombre. En este caso, delimitaria el deseo del Otro
haciéndolo presente, pero a su vez, reprimido y “en souffrance” en sufrimiento y a la
espera, —Lacan lo grafica debajo de la barra—, a pesar de que no se produce la operacion
de separacién ni afanisis del sujeto.

6.- Esta figura que viene al lugar del rombo, que no alcanza la dimension de matema,
sino que es analdgica, tiene la dimensidn de lo que mas adelante Lacan refiriéndose a la
falla epistemo-somatica en la conferencia en Ginebra (1975) sobre el Sintoma, va a
Ilamar cartucho (marbete), ambos sentidos referidos a la palabra cartouche, lleva al

52




tema del cilindro que contiene algo haciendo referencia al cuerpo como tubo, pero al
mismo tiempo el matiz de marbete en referencia a los jeroglificos egipcios que llevan a
poder leer lo que estd escrito como unidad de sentido cerrado, enmarcado. Desde esta
via hay una relacion enmarcada respecto del exterior, lo que queda enmarcado y
delimitado, tanto como lo que queda enmarcado y delimitado en el interior.

Estos seis puntos nos llevan a tres conclusiones. La primera es que en la lesion que
produce la falla epistemo-somatica sobre el cuerpo bioldgico se inscribe (en sufrimiento
y a la espera, “en souffrance”) el deseo del Otro respecto del cuerpo como agujero
cuando no puede articularse al fading del sujeto ya que la operacion de Separacion no
tiene lugar en la holofrase.

La segunda conclusién que se desprende de este nuevo esquema es la imposibilidad
de que la falla epistemo-somatica, pueda ser interpretada porque no hace sistema con el
lenguaje ya que se presenta como falla del significante (en el doble sentido del genitivo)
en tanto el significante falla y remite a una falla en él, indicado en la relacion que se
establece entre S-X-S, en este sentido, el deseo del Otro no se articula al fading del
sujeto, ya que no hay intervalo entre S1y Sz. Pero, en tanto hay Otro, del lado del Otro,
la cuenta se produce, y el juego interpretativo queda limitado en el lugar mismo de la
pulsion Vorstellungsreprasentanz.

Una tercera conclusion, estaria referida a la dimensién del ndmero, pero en dos
sentidos, el primero tomado respecto de la experiencia pavloviana en el hecho de que el
namero pase de un registro a otro, (de donde falla el significante a donde el significante
se relaciona con la falta), lo cual nos permita ir un poco mas lejos “en lo que se refiere a
la estructura propiamente perceptiva”®, La estructura propiamente perceptiva se refiere
a la relacion entre el perceptum y el percipiens. Si del lado del percipiens no hay sujeto,
pero se produce una unificacion con el perceptum como en el caso de los perros
pavlovianos, nos encontramos con que la distancia entre presencia y representacion
desaparecen, pero, no obstante, hay un cambio de registro respecto del namero. Este
cambio de registro inaugura la posibilidad de producir el corte entre ambos y
reestablecer esta distancia; corte que produciria nuevamente una comunidad topoldgica
entre pulsion y lengua, reestableciéndose la relaciéon pulsion-zona erégena como efecto
del mismo corte. El segundo sentido, tomado respecto de lo que va a decir Lacan
posteriormente en la conferencia de Ginebra sobre el Sintoma va a decir que “el cuerpo
se deja llevar a escribir algo del orden del nimero”%. Esta frase remite a dos aspectos,
el primero, refiere a todo el desarrollo sobre el rasgo unario, las identificaciones, la
huella y el significante —abordaremos algunos aspectos de esto en la septima reunion-,
el segundo, comprende el tema de la funcion del realismo del nimero que abordamos
anteriormente y, al mismo tiempo, en el cambio de registro mencionado, es posible
establecer el pasaje del niumero, a la cifra, de la cifra al ciframiento, y del ciframiento al
descifrado, es decir, el pasaje del namero al lenguaje, de modo tal que se articule con
los giros de la demanda. Una solucidn en Lacan respecto del tema del nimero que aqui
se presenta que permitiria trabajar en este cambio de registro —cambio de registro que
permite el movimiento de ndmero-cifra-ciframiento-descifrado, que mencionamos
respecto de la funcion del realismo del nimero—, el tema de los transfinitos que
podemos tomar de aquello que Lacan establece en L Etourdit, —no quiero desarrollar un

108 Jacques Lacan, Legon 17 03 juin 1964, “Séminarie 11 Fondements de la psychanalyse (1964)”,
Staferla, staferla.free.fr., p. 126.

109 Jacques Lacan, Conferencia en Ginebra sobre el sintoma, 4 de octubre de 1975, p. 40, edicion
bilinglie, traduccién y notas Ricardo Rodriguez Ponte, Escuela Freudiana de Buenos Aires (material de
circulacion interna).

53




anélisis de L Etourdit—, simplemente quiero sefialar tomando lo que Lacan establece en
este texto, que la infinitizacion de la cadena significante va a dar con un Aleph, es
decir, al completar los giros de la demanda sobre el agujero interior del toro se produce
un giro de mas, el impar de la demanda.’'® Este transfinito impar de la demanda,
llevaria a localizar una detencion en la infinitizacion y articular pulsion y lengua, con
lo cual “el analizante no termina méas que al hacer del objeto (a) el representante de la
representacion de su analista.”'!!. Esto explicaria porqué al trabajar transferencialmente
la operacion analitica tocaria aquello que se presenta como falla epistemo-somaética,
referida al orden del nimero y no de la holofrase tal como la plantea Lacan.

Lacan en la conferencia en Ginebra sobre el sintoma respecto de lo psicosomético
establece varios puntos a subrayar.

1.- Lo psicosomaético se constituye en el orden del escrito en el cuerpo. Este escrito
toma la dimension de la firma del nombre propio en la cual el cuerpo se aparece como
cartucho o marbete de manera anéaloga a los jeroglificos egipcios.!2

10 s *Etourdit subraya que los giros internos y el impar central se constituyen como una cinta de
Moebius. Desde entonces, es posible dar una segunda vuelta sobre la cinta. Si en el primer giro, el
conjunto de la demanda al cerrarse sobre si produce un giro no contado, en la segunda el transfinito
representa a la demanda. Tal el final del andlisis del toro neurdtico” [...]

“Obvia decir que para que todo este movimiento tenga lugar el (a) debe situarse en el agujero central
del toro: “El objeto (a), por caer del agujero de la banda, se proyecta aprés coup en lo que llamaremos por
abuso imaginario el agujero central del toro, alrededor del cual el transfinito impar de la demanda se
resuelve por el doble giro de la interpretacion™. [...] “La segunda parte del texto gira alrededor del cross-
cap vy el toro. En el punto fuera de linea del cross-cap se halla el matema de la relacion del decir al dicho
(L Etourdit, en Scilicet n° 4, Seuil, Paris, 1973, p. 37). Si se vuelve sobre la distribucidn propuesta mas
arriba se entendera por qué. En cuanto al toro (y el final del analisis del toro neurético), también hallamos
la existencia en el transfinito impar de la demanda: el giro de mas esta fuera de universo. En ambas
figuras se trata de una segunda vuelta. En el cross-cap, el doble giro del bucle produce la enucleacion del
fragmento esférico; se aprehende el agujero que resta. Fijado asi lo real se pasa de la ortodoxia, la opinién
verdadera (se trata de la religion), al matema. En el toro la segunda vuelta hace del (a) el representante de
la representacion del analista (p. 44). Es el final del andlisis.

El Gltimo sector de L Etourdit refiere a las consecuencias del decir sobre el lenguaje. Los lenguajes
caen bajo el golpe del no-todo (p. 45). Lalengua es deriva (sobre la inexistencia de la relacién sexual que,
insistimos, conduce al decir). Esto la emparienta con la pulsién, al punto que Lacan las identifica
directamente en el reportaje de Salvat. El lenguaje, en cambio, se define como la integral de los equivocos
gue la no-relacién sedimenta en ella (p. 47).” Carlos Faig, Sobre el final del analisis del toro neurético,
https://m.facebook.com > notes » sobre-el-final-del-anal...

11 Jacques Lacan, “L'analysant ne termine qu'a faire de l'objet (a) le représentant de la représentation de
son analyste.” L ‘Etourdit (1972), “Scilicet N°4”, Seuil, Paris, 1973, p. 44.

112 Jacques Lacan, “Es cierto que eso [lo psicosomatico] esta en el dominio todavia mas inexplorado. En
fin, es de todos modos del orden de lo escrito. En muchos casos no sabemos leerlo. Habria que decir aqui
algo que introdujera la nocién de escrito. Todo sucede como si algo estuviera escrito en el cuerpo, algo
que es dado como un enigma. En modo alguno es asombroso que tengamos este sentimiento, como
analistas. [...]

Estd lo que los misticos llaman la firma de las cosas, o que hay en las cosas que puede leerse.
Signatura no quiere decir signum, ¢no es cierto? Hay algo a leer ante lo cual, a menudo, nosotros
flotamos. [...] el cuerpo considerado como cartucho, como entregando el nombre propio. [...] Habria que
tener del jeroglifico una idea un poco mas elaborada que la que tenia Vico. Cuando él dice jeroglifico, no
parece tener —he leido la Scienza nuova-— ideas muy elaboradas para su época.

Sra. Rossier: Queria decir que cuando usted habld, evocando a los psicosomaticos, de algo escrito
{d’écrit}, yo comprendi unos gritos {des cris}, el grito {le cri}. Y me pregunté si la inscripcion en el
cuerpo de los psicosométicos no se parece mas a un grito que a una palabra, y s por eso que nos cuesta
tanto comprenderlo. Es un grito repetitivo, pero poco elaborado. De ningin modo pensaria en el
jeroglifico, que me parece ya mucho méas complicado.

Lacan: Es méas bien complicado un enfermo psicosomatico, y eso se parece mas a un jeroglifico que a
un grito.

54




Abro paréntesis.

El cartucho egipcio es el simbolo formado por una cuerda ovalada con los extremos
anudados: C_J

Los cartuchos empleados en la escritura jeroglifica son la representacion esquematica
de una cuerda anudada que rodea el nombre del faradn, protegiéndolo para la eternidad;
también servian para evitar una lectura equivoca, delimitando dénde empezaba y
terminaba el nombre.

El nombre egipcio era shenu, proveniente del verbo sheni (circundar), posiblemente
derivado del anillo con sello: shen.

En esta imagen mostramos jeroglifico de anillo con sello shen, precedente del
cartucho.

El término sello (del latin sigillum) (en algunos paises también Ilamado timbre) se
aplica, por un lado, para nombrar el instrumento con imégenes grabadas que, a través de
la impresion de tinta sobre el papel, se utiliza para autorizar documentos. Por otro lado,
también se llamasellola impresién que resulta del uso de ese instrumento,
generalmente al lado de una o mas firmas.

Se denomina también sello a:

— Unsello, una marca o impresién distinguible que se hace sobre un objeto y el
utensilio utilizado para hacerlo.

— Un sello, un instrumento legal que consiste en una impresion de cera sobre un
documento para garantizar su autenticidad;

— Un sello cilindrico, un cilindro grabado con motivos que representaban a los dioses
o0 contenian los simbolos del poder.

Vemos aqui un ejemplo de cartucho, en este caso es el cartucho de Kleopatra y
Ptolomeo de los que se valié Champolion para descifrar los jeroglificos egipcios con la

I

ITTOAEMAIX
K L E OP A T R A PTOLOMEO

Lacan: Es mas bien complicado, un enfermo psicosomatico, y eso se parece mas a un jeroglifico que a
un grito.

O. Flournoy: Y, sin embargo, un grito es endemoniadamente dificil de traducir.

Lacan: Eso es cierto.

Sr. Vauthier: Siempre acordamos un significante a un grito. Mientras que en el psicosomatico, nos
gustaria mucho poder acordarle un significante.

Lacan: Freud, en un momento, habla del grito. Tendria que volver a encontrarselos. Habla del grito,
pero eso termina desinflandose.”, Conferencia en Ginebra sobre el sintoma, 4 de octubre de 1975, p. 40,
edicién bilingue, traduccion y notas Ricardo Rodriguez Ponte, Escuela Freudiana de Buenos Aires
(material de circulacion interna), pp. 36-38.

55




El nombre moderno de cartucho es de origen francés (cartouche), asi denominado
por su semejanza con los cartuchos de municion utilizados por los soldados
de Napoledn durante su expedicion a Egipto, a finales del siglo XVIII. La manera mas
frecuente de representar un nombre real fue incluyendo su jeroglifico dentro de un
cartucho. Surge a mediados de ladinastia Il para denominar a los faraones
Sened, Neferkasocar y Peribsen. También se uso en la dinastia 111 con Nebka y Huny,
aunque solo se utilizé habitualmente desde la dinastia IV.

En el siguiente ejemplo vemos la articulacion entre la imagen, la escritura y la
traduccion:

LA ESCRITURA

° I
Qe dles Xz

LA TRADUCCION

Tumba de Nefertari. El nombre de la reina

escrito dentro de un carfucho v la escritura Recitacion a Osiris:
en vertical . En este caso, la lectura se debe Ante Osiris, la gran reina
hacer de arriba hacia abgo v de izquierda Nefertari. amada de Mut

a derecha Bendita.

Cierro Paréntesis.

Volviendo ahora al tema del cartucho, la palabra cartucho hace referencia al cilindro
y por analogia en Lacan, podemos pensar la referencia topoldgica del cuerpo como
tubo. Llevando este punto al extremo y forzando la interpretacion, podemos situar una
correlacion entre el cuerpo como tubo y la conciencia como toro trique en una relacién
de extimidad, estableciéndose en esto una segunda correlacion de extimidades: ()sujeto
— Otro (&), y cuerpo-conciencia.

Esta escritura, (firma) en el cuerpo —Lacan se refiere aca al cuerpo biolégico, pero,
nosotros podemos extender esto a la correlacién que se enlaza en una relacién de
extimidad entre sujeto (%) — Otro (,&1 y cuerpo-conciencia-. Entonces, esta escritura
(firma) —tomada por Lacan en el sentido analogo al de Boheme en La firma de las
cosas''®, cuando escribe que el mundo terrestre, visible, invisible y astral, es la firma del
mundo eterno y divino que lo habita—, aparece en la lesion organica del cuerpo como la
firma del nombre propio que lo presentifica, lo hace presente a la vez que impide su
representacion, es decir, que reduce la distancia entre presencia y representacion en el

113 Jacob Boeheme, De la signature des choses, http://www.arbredor.com, Arbre d’Or, Genéve, octobre
2007.

56




dolor que se hace presente como padecimiento psiquico, ya sea que el dolor se
experimente o no fisicamente, —puede haber lesiones sin dolor fisico—. En este punto, no
tiene todavia estatuto de significante, ya que se establece como marca, rubrica que no
hace sistema con el lenguaje, pero, que se hace presente en un padecimiento del cual se
puede hablar en la dimension de la queja, de fantasias y temores que se entroncan
alrededor de esta falla epistemo-somaética, de esta falla en el saber sobre la cual no
opera un saber supuesto. Por esto, no puede afirmarse ni sostenerse que esta rubrica,
esta firma, esta marca en el cuerpo, “seria la firma del mundo significante que habita el
cuerpo real”!* como pretende Eidelsztein; el cuerpo real es un agujero y no el cuerpo
fisico.

Volviendo al tema de la relacion entre el cartucho y el sello, un sello, —al menos en
una de las acepciones— es un instrumento legal que consiste en una impresion de cera
sobre un documento para garantizar su autenticidad que se ubica al lado de la firma.
Establece entonces la autenticidad del documento, que a su vez se encuentra firmado,
autenticidad y firma son dos elementos conjuntos y necesarios. Si extendemos la
comparacion al hecho de la falla epistemo-somatica en el cuerpo, podemos decir que
autentifica la presencia del cuerpo. A su vez, si esta firma se encuentra dentro del
cartucho evita (como en el uso en los jeroglificos egipcios, al circunscribir el nombre),
el equivoco en la lectura. Pero, a diferencia de los jeroglificos egipcios, en la falla
epistemo-somatica no hay posibilidad de lectura directa —por lo que venimos diciendo—
sino que al reducirse o congelarse la distancia entre presencia y representacion, en el
intento de hacerse presente el cuerpo que queda borrado por la lesion, es necesario una
operacion que articule imagen-escritura-traduccion, teniendo en cuenta este cambio de
registro que plantedbamos respecto de la funcién del realismo del ndmero que
abordamos precedentemente y, al mismo tiempo, en el cambio de registro mencionado,
que permite establecer el pasaje del nimero, a la cifra, de la cifra al ciframiento, y del
ciframiento al descifrado, es decir, el pasaje del numero al lenguaje, de modo tal que se
articule con los giros de la demanda, tal como ya lo presentamos. Cabe aclarar que en
este pasaje que va del ciframiento al descifrado, se pone en juego el nombre en el
sentido de la firmay en el sentido del nombre enmarcado en el cartucho como sello.

Sin esta articulacion no s6lo no es posible leer algo, sino que ademas no se diferencia
la inscripcion de una marca del hecho de la lesion en el cuerpo, es decir, la lesion en el
cuerpo no es la inscripcién de una marca, ya que esta ultima es la operacion del
significante en el cuerpo (sobre esto volveremos mas adelante).

14 Alfredo Eidelsztein, capitulo 11 Holofrase: psicosomatica, psicosis y debilidad mental, c)
caracterizacion del fendmeno psicosomatico, “Las estructuras clinicas a partir de Lacan. Volumen I,
Intervalo y holofrase, locura, psicosis psicosomatica y debilidad mental”, editorial Letra Viva, 2° edicion,
Buenos Aires 2008, p. 330. Eidelsztein entra en una contradiccion consigo mismo respecto de esta
afirmacién porque a renglén seguido dice: “Pero, ¢qué es una firma? Como tal es una marca real, a veces
solo una pura marca, como la cruz con la que firman ciertos analfabetos, pero que no representa al sujeto
sino Unicamente a su nombre propio. Las firmas en una lista, o sea, el conjunto de los nombres propios
escritos dice que estuvieron, por ejemplo, presentes en una reunioén, pero para nada informa de la
subjetividad de cada uno de ellos, mucho de los cuales pudieron perfectamente estar “ausentes”. Asi se
destaca la relacion de la firma con la marca significante pero que, en este caso, no es un significante
articulado, ya que la firma no es en si misma S1 para un S2 ni viceversa. Ademas, la firma es una marca
en la que reina la caligrafia y que no est4 destinada ni a la articulacién significante ni a la lectura.”
Entonces, aca esta sosteniendo que al mismo tiempo si no esta destinada a la articulacion significante ni a
la lectura, de ninguna manera podria la operacién analitica desde la dimension transferencial tener ningin
tipo de incidencia. Con lo que escribe, sostiene al mismo tiempo, que la dimensién de la holofrase niega
de manera categdrica cualquier incidencia transferencial porque estaria negando la transferencia
misma.

57




2.- En segundo lugar, Lacan plantea la hiancia que se establece entre la palabra
hablada y la escrita, estableciendo que es, por el escrito, que la palabra hace su brecha,
su hendidura, su falla; y el escrito de lo que se llama cifra, es decir, del rasgo unario,
siendo que alrededor del mismo —dice Lacan— gira sobre este eje, toda la cuestion del
escrito, llevandolo a preguntarse cual es el tipo de goce especifico que se encuentra en
“lo psicosomatico”.!'® Lacan responde a esta pregunta con la metafora de lo
congelado®® vinculandolo con la fijacion y no con un goce especifico, en tanto y en
cuanto “el cuerpo se deja llevar a escribir algo del orden del nimero” —es necesario
leer esto ultimo en base a lo que ya desarrollamos respecto de la funcion del realismo
del nimero y a la articulacién entre namero, cifra, cifrado, nombre, desciframiento,
escritura—, por esto, Lacan acuerda con Vauthier que cuando se puede volver a hablar
de goce respecto de “lo psicosomético”, ya no es “psicosomatico”. Nueve afios antes
en su texto, Psicoanalisis y Medicina. El lugar del Psicoanalisis en la Medicina, Lacan
ya habia dicho que “Ese cuerpo no se caracteriza simplemente por la dimension de la
extension: un cuerpo es algo que estd hecho para gozar, gozar de si mismo. La
dimension del goce estd completamente excluida por lo que he llamado la relacién
epistemo-somatica. Pues la ciencia no es incapaz de saber lo que puede, pero ella, no
mas que el sujeto que engendra, no puede saber lo que quiere. Por lo menos, lo que ella
quiere surge de un avance cuya marcha acelerada, en nuestros dias, nos permite palpar
que supera sus propias previsiones.”*'’ Por eso va a decir, acordando con el planteo de
Vauthier que es “por la revelacion del goce especifico que tiene en su fijacion que
siempre hay que apuntar al abordar al psicosomético. Es en eso que podemos esperar
que el inconsciente, la invencion del inconsciente, pueda servir para algo. Es en la
medida en que lo que nosotros esperamos, es darle el sentido de lo que esta en juego.

115 Jacques Lacan, “Sra. Y.: ¢La diferencia entre la palabra escrita y la palabra hablada? Usted parece
pensar algo a propoésito de eso.

J. Lacan: Es cierto que hay ahi, en efecto, una hiancia completamente asombrosa. ;Cémo es que hay
una ortografia? Es la cosa mas sorprendente del mundo, y que ademas sea manifiestamente por el escrito
que la palabra haga su brecha, por el escrito y Unicamente por el escrito, el escrito de lo que llamamos las
cifras, porque no se quiere hablar de los nimeros. Ahi hay algo que es del orden de lo que recién se
formulaba como pregunta —del orden de la inmanencia. El cuerpo en el significante hace trazo, y trazo
gue es un Uno. Yo traduje el einziger Zug que Freud enuncia en su escrito sobre la identificacion, por
trazo unario. Es alrededor del trazo unario que pivotea toda la cuestion del escrito. Que el jeroglifico sea
egipcio o chino, es a este respecto lo mismo. Es siempre de una configuracion del trazo que se trata. No es
por nada que la numeracion binaria no se escribe mas que con unos 1 y unos 0. Se deberia juzgar la
cuestion a nivel de —;cudl es el tipo de goce que se encuentra en el psicosomatico? Si evoqué una
metafora como la de lo congelado, es porque hay, ciertamente, esa especie de fijacién. No es por nada,
tampoco, que Freud emplea el término de Fixierung— es porque el cuerpo se deja llevar a escribir algo del
orden del nimero.

Sr. Vauthier: Hay algo paraddjico. Cuando tenemos la impresion de que la palabra goce vuelve a
tomar un sentido con un psicosomatico, ya no es psicosomatico.

J. Lacan: Completamente de acuerdo. Es por ese sesgo, es por la revelacién del goce especifico que
tiene en su fijacion que siempre hay que apuntar al abordar al psicosomatico. Es en eso que podemos
esperar que el inconsciente, la invencion del inconsciente, pueda servir para algo. Es en la medida en que
lo que nosotros esperamos, es darle el sentido de lo que esta en juego. Lo psicosomatico es algo que, de
todos modos, en su fundamento, estd profundamente enraizado en lo imaginario.” Conferencia en
Ginebra sobre el sintoma, 4 de octubre de 1975, p. 40, edicién bilingle, traduccion y notas Ricardo
Rodriguez Ponte, Escuela Freudiana de Buenos Aires (material de circulacion interna), pp. 39-40.

116 Jacques Lacan, lbidem, p. 39.

117 Jacques Lacan, Psychanalyse et médecine. La place de la psychanalyse dans la médecine. Conferencia
durante una mesa redonda del Collége de Médecine, en La Salpétriere, el 16 de febrero de 1966 y debate
Posterior, establecimiento del texto, traduccion y notas, Ricardo E. Rodriguez Ponte para circulacion
interna de la Escuela Freudiana de Buenos Aires, p.14.

58




Lo psicosomatico es algo que, de todos modos, en su fundamento, esta profundamente
enraizado en lo imaginario.”*®

Esta revelacion plantea el testimonio, que “el goce especifico” tiene “en su fijacion”,
esta aparente contradiccion con la afirmacion precedente y con el hecho de que el goce
esté excluido en la relacion epistemo-somatica, esboza la lectura de esta frase desde
otra perspectiva, no en el sentido de que haya un goce especifico sino de la fijacion
especifica del goce. Por eso, el punto clave sobre el que gira esto, es el término fijacién
(Fixierung), término tomado de Freud, pero que adquiere otra dimension ya que lo
emplea en el sentido de que “el cuerpo se deja llevar a escribir algo del orden del
namero”, y este algo del nimero implica, lo que ya situamos respecto de la funcion del
realismo del ndmero y a la articulacion entre namero, cifra, cifrado, nombre,
desciframiento, escritura, y al mismo tiempo, lo que se refiere el rasgo unario. Es decir,
que si la metafora de lo congelado expone el hecho que se establece la operacion de
alienacion, pero no de separacion (congelamiento de la operacion y congelamiento del
deseo del Otro) pero, a su vez, que el cuerpo como cartouche se deja llevar a escribir
algo del rasgo unario, es decir, que este “se deja llevar a escribir” corresponde a la
operacion que se efectia respecto de la funcion del realismo del numero, que lleva a
que se escriba algo del rasgo unario. Podemos decir entonces, que éste es el punto de
fijacién sobre el que se debe pivotear y girar, para develar, desvelar y revelar que el
goce que no hay, devenga especifico; y para que esto se produzca, Lacan establece
como paso necesario, apelar a la invencién del inconsciente, es decir, a lo que lo
inconsciente puede inventar a partir de poder inventarlo. Para esto, Lacan en este
seminario, —me refiero al Seminario 11, Fundamentos del psicoandlisis (1964)-,
instituye que el analista forma parte del concepto de inconsciente, esto es, que no hay
inconsciente sin analista, y, para que esto se efectivice, se produzca y se realice, es
necesario trabajar sobre el origen mismo de lo psicosomatico: su enraizamiento en lo
imaginario, suscitando, originando, promoviendo y causando esto, la relacion entre
imagen (cuerpo), escritura y traduccion en una lengua especifica.

Llegado a este punto se hace necesario precisar qué estd diciendo Lacan cuando
establece que el sujeto toma posiciones diferentes en la psicosis y debilidad mental, sin
dejar dilucidado el caso de lo que llama aqui efecto psicosomatico cuando afirma que:
“Es, sin embargo, por ello, por ejemplo, que el nifio, el nifio débil mental, —sobre el cual
nuestra colega Maud Mannoni acaba de sacar un libro, que les aconsejo leer [L'enfant
arriéré et sa mere (1964), Seuil, 1981, (El nifio retrasado y su madre, Paid6s)]-, ahi
abajo y a la derecha de ese S [gréafico en el pizarron], con respecto a ese algo a lo que lo
reduce la madre, a no ser mas que el soporte de su deseo en un término demasiado
oscuro, que se introduce en la operacion de la educacion del débil mental, precisamente,
esa dimension psicotica; eso que el libro de Maud Mannoni intenta referirse a aquellos
que de una manera cualquiera pueden ser notificados a levantar la hipoteca.”*°

Por un lado, es necesario aclarar que no necesariamente en la debilidad mental hay
psicosis y, por otro lado, Lacan sitda al nifio débil mental como mero soporte del deseo
materno. Esta imprecision y descripcion es netamente psicologista al situar el tema del
deseo del lado de la madre y no de una posicion respecto del deseo del Otro; ademas,
madre y Otro pueden o no coincidir. Si se habla de deseo, siempre, hay ahi una

118 Jacques Lacan, Conferencia en Ginebra sobre el sintoma, 4 de octubre de 1975, p. 40, edicion
bilinglie, traduccién y notas Ricardo Rodriguez Ponte, Escuela Freudiana de Buenos Aires (material de
circulacion interna), p. 40.

119 Jacques Lacan, Legon 18, 10 juin 1964, “Séminarie 11 Fondements de la psychanalyse (1964)”,
Staferla, staferla.free.fr., p. 131.

59




significacion falica, lo cual contradice el hecho mismo de lo que plantea como
holofrase. Por otro lado, en el Seminario 19, ...0 peor (1971-1972), Lacan afirma la
siguiente definicion de debilidad mental: “Llamo debilidad mental, al hecho de que un
ser, un ser parlante, no esté solidamente instalado en un discurso. Es lo que hace lo
valioso del débil (c’est ce qui fait le prix du débile). No hay ninguna otra definicion que
se le puede dar, sino de ser lo que se llama un poco descarriado (fuera de lugar), (un
peu a coté de la plaque), es decir, que entre dos discursos €l flota. Para estar
solidamente instalado como sujeto, es necesario atenerse a uno o bien saber lo que se
hace.”'?® Aqui sitGia que un hablante-ser que no se encuentre instalado en un discurso,
queda ubicado un poco fuera de lugar flotando entre dos discursos, con lo cual, esta
situando que un sujeto localizado, o bien se atiene a un discurso, o bien sabe lo que se
hace. Esto no plantea la holofrase como el borramiento de distancia entre enunciado y
enunciacién sino la imposibilidad de instalarse en un discurso efectivo. ¢Qué
consecuencia se puede extraer de esto? En principio, la dificultad para poder volver
sobre lo dicho porque el decir mismo queda extranjero al dicho, que es diferente a estar
fuera del discurso, y distinto a lo que se suele sostener en términos de que “el sujeto
quede pegado a la cadena en lugar de instalarse en el entre lineas”?!, ya que si queda
pegado a la cadena no hay posibilidad de sujeto. Ahora, si planteamos que la posibilidad
de sujeto existe, entonces tendremos que localizar la dimensién en la que se ubica la
articulacién entre imagen, escritura y traduccion, en la escena que se plantee. Quiero
decir que, o bien hay extraccion del espejo y hay posibilidades de localizar la
modalidad de la falta en juego, o bien, no hay posibilidad de extraccion y quedamos en
presencia, es decir, por fuera de toda representacion; esto seria el caso de los nifios
lobos como el salvaje de Aveyron, pero no el de la debilidad mental, siendo que aqui
Lacan no plantea un tema neurol6gico sino una posicién diferente respecto de los
limites que implica la lesion o déficit neuroldgico. Llegado a este punto, es necesario
destacar que Lacan sostiene que este un poco fuera de lugar, (un peu a coté de la
plaque), plantea que flota entre dos discursos, es decir, que queda en el espacio entre
(inter) sin terminar de localizarse en uno. Este inter, este entre, no es tanto el hecho que
no pueda leer entre lineas, aunque efectivamente no pueda, sino mas bien, que él queda
entre lineas, interdicto: la prohibicion opera sobre él, sin quedar rechazado. Esto lo
diferencia de las psicosis. En este sentido, si bien no opera la pregunta por el sentido del
deseo del Otro, puede ubicarse como respuesta al deseo del Otro sin haberse hecho la
pregunta, esto es, puede responder sin neurosis. El Otro no se presenta como absoluto,
aunque haya una dependencia fuerte a los otros respecto de sus necesidades. Por otro
lado, tampoco se presenta en la dimension de lo infantil, porque no es una posicién
respecto del juego de la infancia como un espejo en el que se refleje y reconozca el
sujeto como nifio, no es un nifio. Por lo tanto, esto cuestiona el concepto mismo de
holofrase como desaparicion del espacio entre S1y S2, y méas bien tenemos que pensar
la articulacion (anudamiento) entre lengua, cuerpo y discurso desde la falta que el Otro
ofrece.

Cuando Eidelsztein afirma que: “la ausencia del funcionamiento del S2 no sélo puede
funcionar como el Vorstellungsreprasentanz desvanecedor del sujeto, sino también

120 Jacques Lacan, Clase 7, 18 de marzo de 1972, “Seminario 19, ...0 peor (1971-1972)”, (version critica)
traduccion Ricardo E. Rodriguez Ponte, diciembre de 1999 — marzo de 2000, Escuela Freudiana de
Buenos Aires (material de circulacion interna), p. 67.

121 Alfredo Eidelsztein, capitulo 11 Holofrase: psicosomatica, psicosis y debilidad mental, f) debilidad
mental, “Las estructuras clinicas a partir de Lacan. Volumen I, Intervalo y holofrase, locura, psicosis
psicosomatica y debilidad mental”, editorial Letra Viva, 2° edicion, Buenos Aires 2008, p. 339.

60




como el lugar donde se aloja el saber. Pero, en el caso del que se trata, es un saber
despojado de todo deseo, especialmente del deseo de saber.”*?2, olvida que incluso en la
debilidad mental se presentan intereses especificos sobre cosas que les gusta o no les
gusta. Esta diferenciacion minima sitia no sélo la instancia de la presencia y la
articulacion pulsional, sino también, el hecho de acceso a representaciones diversas;
esto ya plantea una primera division y separacion de un Otro absoluto.

Continua Eidelsztein: “El intervalo entre el sujeto y la cadena significante, que se
suele manifestar como “distraccion”, “olvido”, “cansancio” y “aburrimiento”, y que
posee una caracteristica manifestacion corporal: el bostezo, es sin lugar a dudas, un
lugar privilegiado de la condicion béante del sujeto. Esta condicion falta en la
modalidad de la holofrase que se denomina debilidad mental y que, como tal, indica una
modalidad de fijacion de goce: la adhesion sin intervalo a los términos de la cadena
significante del Otro.”*?® Aqui hace una descripcion dogmatica, analdgica y aplicativa
y por tanto psicoldgica, entre intervalo (entre el sujeto y la cadena significante),
abertura, boca abierta, bostezo, y, béante del sujeto, como si el sujeto tuviera una boca —
sustancializacion y psicologizacion del concepto—, saltando de aqui a sostener —da por
demostrado que es asi—, que: “la modalidad de la holofrase que se denomina debilidad
mental”—, nétese el viraje que hace de ubicar a alguien que padece debilidad mental, a
alguien en esta condicion, a establecer que hay una holofrase particular que es
debilidad mental. jNi siquiera Lacan se atrevid a tanto!, ya que él da una construccién
del concepto de holofrase —discutible, tal como lo venimos fundamentando—, y dice que
el sujeto ocupa posiciones diferentes; no habla de holofrases distintas, o de una
holofrase en “lo psicosomatico”, en la psicosis o en la debilidad mental-, “indica una
modalidad de fijacion de goce ”, afirmacion contraria a lo que establece Lacan ya que, —
como se deduce de la Conferencia de Ginebra sobre el sintoma—, Lacan mismo lo
reconoce acordando con el planteo de Vahutier, que, o bien hay goce y entonces no hay
holofrase y hay intervalo, o bien hay holofrase, y entonces no hay goce.

El desvio que hace Eidelsztein de la condicién de debilidad mental en alguien, a
situar que hay una modalidad de holofrase que se llama para él “debilidad mental” lo
justifica con la cita final ad hoc, de algo que dice Lacan en el Aturdicho, (étourdi es
aturdido mas que atolondrado. Es el dicho aturdido por sus vueltas, le tour, las vueltas
del dit, dicho: I"é-tour-dit) donde establece que la debilidad mental viene del discurso
parental mas que de una obtusion.'?* Asi Eidelsztein encuentra fundamentada su
justificacion, diciendo que: “Para finalizar, cabe destacar que para Lacan la condicion
“débil mental” refiere mas, al Otro y su posicion que a cierta posicion o caracteristica de
alguien. Lo afirma asi: ‘... la debilidad mental que..., proviene mas bien del decir
parental que de una obtusion nata’'?° 126

Respecto de la psicosis —refiriéndose al concepto de holofrase— Lacan va a afirmar
que seguramente “en la psicosis se trata de algo del mismo orden: esta solidez, esta

122 Alfredo Eidelsztein, capitulo 11 Holofrase: psicosomatica, psicosis y debilidad mental, f) debilidad
mental, “Las estructuras clinicas a partir de Lacan. Volumen I, Intervalo y holofrase, locura, psicosis
psicosomatica y debilidad mental”, editorial Letra Viva, 2° edicion, Buenos Aires 2008, p. 339.

123 Alfredo Eidelsztein, Ibidem, p. 340.

124 |_a obtusidn en psiquiatria, se refiere a un trastorno de la atencién caracterizado por la incapacidad de
ideacion y por la lentitud en el razonamiento que comprende una disminucion mas o menos acentuada de
la permeabilidad mental y de la consciencia.

125 Jacques Lacan, El atolondradicho, o las vueltas dichas, Escansion 1, ed. Paidos, Bs. As., 1984, p. 34.
126 Alfredo Eidelsztein, Ibidem, p. 340.

61




captacion masiva de la cadena significante primitiva, es lo que prohibe esta apertura
dialéctica que se manifiesta en el fendmeno de la creencia.

En el fondo de la paranoia, —de la propia paranoia que, sin embargo, nos parece toda
animada de creencia—, reina en el fondo, ese fendmeno del Unglauben, (increencia), que
no es el “no creer”, sino la ausencia de uno de los términos de la creencia, de ese lugar
donde se designa la division del sujeto.

En efecto, si no hay creencia que sea, —por decirlo asi—, plena y entera, es porque no
hay creencia que no suponga en su raiz la dimensién Ultima que ella tiene que revelar
que es estrictamente correlativa al momento donde es su sentido el que va a
desvanecerse.”?’

La descripcion que realiza aqui respecto de la paranoia es descriptiva del
funcionamiento de la ausencia de metafora paterna, pero no da cuenta de la ubicacion
del sujeto respecto de lo que describe como holofrase, a su vez, dice que hay ausencia
de uno de los términos de la creencia donde se designa la division del sujeto; con lo cual
el sujeto no esta dividido, pero no explica la diferencia con la debilidad mental ni el
efecto psicosomatico. Reduce psicosis a paranoia, y al mismo tiempo, sitGa la holofrase
(solidez masiva de la cadena significante primitiva que impide la apertura dialéctica que
se manifiesta en el fenémeno de la creencia), y la incredulidad como consecuencia de
esto, no ubica el no creer, sino la ausencia misma de uno de los términos. El problema
es que, para situar la ausencia de uno de los términos tiene que haber dos, es decir,
separacion, ahora si estdn holofraseados, no hay nuevamente separaciéon entre ambos
refiriéndose a S1y Sz, pero esto asienta méas bien la imposibilidad de la Otra escena o
gue enunciado y enunciacion estén en un mismo plano.

Eidelsztein, siguiendo sin cuestionar, la linea que Lacan dicta, propone que “la
ausencia de intervalo en la psicosis coincide con la ausencia del intervalo entre la
cadena superior y la cadena inferior del grafo del deseo. [...] En el caso de la psicosis,
al no operar el intervalo entre ambas cadenas, se pierde la posibilidad o la condicién
del inconsciente y el sujeto carece de la funcidn de la ‘Otra escena’ para enfrentar las
contingencias que le impone la vida.”'?® Nuevamente se establece un Universal de las
psicosis tomando como modelo la paranoia, pero ademas, esto negaria la posibilidad de
intervencion analitica ya que si estan holofraseados, no hay Otra escena, entonces no
hay posibilidad de incidir desde la operacion analitica y negaria la posibilidad de
establecer una transferencia especifica en las psicosis (el desarrollo de este punto excede
los limites de esta exposicion, daria para un seminario aparte). Por otro lado, siguiendo
en la linea de argumentacion que sitla Lacan, Eidelsztein justifica que en “el fenédmeno
psicosomatico la ausencia del intervalo se presenta como ausencia de separacion del
lado derecho y del lado izquierdo [del grafo del deseo] [...] En la psicosomaética, al
perderse el intervalo entre ambos lados del grafo del deseo, se produce la desaparicion
de la separacion entre (£4D)_la pulsiony (s@), el significante de una falta en el Otro
que posee como una de las modalidades de manifestacion al significante del nombre
propio. Se verifica asi la coherencia de los desarrollos tedricos de Lacan. Efectivamente,
la ausencia de una de las modalidades del intervalo, o sea, un caso de holofrase, hace
coincidir directamente al nombre propio con el lugar de la pulsion, que es como se
propuso entender la respuesta psicosomatica.

127 Jacques Lacan, Legon 18, 10 juin 1964, “Séminarie 11 Fondements de la psychanalyse (1964)”,
Staferla, staferla.free.fr., p. 131.

128 Alfredo Eidelsztein, capitulo 11 Holofrase: psicosomatica, psicosis y debilidad mental, ) Holofrase y
grafo del deseo, “Las estructuras clinicas a partir de Lacan. VVolumen I, Intervalo y holofrase, locura,
psicosis psicosomaética y debilidad mental”, editorial Letra Viva, 2° edicién, Buenos Aires 2008, p. 337.

62




Ambos casos de holofrase, tanto el vertical como el horizontal respecto del grafo del
deseo, imposibilita la estructura cuatripartita, que es en lo que radica lo fundamental de
la estructura del grafo del deseo. Esta ausencia de condiciones del traslape del
inconsciente, coincide con la ausencia de la extraccion del objeto a causa del deseo.”?°

El problema esta mal planteado, no es que pulsién y el significante de la falta en el
Otro coincidan o estén en el mismo lugar en el caso de “lo psicosomético”, sino —como
planteamos anteriormente—, que la falla en la operacion de separacion implica la
necesidad de poder trabajar a partir de la funcion del realismo del nimero, sobre lo que
estd separado: imagen (cuerpo), escritura y la traducciéon en una lengua especifica,
como efecto de aquello que se ubica como congelado, y gelificado en la falla epistemo-
somatica.

Resumiendo, Lacan establece y afirma que no hay intervalo significante entre S1 y
S2, ya que este primer par esta solidificado, pero, al mismo tiempo, sitla una posicién
del sujeto diferente en cada caso. Llega ahi a un punto paradojal, que no explica ni
desarrolla, ya que si el intervalo queda solidificado no hay posibilidad alguna para que
el sujeto quede representado por un significante para el otro, menos adn que ubique este
hecho posiciones diferentes, como por ejemplo, lo que él dice respecto al efecto
psicosomatico, debilidad mental o psicosis, ademas de que, si no existe esta hiancia
entre S1 y Sz, no hay posibilidad de transferencia ya que no hay posibilidad de
suposicion de sujeto ni suposicion de saber. Un tercer punto es que este no hay
intervalo significante entre S1 y Sz, esta falta de inscripcion de la falta, llevaria a
plantear la holofrase como signo, es decir, el signo como la organizacién orgénica de
la necesidad; otra manera de decirlo es que en la relacion cuerpo-signo no hay distancia
entre presencia y representacion, y si esto fuera asi, no habria ninguna posibilidad de
intervencion en la operacion analitica.

Por otro lado, en el ejemplo respecto del reflejo condicionado en la experiencia
Pavloviana Lacan sefiala que tal como lo habia mencionado anteriormente “Pavlov, lo
reconozca 0 no, al asociar un significante que es propio de toda condicion de
experiencia, en tanto se trata de experiencia que se instituye con el hecho de algo que
[lamé el corte que puede hacerse en la organizacion organica de una necesidad, es algo
que se designa por una manifestacion a nivel de un ciclo de necesidades interrumpidas,
y que designa lo que encontramos aqui, a nivel de la experiencia pavloviana, como el
corte del deseo. Y por eso, —como se dice, jAhi esta por qué su hija estd muda!*3’—, ahi
estd por qué el animal jamas aprenderda a hablar, al menos por esa via, porque
evidentemente, tiene un tiempo de retraso.

Esto [la experiencia] puede provocar en el animal toda suerte de desérdenes, toda
suerte de trastornos, él no esta predestinado, no esta llamado —no siendo hasta el
momento un ser que habla— a cuestionar el deseo del experimentador, que asi también,
si lo interrogaran, él mismo se veria en un aprieto si tuviese que responder.”t3!
Entonces, aca Lacan esta planteando que este animal, esta unidad ratera —como la llama
en el Semianrio 20 (1972-1973)'%2—, identifica su ser con su cuerpo®33, ser y cuerpo son

129 Alfredo Eidelsztein, Ibidem, pp. 337-338.

130 Alusion a una escena de Las mujeres sabias, de Moliére. [T.]

131 Jacques Lacan, lbidem, p. 130.

132 Jacques Lacan, Clase 13, martes 26 de junio de 1973, Seminario 20 Otra vez/Aln (1972-1973),
(version critica) traduccion y notas Ricardo Rodriguez Ponte, (material de circulacion interna de
E.F.B.A.), pp. 389-391 [pp. 6-8].

133 Jacques Lacan, Ibidem, p. 389 (p.6). “Para lo que le interesa, desde luego. Y se supone que lo que le
interesa —suposicion que no estd absolutamente infundada— eso debe ser, puesto que se la toma {on le

63




uno, estan solidificados. Este ser que no habla, que queda del lado del aprender (este es
el campo de la episteme) y no del saber, porque estd aprehendido, la pregunta es:
¢puede saber? Esta pregunta formulada por Lacan llevaria a situar si es posible pasar del
signo al significante, siendo que, el saber queda del lado del experimentador y el
aprender del lado de la unidad ratera, es decir, si el deseo del Otro y el significante
preexisten a la unidad ratera, ¢es posible este pasaje?

Podemos plantearnos entonces que la holofrase no establece la dimension del
significante sino del signo en tanto y en cuanto, ser y cuerpo estan, se encuentran,
solidificados. Entonces, ¢es posible el pasaje del signo al significante a partir de los
efectos sobre el cuerpo, es decir, los efectos sobre el cuerpo, esto es, en el lo que se
instituye con el corte que puede hacerse en la organizacion organica de una necesidad,
siendo que, no es un ser que habla y por ende no esta llamado a preguntar por el deseo
del experimentador, por el deseo del Otro?

En este orden de preguntas nos encontramos con una via que nos lleva a articular la
posibilidad de que el llamado a preguntar por el deseo del Otro, si fuera posible
producirlo, permitiria el pasaje de signo (la organizacion organica de una necesidad) al
significante que introduzca el corte, la esquicia y articulacion, entre necesidad-
Demanda-deseo.

Vamos a dar un rodeo.

Freud afirma en su texto, Algunas consecuencias psiquicas de la diferencia
anatomica entre los sexos, que “el pene —en el sentido de Ferenczi [1924]- debe su
investidura narcisista extraordinariamente alta a su significacion orgéanica para la
supervivencia de la especie”**, precisando que la catéstrofe del Edipo (destierro del
incesto, la institucion de la conciencia moral y la moral misma) implican el triunfo de la
generacion sobre el individuo.

Hay un comentario acertadisimo de Carlos Faig en el que él plantea que esta frase es
una respuesta de Freud, que “responde al porqué del complejo de castracién, por qué el
complejo de castracion refiere al pene. ”**°. La respuesta que da Freud es que el pene se
impone “a partir de si, es decir, vale por su naturaleza. "' En este punto Faig destaca
—extremando las posiciones—, la aparicion de dos enfoques en el psicoanalisis respecto
de la respuesta que dan al complejo de Castracion: El culturalismo y el biologicismo.
Para el primero, la razon del complejo se sustenta en los accidentes culturales, sociales,
educativos, etc.; para el segundo, vale la mera presencia bioldgica del pene y su funcién
como razon en la que se apoya el Complejo. En este sentido, como sefiala Faig, “al
polarizar ain mas esta diferencia encontramos dos términos Gltimos, el cuerpo y la
representacion.

Para el culturalismo el cuerpo va a funcionar en tanto es representado, adquiere una
significacion que le es exterior y de la que no participa activamente.

Para el biologicismo, en cambio, la naturaleza del cuerpo se impone como un hecho,
un dato pleno de significacion, invadiendo el terreno propio de la representacion.

prend}, a esta rata, no como ser, sino verdaderamente como cuerpo, lo que supone que se la ve como
unidad, como unidad ratera.” [puisqu’on le prend, ce rat, non pas comme étre, mais bel et bien comme
corps, ce qui suppose qu’on le voit comme unité, comme unité ratiére.] Lecon 13, 26 juin 1973,
“Séminarie 20, Encore (1972 — 1973)”, Staferla, staferla.free.fr. p. 116.

134 Sigmund Freud, Algunas consecuencias psiquicas de la diferencia anatémica entre los sexos (1925),
“Obras Completas, Volumen X1X (1923 — 1925)”, Amorrortu Editores, Buenos Aires, 1985, p. 275.

135 Carlos Faig, LA PULSION ESCOPICA. La mirada y el azogue. LA PULSION, en “La transferencia
supuesta de Lacan”, Xavier Boveda Ediciones, primera edicion, Argentina, octubre de 1984, p. 98.

136 Carlos Faig, Ibidem, pp. 97-98.

64




En resumidas cuentas, tenemos que, 0 bien se significa la naturaleza, o bien la
naturaleza significa. '3’ Llegado a este punto, Faig expone la siguiente tesis arraigada
en Lacan: “La naturaleza vale porque falta a la representacion **.

Al decir esto —sefiala Faig—, “nos alejamos tanto de una naturaleza significativa
como de la representacion de la naturaleza. "**° Entonces, volviendo a la cita de Freud,
“el pene —en el sentido de Ferenczi [1924]- debe su investidura narcisista
extraordinariamente alta a su significacién organica para la supervivencia de la
especie”¥0, “ésta adquiere una dimension distinta (la naturaleza debe su prestigio a esta
representacion per se, de su caracter de representacion. Alcanza con esto al sintoma
que, también, provee una representacion a lo inexistente. EI complejo de castracion en
la obra de Freud se desliza sobre la base de esta confusion).””*4!

Entonces, el pene vale, efectivamente, “por la conservacion de la especie, pero ya no
en si, vale porque ese hecho representa que del otro lado (digamos, del lado del
lenguaje, para simplificar) no hay ninguna justificacion ultima.

Por lo tanto, este hecho mas que representar una explicacion del fendmeno, apunta a
su falta de explicacién. Rodea su misterio. Esta explicacién natural, espontaneamente
venida a la mente, se produce alli donde no hay representacion que dé cuenta del
problema.

En consecuencia, la representacion es sélo aparentemente natural. Al jugar en
relacion al conjunto del lenguaje su funcion queda desvirtuada.”42

La relacion que establece Lacan entre sujeto y cuerpo remite al objeto a; este objeto
en su relacion de separacion con el cuerpo y de no-representacion.

Teniendo en cuenta este desarrollo, Faig va a establecer que: “El abordaje correcto
de la cuestion del significante lacaniano implica al cuerpo y su supedita a la separacion
del objeto a.

Dicho esto, es posible establecer otra formula: si la pulsién, como hemos definido, es
el valor de la naturaleza en tanto falta a la representacion, desde el punto de vista del
significante tenemos acceso a su revés, y podemos decir que el objeto halla expresion
en su opuesto. Para la pulsion escopica este opuesto transcurre en la ceguera.

La ceguera es el objeto de la pulsion escépica. En ella la naturaleza que se rechaza
abastece la falla del significante.”**® Este sefialamiento sitia, a mi entender, el punto
central ya que la naturaleza que se rechaza, que se forcluye, retorna desde lo real
abasteciendo la falla del significante en el doble sentido del genitivo, la falla que el
significante produce sobre la organizacion organica de la necesidad y la falla del
significante en tanto la representacion se encuentra perforada. Sigue Faig: “El mismo
movimiento puede aplicarse al resto de las pulsiones. En el terreno invocante, el
silencio. (Por otro lado, esto es lo que diferencia a la voz del fonema). Para la oralidad y
la analidad hallamos su opuesto en el destete y el control de esfinteres; son estas
prohibiciones las que hacen aparecer a las pulsiones naturalizadas o culturalizadas. Con
la pulsion falica aparece concomitante la amenaza de castracion. Su objeto, el falo
imaginario, deberia entregarnos la solucion del complejo de castracion.

187 Carlos Faig, Ibidem, pp. 98-99.
138 Carlos Faig, Ibidem, p. 99.

139 Carlos Faig, Ibidem, p. 99.

140 Sigmund Freud, lbidem. p. 275.
141 Carlos Faig, Ibidem, p. 99.

142 Carlos Faig, Ibidem, p. 99.

143 Carlos Faig, Ibidem, p. 100.

65




La relacion entre cuerpo y lenguaje es, pues, de conjunto vacio y, por alli, de
consonancia. El cuerpo mutilado converge con el significante que hace falla en el
mismo sitio.”'** [de aqui puede entenderse que la mutilacion del cuerpo y el significante
que hace falla, convergen en la produccion de la marca y la falta en el mismo lugar] de
aqui la definicion que da Lacan de las pulsiones como: “el eco en el cuerpo del hecho
de que hay un decir.”**®

Si la biologia entra en juego, porque la imagen corporal adquiere cierta valoracion
distinta ‘por’ el Otro, y ‘para’ el Otro cuando el cuerpo mutilado y el lenguaje
deslocalizan la falla que debiera converger en el mismo lado, queda en ese mismo
lugar, un signo en la organizacion orgénica de una necesidad, que sutura el corte
significante produciendo la lesion organica como cad(4)-ver, (cada) el trozo, que-da-
(a)-ver (que queda, que da a y que da a ver, que lo da a ver).

Si la falta de un significante que nos ubique sexualmente, traza en Lacan —tal como
lo demuestra Carlos Faig en su seminario ;Qué es la sexualidad? Y ¢Qué es el
psicoanalisis?—, que, “el ciclo de la reproduccion sexual en el hombre ha tomado el
sentido como espermatoforo. El sentido mismo, la cultura en el aspecto mas general, el
lenguaje, las identificaciones, todos los valores simbolicos, podrian estar tomados
directamente en el ciclo sexual de la reproduccion humana. Y en ese caso, aunque uno
sostuviera que no hay relacion sexual, porque el lenguaje esta sustituido a la relacién
sexual, porque el sentido esta sustituido a la relacion sexual, desde el punto de vista de
la reproduccion sexual, del ciclo de la reproduccién humana, el sentido tiene una
funcion positiva, estad coadyuvando a la reproduccion de la especie, esta tomado en el
ciclo natural. Con lo cual, en un sector de la cuestién podriamos estar de acuerdo con la
tesis de que no hay relacion sexual y en el otro, no tiene la menor importancia porque
desde el punto de vista bioldgico para la reproduccion sexual es lo mismo que el
hombre se reproduzca mediante signos propios de la especie para encontrar el
partenaire, a que lo encuentre por casualidad a través de la via del sentido, o del
equivoco.

Entonces, si de un lado tenemos el sentido sustituido al sexo, de otro lado tenemos,
afuera de este esquema, de nuevo al sexo, bajo la forma del ciclo de la reproduccion
sexual sosteniendo todo el movimiento y cumpliendo el objetivo bioldgico que tiene
que cumplir.

Si uno sigue un poco pensando en este modelo, en la sustitucion tendriamos un
movimiento que es metaforico, tenemos el lenguaje sustituido a la sexualidad, y de este
lado lo que tenemos es un desplazamiento, o0 sea, una metonimia por donde el sexo
ocupa dos lugares distintos.

Sentid ..
Metafora —>cmuce IMetonimia
2EX0 » sexo

\__’—/

También podriamos hacerlo con respecto al sentido porque de un lado tenemos el
sentido sustituido a la sexualidad y de otro lado lo tenemos completamente cambiado de
funcién y tomado en el ciclo sexual. Cambiado de valor y como una especie de
herramienta u 6rgano del ciclo de la reproduccion sexual; esto cuando invertimos todo
el desarrollo.

144 Carlos Faig, Ibidem, pp. 100-101.
145 Jacques Lacan, Clase del 18/11/1975, “Seminario 23, El sinthoma, (1975-76)”, (version critica),
traduccion Ricardo Rodriguez Ponte, (material de circulacion interna de E.F.B.A.), p. 7.

66




Con esta idea, con este pequefio esquema que hacia, estariamos tomando un poco
lateralmente, de modo un poco desplazado y un poco critico, si se quiere, las dos
grandes tesis de la obra de Lacan que son: El inconsciente estructurado como un
lenguaje, la primera, y la falta de relacion sexual, la segunda tesis. Esto no las refuta,
pero las pone en otro contexto, les da otro valor a los dos desarrollos.” 146

El problema se presenta cuando esta sustitucion del sentido al sexo queda
deslocalizada, queda interrumpida o en suspenso, ahi la organizacion organica de la
necesidad a nivel corporal se desorganiza produciéndose una lesion organica e
independizada de la incidencia significante. Con lo cual, como planteabamos
anteriormente, la pregunta clinica es como restituir la funcion de sustitucion del sentido
al sexo en la operacion analitica.

Faig explica que “si uno piensa en los nudos borromeanos, por ejemplo, uno podria
decir que de un lado esta la zona erogena, y de otro lado tenemos lalengua y que el
campo que estd ligando esto es el campo del goce, con lo cual si uno metiera el
inconsciente aca [campo del goce (J.)], no estaria ubicado en ninguno de los dos lados,
esta en el exterior, y seria méas bien este el esquema que le corresponde.

La idea de objeto (a) en Lacan estd muy ligada a salir de la representacion
inconsciente del modelo freudiano, de salir al exterior, de sacar al inconsciente del
interior del organismo o de la persona y en lugar de hablar de contenidos, de
representaciones inconscientes, lo que aparece en Lacan es una idea de falta correlativa
a la de un significante sin significacion. Y el movimiento, a lo que lleva esto, es al
descubrimiento, a la invencion del objeto (a) que seria como el referente faltante del
desplazamiento de la cadena significante.”4’

“En este punto, en la historia del psicoandlisis hay un desplazamiento —que les queria
sefialar—, que va desde un momento donde el psicoanalisis tiene mayor significacién que
es el de las representaciones inconscientes ligadas al complejo de Edipo, por ejemplo, a
una teoria en los afos ’80, al final de la obra de Lacan, o incluso antes, con la invencion
de la cuestion del significante donde la significacion queda despejada, o sea, 1o que
tenemos es una idea de la lengua con otro valor. Y, converge bastante con el modelo
que yo presentaba del sentido tomado en el ciclo sexual, porque efectivamente, eso le
saca todo valor como lengua, como sistema de signos, lo cambia de funcion.”48

Volviendo al inicio de la presente reunion si ubicamos las tres imposibilidades
estructurales, la de pensar el pienso como homologo a la representacion, la
imposibilidad de representar la sexualidad y la imposibilidad de representar la muerte

146 Carlos Faig, Clase 6. Sexualidad y Psicoanalisis, “Seminario ¢(Qué es la sexualidad? y ¢Qué es el
Psicoandlisis?”, http://www.lecturasclinicas.com.ar, p. 113-114.
147 Carlos Faig, Ibidem, pp. 116-117.
148 Carlos Faig, Ibidem, p. 117.
67




propia, nos encontramos con representacion perforada o mas precisamente, con una
falta de representacion.

“Entonces, si uno quisiera decirlo, en otros términos, en términos un poco, si se
quiere, abusivos, uno podria decir que los grandes tdpicos del psicoanalisis, el sexo y la
muerte —que estan por debajo de todos los desarrollos—, son temas que se pueden
abordar desde la conciencia, desde el lado de la conciencia uno lo encuentra como un
limite, como un agujero a lo que el pensamiento puede captar de si mismo. Esto da otra
entrada a la problemética del psicoanalisis.

Tendriamos, la conciencia y algun tipo de perforacion, vamos a suponer que esta
particularmente ligada con el sexo —dejo afuera el tema de la muerte y del pienso—, hay
como una especie de agujero en la conciencia —lo estoy dibujando sobre un Toro—, sobre
un anillo, y si uno hiciera un movimiento de invaginacién y pasara todo el Toro por este
agujero, lo que obtendria es una especie de figura que tendria esta forma que se llama en
el seminario XXIV de Lacan, el Toro trique una especie de Toro garrote; si uno pasa
todo el Toro por este agujero queda esto (Toro trique), una figura deviene la otra. Y, lo
que uno encontraria al hacer este movimiento es que la conciencia queda tomada en un
conjunto mas amplio que es el de la sexualidad. Con lo cual estariamos en desarrollos
que son muy parecidos, partiendo de la conciencia a los desarrollos del inconsciente y
que es lo que Lacan ha puesto en cuestion particularmente en el seminario XXIV que es
un seminario devastador. Miller hablaba, respecto de L’insu de “la demolicion del
templo.

Conciencia i
\\ lra’
1 r
Yool
| I
Toro conJ_c1er_Llc1a
! |
.l.l \.
L
Qexo Toro trique

Lo que hice aca fue hacer como una especie de embudo donde el agujero queda
circunscribiendo todo lo exterior.”'4° Esto, da entrada a otra perspectiva respecto de lo
gue se enmarca como inmixion de otredad y lo que queda excluido. Si pensamos el
marco que plantea un borde, una frontera y un limite, lo que no hace sistema con el
lenguaje queda enmarcado, limitado y bordeado por el agujero que plantean los tres
registros (este tema lo abordaremos en nuestra ultima reunion) efecto de la operacion
analitica en juego. Sobre esto seguiremos trabajando en las reuniones sucesivas.

Bueno, vamos a dejar acd y continuamos la proxima.

149 Carlos Faig, Ibidem, pp.118-119.
68




Seminario
Lectura clinica de la operacion analitica
La falla epistemo-somatica: Migajas

TERCERA CONFERENCIA

1

Mito y Estructura: Pulsion y significante, una convergencia de faltas.

Metafora paterna y Complejo de Edipo son elementos heterogéneos vy
cualitativamente distintos, si bien el Complejo de Edipo —desde el punto de vista
clinico— se estructura en la metafora paterna lo cual nos lleva a que su constitucion, es
efecto del trabajo del significante (en el doble sentido del genitivo).

Ahora bien, el trabajo del significante y con el significante no deja de remitirnos al
corte, y en esto en particular, al Complejo de Edipo, que desde el punto de vista clinico
—en esto sigo a Fukelman-—, “se trata de una elaboracion de dichos en analisis.”**

La elaboracion de los dichos en anélisis, entre otras cosas, nos lleva a la envoltura
(captura) de la escena primaria y los diversos modos de respuestas que se encuentran
frente a la falta en el origen, uno de los cuales, en las neurosis, es el mito individual del
neuratico.

Esta funcion que cumple el mito en la estructura, que puede tomar diversas formas,
desde el mito individual del neurético, la escena de excepcion en la perversion, o la
alienacion respecto del linaje en las psicosis, constituyen diversas formas de respuesta y
articulacién de la falta respecto de la constitucién del sujeto en cuyo centro, y a través
del cual, se localiza la articulacion de los nombres del padre.

Entonces, hasta aca ubicamos, el origen respecto de una carencia estructural de
aquello de lo que carece el lenguaje, para dar cuenta de la falta simbdlica en el
lenguaje, de la cual, el lenguaje no puede dar cuenta.

Fukelman acordaba con una afirmacion de Francoise Dolto, en la que sostenia que
“la falta de la escena primaria queda asegurada por otra falta que, a su vez, implica
una falta en el sujeto en cuestion; cuando eso ocurre, se arma otra escena”*°, Entonces,
desde el punto de vista clinico, estariamos planteando una relacién entre la posibilidad
de extraccion de la escena primaria y la constitucion de la Otra escena, a partir de que
la extraccion de la escena primaria implica una falta en el sujeto que asegura la falta
original al recaer sobre ella.

En este sentido, para que esto se produzca, dependerd de como se encadenan las
operatorias: frustracion, privacion y castracion, en el pasaje por el Edipo, es decir, en la
articulacién entre el mito que el Complejo traza conjuntamente con el Complejo de
Castracion, y la posibilidad de articulacion de la diacronia con la sincronia significante.

Fukelman establecia que estas operatorias, se articulan en una sincronia que, a su
vez, implican momentos “en los que se producen efectos retroactivos. Un efecto
clasicamente retroactivo es aquel que le permite decir a Freud que lo que habia sido

150 paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, “Cap. 3, EDIPO”, Conversaciones con Jorge Fukelman.
Psicoandlisis: juego e infancia, Editorial Lumen, coleccion Cuerpo, Arte y Salud, serie roja, primera
edicion Buenos Aires 2011, p. 52.

151 Paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, “Cap. 4, LA FALTA PUESTA EN JUEGO”,
Conversaciones con Jorge Fukelman. Psicoanalisis: juego e infancia, Editorial Lumen, coleccién Cuerpo,
Arte y Salud, serie roja, primera edicion Buenos Aires 2011, p. 78.

69




planteado como objeto parcial se pierde una vez que hay castracion, aunque en la
cronologia lineal no es asi.

Es menester que se inscriba la pérdida en tanto falta de un objeto imaginario, para
que ciertos objetos reales funcionen como provocando una frustracién. Todo esto se
plantea a propdsito de aquello de lo que carece el lenguaje, para dar cuenta de la falta
en el lenguaje. Esa falta es simbolica, y sobre ella el lenguaje no puede dar cuenta.
Entonces, ahi tenemos la privacién, y la constitucion de una figura imaginaria de
enorme importancia: el padre idealizado, el padre imaginario idealizado, [...], el padre
idealizado toma el relevo de la imagen en el espejo. Como yo tiendo hacia la imagen en
el espejo, el padre idealizado me provee de sentido: hacia donde voy o, por lo menos,
hacia donde quisiera creer que voy. Yo voy hacia donde no falta lo que a mi me falta. A
mi me falta un elemento simbolico que me ubique, y se encuentra alli, en esa imagen en
el espejo. En tanto ese elemento esta “alli” y no “aqui”, el “alli” me priva de lo que
“aqui” me falta. Aunque sea lateral, fijense que lo que “aqui me falta” establece una
distancia, una hiancia, entre aquello que queda del lado de “quien esta aqui”, y aquello
que se encuentra situado en “quien esté alli”. Con lo cual, la posibilidad de pegarme, en
el sentido de homogeneizarme con quien esta “alli’, se traba.”*>?> La problematica
acerca de las dificultades respecto de que esta trabazon no opere, y la posibilidad de
homogeneizarme con la imagen, van a emplazar y localizar diversas dificultades de
articulacién entre, cuerpo, imagen, lenguaje y sexualidad.

Dicho esto, podemos afirmar —tal como veniamos desarrollandolo anteriormente— no
hay “me duele” sin espejo. Lo cual nos lleva a la pregunta acerca de qué ocurre en esta
articulacion entre el dolor y la falla epistemo-somatica.

Cuando Lacan en Psicoanalisis y Medicina. El lugar del psicoanélisis en la
Medicina, habla de la gelificacion en la posicion de enfermo, es posible ubicar (leer)
alli, un pasaje en suspenso del mito a la estructura.

Para poder precisar este pasaje es necesario hacer un rodeo por la imagen que nos
plantea la buena salud.

Deciamos que el lenguaje no puede dar cuenta de lo que carece para dar cuenta de la
falta simbdlica que habita y que lo habita, que se localiza y que se instituye en el
lenguaje. Ahora bien, si este pasaje quedara suspendido, en tanto la trabazén que
impediria homogeneizarme con quien esta “alli”, que no terminara de inscribirse ni
realizarse, se dibujaria una falla del lado del cuerpo, en tanto y en cuanto, el riesgo en
potencia, de homogeneizacidn entre imagen y cuerpo amenazaria con realizarse.

Dicho esto, podemos pensar que, en esta suerte de gelificacion en la posicion de
enfermo, es posible ubicar (leer) alli, un pasaje en suspenso del mito a la estructura;
pero para que esta lectura tenga lugar es necesario poder producir alguna articulacion
con lo imaginario del cuerpo que se inscribe en este registro. Planteado en estos
términos no se trata de un significante holofraseado sino, del pasaje de la falta de
inscripcion de la falta a la inscripcion de la falta; lo cual nos esboza la posibilidad de
llegar a producir esta articulacién entre de lo que carece el lenguaje de lo cual que no
puede dar cuenta, y la falta simbolica en el lenguaje, su inscripcion en la articulacion de
estas tres operaciones mencionadas, y la importancia del padre idealizado que provee
una direccion y un sentido hacia donde voy, o hacia donde puedo creer que me dirijo.
Esta serie de operaciones nos lleva a emplazar la articulacion entre la constitucion del
objeto como perdida, es decir, la inscripcion de la castracion como extraccion del objeto
a que pasa a constituirse como causa perdida dando cuenta de la falta de objeto de la

152 paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, Ibidem, p. 80.
70




estructura como correlato de esta pérdida —falta que establece, instala, e inscribe, la
articulacién y en la articulacion de los registros RSI: objeto, operacion y agente—, y la
relacién entre pulsion-fantasma-transferencia.

Este pasaje de articulacion es lo que clasicamente nos planteamos como el pasaje del
mito a la estructura.

Fukelman en la octava Conferencia del Seminario Ponerse en juego nos lleva a
reflexionar acerca de lo que podemos establecer como la buena salud.'®® Para esto, es
necesario ubicar un rodeo respecto del cuerpo en tanto real. Como sabemos, el cuerpo
en tanto real es un cuerpo al cual no le falta nada constituyendo al cuerpo en tanto
cuerpo. Sin embargo, tal como nos plantea Lacan con la metéfora del queso gruyere, los
agujeros del cuerpo son constitutivos del concepto de cuerpo mismo. Es decir, en lo real
del cuerpo, tanto como en el queso gruyeére, hay agujeros, pero, esto no queda referido
tanto a los agujeros de las zonas erégenas, aunque presenten alguna vinculacion, sino —
como sefiala Fukelman—, “al agujero que podria permitir que dijéramos: ‘El cuerpo en
tanto cuerpo no es todo’, implica un agujero que podriamos mostrar pensando en la
buena salud. La buena salud, justamente, establece una relacién del sujeto —esto que es
producido por la relacion de un significante con otro significante, esto que es
representado por un significante en relacion a otro significante—, la buena salud, digo,
plantea una buena relacion entre el sujeto y [aquello ubicado] en el agujero del cuerpo
del gruyére.”*>* Por esto mismo, cuando nos angustiamos, cuando la angustia nos toma
el cuerpo, el cuerpo comienza a compactare, es decir, se nos presenta como no
agujerado, en tanto que, cuanto mas angustiados estemos, el cuerpo aparenta carecer del
agujero con relacion al cual se ubica, teniendo entonces cada vez mas presencia hasta lo
intolerable. Fukelman plantea en este punto que un ejemplo de esta presencia del cuerpo
es algo que encontramos cuando los nifios se enferman. Podemos agregar, que no solo
los nifios, sino también cuando se pierde esto que se plantea como la buena salud, es
decir, cuando el lugar queda cercenado, siendo cada vez menor para este cuerpo que se
presenta extraido del espejo, del espacio virtual, quedando afectada la relacion con el
lenguaje y por ende con el decir; cuando esto ocurre, el cuerpo se compacta.

¢Por qué?

Porque este agujero en lo real, que se puede conectar con este elemento faltante en
lo simbdlico, con este elemento faltante en la lengua, que aparece taponado, es decir,
cuando “hay algo en la articulacion del saber que se presenta en lo simbolico que falta
y que se conecta con este agujero —si lo puedo decir asi— de la buena salud”*®®. Este algo
en la articulacion del saber que se presenta en lo simbolico que falta, es precisamente
aquello que no hace sistema con la lengua al quedar comprometida la relacién con el
espejo y la extraccion del cuerpo a la imagen especular (sobre este punto volveremos).

Fukelman sefialaba que este agujero en lo real en ciertas oportunidades podia tomar
la forma de una boca que traga, siendo esto ya una elaboracion oral del agujero en lo
real; y agrega que uno de los momentos en el que puede aparecer, producirse, este
agujero en lo real, sucede cuando se presentan ciertas circunstancias que impiden o
destruyen el aparato simbolico que puede recibir aquello que nosotros decimos, aquello
gue nosotros pedimos.

153 Jorge Fukelman, Octava Conferencia, septiembre 1 de 1996, “Seminario Ponerse en juego”, Cartagena
de Indias, agosto — septiembre 1996, Version critica, www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014,
p. 80. (Material de circulacion interna).

154 Jorge Fukelman, lbidem, p. 81.

1%5 Jorge Fukelman, lbidem, p. 81.

71




No es lo mismo situar que estd esto impedido, a que esto esté destruido. Si esta
impedido, hay entonces cierta elaboracion a través de la angustia, del trabajo con la
angustia, que nos permite metabolizar este impedimento en esta suerte de boca que
traga, pero, si las circunstancias que se presentan destruyen el aparato simbdlico que
puede recibir aquello que nosotros decimos, queda comprometido el decir y por ende
también la demanda ($<>D). Frente a esta afectacion, la pérdida de la buena salud, —en
sentido estricto no se trata de una pérdida sino de una falla o fractura de y en la buena
salud—, se manifiesta en la lesion en el cuerpo que exige el armado de una restitucion
del imaginario para reinstalar la potencialidad del decir, esto es, que, en el dicho, el
decir se restituya en potencia de modo tal, que voz y cuerpo no sean uno. En este
sentido, podriamos decir que esta disrupcidn o irrupcion, plantea un hablarle “a lo real
de”, mostrando el deficit de artefacto simbdlico que pudieran recibir e inscribir las
demandas de los sujetos.

Entonces, una primera conclusion, es que lo que queda afectado en este déficit del
artefacto simbolico que toca lo singular del sujeto y lo universal del contexto social e
histérico en el que la persona se encuentra, es la dificultad para recibir e inscribir las
demandas de un sujeto (en el sentido objetivo del genitivo), es decir, si grita “al vacio
en el simbolo, no hay artefacto simbolico que sostenga imagenes que posibiliten,
aungue mas no sea, gritarle a alguien”®®, necesito el alguien sostenido por una cierta
estructura simbolica para que este grito quede dirigido y direccionado (direccion y
sentido no son lo mismo, el grito debe tener una direccién y sentido especifico) de
modo tal que se reconstituya el mi de este lado del espejo, porque si yo grito a lo real, lo
real no me responde, no hay estrictamente posibilidad alguna de respuesta.

Esto nos lleva al tema del cuerpo y del dolor en tanto, por lo que dijimos y —
siguiendo a Fukelman—, no puede plantearse un me duele sin espejo. En este sentido,
recuperar la buena salud, el agujero que plantea la buena salud, implica un pasaje de la
lesion, al dolor y del dolor al me duele. En otros términos, pasar de la episteme al saber
supuesto en el trabajo —en andlisis—, de restitucién del artefacto simbdlico afectado.

Una segunda conclusién es que si mi relacion con este real agujereado se hace cada
vez mas inquietante porque este lugar agujereado queda desligado con el agujero que
esta tratando de plantear en lo simbdlico, no queda entroncado con la castracion.

Si esto sucede, un primer intento de evitar esta supresion, suspension o destruccion
(son manifestaciones diferentes) del artefacto simbdlico es la presentacién de este real
agujereado como “Una boca que puede tragarme, engullirme, deglutirme .15’

Una tercera conclusién consiste en plantear que el sujeto se ubica en el agujero del
cuerpo abierto al campo del Otro, en tanto y en cuanto es el lugar donde el cuerpo ha
sido reclamado en el origen, es decir, alli donde los padres se dirigieron al cuerpo del
bebé desde un fondo, un cimiento y una base que atafie a lo simbolico y a lo imaginario.
“Podriamos decir que es en relacion a donde se ubique en este agujero que se plantea la
relacion con la filiacion. Es decir, que queda este cuerpo ubicado en una genealogia,
ubicado en un linaje.”*®8; entonces, es a partir de esto, —y es a propdsito de aquello que
se produce en lo real del cuerpo—, que hace y establece que cada uno de nosotros y
nuestro cuerpo, no seamos intercambiables, porque hay algo que es del orden de la
diferencia, del orden del simbolo agujereando el cuerpo, es decir, “del significante,

1%6 Jorge Fukelman, Ibidem, pp. 81-82.
157 Jorge Fukelman, lbidem, p. 82.
1%8 Jorge Fukelman, lbidem, p. 82.
72




ahora, planteado como testimonio de aquello que se dice efectivamente”*® pudiéndose
precisamente ubicar ahi toda la escena. Escena que hace que este cuerpo, nuestro
cuerpo, esté agujereado, esto es, que no sea todo cuerpo, y que el cuerpo tenga la
posibilidad de conectarse con relacion a lo que falta en el simbolo, es decir, a aquello
que podemos establecer con relacién a la letra y al objeto de la pulsion.

Todo esto atafie a este agujero primordial del cuerpo, que, en tanto agujero, si esta
bien articulado con la castracion en y de los padres, es decir, bien articulado con el
simbolo de la diferencia, con aquello que falta en el simbolo que permite el simbolo de
la diferencia, es lo que Fukelman planteaba como: “la buena salud”.

Fukelman comentaba al respecto que “cuando los padres no dan, en relacién a los
chicos, su palabra de honor, los chicos ponen el cuerpo, es decir, no dar la palabra de
honor, quiere decir que no hay algo del orden de la diferencia porque supone que
cuando yo digo ‘te doy mi palabra de honor’, estoy diciendo que esto que digo es
diferente a lo que comento en cualquier momento. En este sentido de la diferencia, mi
palabra de honor atafie a mi ubicacién sexual, a mi relacion con la castracion y a mi
relacion con mis fantasias edipicas.”*®, y esto traza la inscripcion del decir en lo que
efectivamente se dice. De modo tal que, esto tiene repercusiones pospubertad, ya que,
“cuando los padres no dan su palabra de honor, lo que encontramos es que, en lugar del
agujero, el cuerpo comienza a presentificarse, a hacer presencia [y hacer-se presencia].
La buena salud, justamente, es que el cuerpo aparece representado por esto, por
aquello, como es para todos nosotros, digamos asi, por nuestra ubicacion en alguna
escena. El cuerpo aparece representado en la imagen virtual, el cuerpo aparece
representado en el juego [en la infancia]. Esto nos plantea una distancia entre algo que
se presenta y algo que se representa.”6!

Esto que se representa, atafie a la letra, es decir, al objeto de la pulsion. Que el
objeto de la pulsion aparezca representado en la cadena significante implica que cuando
nosotros hablamos, en lo que nosotros hablamos, se puede recortar lo que decimos, y en
esto, podemos decir que ahi se encuentra representado algo que concierne a la
satisfaccion sexual. Ahora bien, volviendo al planteo que estamos desarrollando, nos
encontramos con ciertas situaciones en la que el cuerpo deja de estar representado para
pasar a adquirir presencia, para presentarse. Cuando hablamos de representacion,
cuando la misma queda homologada al signo no estamos hablando de significante sino
de algo que representa algo para alguien y al mismo tiempo estamos hablando de la
organizacion organica de una necesidad. Como verdn esto suscita y produce una
relacién distinta con el Otro, ya que es una relacion con el signo y no con el
significante; lo cual lleva a una incidencia diferente respecto del cuerpo ya que la
organizacién organica de la necesidad queda regulada por los signos del cuerpo y no
por la mortificacion del significante. A su vez, “por ejemplo, la imagen en el espejo es
una representacion de algo para alguien; por ejemplo, la imagen en el espejo representa
el bebé para la mama. Esto establece una distancia, digamoslo asi, entre el representante
y lo representado, una distancia que tiene su ubicacién y su historia —no es la Unica—, su
historia juridica. Los abogados han estudiado concienzudamente como se puede

159 Jorge Fukelman, Representacion y Represion, Conferencia dictada en el afio 1992 en el marco del
ciclo de “Clinica con nifios” organizado por el Dr. Alejandro Varela en Propuesta Psicoanalitica Sur
(PPS), “Textos Cautivos”, Lecturas Clinicas http://www:.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires 2022, p.
41. (material de circulacidn interna).
160 Jorge Fukelman, Ibidem, pp. 82-83.
161 Jorge Fukelman, lbidem, p. 83.

73




representar; hay un representante que representa tal o cual elemento.”*®? Abro
paréntesis, esta distancia que tiene su ubicacion y su historia juridico-politica se liga con
la historia familiar y la economia de mercado. La imbricacion de esta historia en la vida
de una persona concierne a como se establecen y emplazan los artefactos simbolicos en
cuestion y la relacion con el decir. Cierro paréntesis.

Vuelvo a lo que estaba comentando, si hay un representante que representa tal o cual
elemento, queda afirmada en el signo —de manera performativa en su constitucion y
empleo—, la distancia entre presencia y representacion. Ahora bien, si esta distancia
quedara planteada al reves, es decir, si esta distancia invirtiera su sentido, no su
direccion, —piénsenlo en el sentido vectorial—, representante y representado quedarian
unificados porque la distancia entre ambos desapareceria, es decir, el simbolo, se
constituiria en una pura presencia, esto es, adquiriria la dimension de presencia y por
ende, el signo quedaria borrado en su funcién de tal, ya no seria algo para alguien, sino
que el algo y el alguien, quedarian unificados. Toda presencia borra la representacion
apareciendo el cuerpo concernido en una satisfaccion ilimitada. Si no se trata de
representante, entonces se trata de que “es”. Este “es” —como bien sefiala Fukelman—, no
es un “es” copulativo sino ontico, adquiriendo el simbolo el estatuto del ser. Con lo cual
todo lo que ocurra con el simbolo recae sobre mi cuerpo por fuera de cualquier
inscripcién simbdlica, es decir, los efectos sobre mi cuerpo se independizan de la
relacion significante lo cual plantea una relacion diferente con la imagen y por ende
con el espejo.

Fukelman decia que en “el espejo, [el] ‘dentro de’, ubicado en relacién al discurso,
al lenguaje, plantea un ‘no es’ aquello que esta del lado de acé del espejo. El espejo
representa algo, y en tanto en el espejo se representa algo, esto que se representa ‘no es’
lo que estd del lado de aca del espejo. Hasta acd nos situamos todos. Esto no quiere
decir que no podamos sentir —y se ha escrito al respecto— que del lado de aca pasamos al
lado de alla.

Desde Alicia en el pais de las maravillas, hasta las multiples versiones en las que una
pantalla de televisidn nos lleva para el otro lado, para esto, ¢cuél es el otro lado? El otro
lado, es el lugar donde se unifica presencia y representacion, donde la representacion
se hace presente.”*%® Este otro lado donde presencia y representacion se unifican abole
la Otra escena. Con lo cual, el trabajo analitico tendiente a reconstruir y reconstituir la
Otra escena implica una vuelta sobre la propia escena primaria para quien se sostiene en
posicion de analizar, que comprende un trabajo sobre cdmo quedamos descontados de la
misma y, ahi radica la posibilidad de nuestro lado, de poner la falta en juego y poder
reconstituir la Otra escena para que se articule con y en la lengua de ese analisis el
sujeto en cuestion.

Un comentario un poco lateral pero que no deja de incidir en nuestra practica. Como
ensefiaba Fukelman, los espejos tienen duefios, y nosotros nos reflejamos, sin saber, en
espejos que, cuando no los reconocemos como espejos, nos encadenan a una tirania de
la imagen. Poder escuchar qué nos dicen esos espejos, nos permitira elegir en qué
momento y de qué manera podemos utilizarlos para ubicarnos un poquito mejor
respecto de la multiplicidad de reflejos. Por otro lado, como nuestra clinica es una
clinica de la representacion que deviene significante, cuando aparecen distintas
modalidades de la presencia como ser la angustia, las psicosis, la falla epistemo-
somatica, etc. podemos preguntarnos frente a qué espejo nos encontramos ahi y cuél es

182 Jorge Fukelman, lbidem, p. 83.
183 Jorge Fukelman, Ibidem, pp. 83-84.
74




su dominio [en el doble sentido del término, en tanto nos tiene sometidos y nos
encadena a un lugar]. A su vez, poder establecer si en realidad se trata de multiples
espejos 0 de uno solo ya que, en este ultimo caso, nos quedariamos cerca de la
experiencia de la deprivacion sensorial, es decir, “sin el mundo donde podemos
compartir ciertos modelos imaginarios. Entonces, lo que minimamente podemos hacer
es acercarnos a que esto nos importa y tratar de tener una minima idea respecto a
quienes manejan los espejos que nos importan, lo cual no quiere decir dejar de usarlos,
pero usarlos sabiendo minimamente, que los estamos utilizando.”64

“Hay situaciones en las que la mediacion especular, es decir, esto que se establece de
distancia entre el representante y lo representado parece anularse. El paradigma de una
situacion en la que no hubiera ninguna distancia, es decir, que representante y
representado se asimilaran, seria una situacion de repeticion lograda, porque
representante y representado es lo que podriamos plantear en relacion al: ‘el
significante representa a un sujeto en relacion a otro significante’. La mediacion, la
distancia, esto es, la pérdida del objeto; es lo que posibilita que no haya un ‘es’ ontico
entre representante y representado.”

Si representante y representado se homogenizan, entonces la distancia entre una
letra y otra se diluye como si no la hubiera; quedan asimiladas. Esto importa porque, asi
como en la infancia un nifio en estas circunstancias —acordando con lo que Fukelman
nos ensefia—, ocupa el lugar de las letras reprimidas parentales —en la cual el nifio se
encuentra impedido de metabolizar relaciones significantes para los padres— queda
entonces, metabolizando letras como comentador con su cuerpo de las letras
reprimidas parentales; pospubertad nos podemos encontrar ante situaciones en las que
esta distancia diluida de las letras pueden presentarse como lesion de 6rgano.

En el caso de estos nifios en los que pareciera surgir la presencia de algo del orden
de la letra reprimida, requieren por parte de quienes los traten la capacidad “para
hacerse cargo de aquello que atafie a su propia relacién con los deseos parentales de
quien se trate.”*® «Si decimos con Freud que la sexualidad de los adultos se construye
sobre la sexualidad perversa polimorfa de los nifios, y hasta podemos por ahi, con
cierto esfuerzo, aceptar que nuestros padres fueron nifios alguna vez, alguna vez han
debido ser nifiitos”®” perversos polimorfos. Por eso, ahi donde un padre no puede
sostener la palabra de honor, no puede superar a su propio padre, ahi no hay
diferencias entre él y su hijo; y donde las diferencias quedan anuladas, algo se marca,
pero no como diferencia entre simbolos, se marca en lo real del cuerpo. “Estas son las
situaciones que obligan, digamoslo asi, a que podamos nosotros meter en juego
nuestros padres perversos polimorfos, para tratar de reconstruir una escena en la que
la marca sea la que posibilita la escena.”%

Pero, en el caso de un adulto, pospubertad, ya no somos comentadores de las letras
reprimidas parentales sino que aquello que se produjo como pictograma en la infancia,
en tanto y en cuanto, se presenta pospubertad como repeticion lograda en el sentido que
comentdbamos antes de la distancia diluida y asimilada entre presencia y
representacion, lo que se asimila y diluye son las diferencias entre letras que atafien a
la sexualidad de los adultos, esto implica una vuelta sobre la perversion polimorfa

164 Jorge Fukelman, lbidem, p. 84.
185 Jorge Fukelman, Ibidem, pp. 84-85.
186 Jorge Fukelman, lbidem, p. 85.
167 Jorge Fukelman, lbidem, p. 85.
188 Jorge Fukelman, lbidem, p. 85.

75




parental, pero al mismo tiempo, plantean una problematica respecto de la segregacion,
la excepcion y el anonimato: un deseo andnimo.

La segregacion se plantea como reverso mimético de la no extraccion de la escena
primaria. Por esto mismo, es necesario “para tratar de reconstruir una escena en la que
la marca sea la que posibilita la escena %, no s6lo meter en juego nuestros padres
perversos polimorfos para nosotros, sino también, poder volver sobre la pregnancia de
la escena primaria para localizar la extraccion de la misma y ahi trabajar sobre la
segregacion que se nos plantea y la excepcion que la origina.

Todo esto nos lleva a trabajar sobre “;qué hace el analista con aquello que ha sido
diferente en el curso de su historia? Esto quiere decir que la posibilidad de construir
una escena corre del lado del analista y de lo que hace el analista con aquello que
atafie a sus marcas y a sus objetos.”1’0, es decir, el trabajo con el significante que nos
requiere de nuestro lado “;qué hacemos con nuestros padres? ¢Como logramos pensar
a nuestros padres, pongamos, como chicos perversos polimorfos? ¢ Qué estoy diciendo?
¢Como logramos desasirnos de los deseos incestuosos de nuestros padres? Pero, para
desasirnos de esos deseos incestuosos tenemos que minimamente poder reconocerlos; y
si queremos plantear cémo alguien termina un anélisis, puede entonces, desasirse de
aquello que lo mete en andlisis; tenemos que pensar cOmo nos desasimos nosotros de
aquello que nos tiene agarrados.”'’, esto es, como salimos nosotros, cada uno, de la
escena primaria que nos circunda.

2

Historicidad y Estructura: De la Falla a la Falta en la operacion analitica.

Que la estructura es la estructura del significante, se encuentra sefialado en Lacan
desde muy temprano y al mismo tiempo hace referencia a la sincronia y diacronia
marcando que la sincronia no se refiere a la simultaneidad sino a una articulacion.
Fukelman sefialaba que “si nosotros nos referimos a una articulacién y decimos que
tuvo efectos, estamos también diciendo que algo del pasado esta actuando en el presente
y esta ubicado en la sincronia, sin entrar ahora en todo lo que esto implica respecto de la
repeticion.”*’? Estos efectos implican para el sujeto un proceso de lectura desde su
imaginario corporal, recibido, a su vez, por el Otro. En todo andlisis en la medida en que
guedamos ubicados como analistas intentamos reconstruir un espacio donde ese
imaginario pueda ponerse en escena.

Cuando armamos un recorrido desde los padres a los abuelos ubicando la tercera
generacion, se nos abre un mapa generacional y filiatorio que nos permite tener una
minima aproximacién desde la cual comenzamos a examinar la sincronia de esos
elementos y su forma de articulacion que insisten en la repeticion y sus diferencias. Al
mismo tiempo somos determinados por esta serie que aparece siendo causa de su
aparicion.

Ahora bien, respecto al fendmeno historico y su relacion con lo que le sucede al
sujeto, es decir, como se encuentra articulado en esta estructura que implica la
diacronia en la sincronia, Fukelman sefiala que implica una vuelta con una pérdida, y
plantea el siguiente ejemplo. Desde hacia un tiempo, €l, atendia a una persona que

189 Jorge Fukelman, lbidem, p. 85.
170 Jorge Fukelman, lbidem, p. 86.
11 Jorge Fukelman, lbidem, p. 86.
172 paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Escolios. El juego es una pantalla, Capitulo 2: HISTORICIDAD
Y ESTRUCTURA, “Conversaciones con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Colecciéon Cuerpo, Arte y Salud
Serie Roja, Buenos Aires — México, 2011, p. 32.

76




hablaba de Evo Morales. Como habitualmente él se pregunta para qué se habla de esto,
qué satisfaccion qué goce podria estar alli presente.r”® Fukelman sefiala que esta persona
habia comentado con anterioridad que habia algo no analizable. Entonces, Fukelman
dice: “Lo que se me ocurrio decir es que Evo Morales, bien o mal, sea visto asi o de
otras maneras, es portavoz de aquellos que no tuvieron voz ni voto, ni muchas otras
cosas, durante largo tiempo. También digo que, segun tengo entendido, hay ciertas
zonas de Bolivia (por ejemplo, Santa Cruz de la Sierra), donde se preferiria que esas
voces fueran nuevamente acalladas. Aquello supuestamente ‘no analizable’ yo lo dejo
‘picando’, ya que sin embargo hay alli algo que se intenta decir. Lo que hice fue tomar a
Evo Morales como representante y dejarle a los santacrucefios la certeza de que hay
algo alli que no es analizable. La reflexion entre la historia politica latinoamericana y la
estructura del sujeto implica un punto de pérdida. Esa pérdida es el contacto con el
goce.”t’* Esto requiere por supuesto el despliegue en una sincronia extensa de trabajo
analitico para que aquello que decimos nos golpee en algun lado. Una de estas maneras
en que algo nos golpee o haga enigma, Fukelman lo desarrolla en términos de una
pregunta que queda del lado del paciente frente a eso que le golpea en el decir que le
vuelve en forma invertida: ;Por qué me habla de esto el analista?, pregunta que tiene un
antecedente en el Seminario VIII, La transferencia en la clase 13 del 8 de Marzo de
196117, aunque no sea exactamente igual a lo que sitGa Fukelman, ya que desde esta
perspectiva, esta diferencia entre el original y la pregunta que trabaja Fukelman,
constituye una construccion. En este sentido, una construccion, implica una lectura, un
trabajo de pensamiento, una interpretacion, un olvido, y su retorno. Entonces ahi,
donde retorna, resurge precisamente algo, que se construyd; y tomo lo de
“construccion” en el mismo sentido de cémo se construye en analisis. Este “cémo se
construye en analisis”, plantea, nos plantea, un trabajo con el significante —que a
diferencia de un trabajo con el signo, a diferencia de un trabajo con la representacion—,
nos acerca al concepto de materialidad de la letra o materialidad del instrumento; por
esto mismo, este trabajo con el significante es, sobre todo, “no confundir el significante
de la diferencia, con la palabra, que tiene una repercusion imaginaria distinta.”*’® Por

173 En este sentido, Fukelman sitia una diferencia entre lo que el paciente cuenta y el hecho de que se lo
cuenta; diferencia en la que se atisba una primerisima aproximacién a la satisfaccion y al objeto en juego.

174 paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Ibidem, pp. 33-34.

175 “Money-Kyrle, quien, sin ser Ferenczi, no es tan reservado [como Paula Heimann], él va més lejos, al
punto tal que Ilega hasta comunicar a su paciente ese punto local, la identidad del estado sentido por él
con el que su paciente le ha llevado al comienzo de la semana. Va de todos modos en este punto concreto,
a comunicarselo y anotar —ese es precisamente el objeto de la comunicacién que hizo en 1955, en el
Congreso de Ginebra, que reproduce su articulo—, a notar el efecto de esto —el efecto inmediato, pues nada
nos dice del efecto lejano— sobre su paciente que est& con un jabilo evidente, a saber, y que no deduce de
ello otra cosa que: ‘jAh, usted me lo dice!, y bien, estoy muy contento por eso, porque cuando el otro dia
usted me hizo la interpretacion a proposito de ese estado —y en efecto, él le habia hecho una, un poquitito
oscura y cenagosa, lo reconoce— yo, —dice el paciente—, pensé que lo que usted decia con eso, eso hablaba
de usted, y de ningin modo de mi.’

Ahi estamos, entonces, si ustedes quieren, en pleno malentendido, y dirfa que con eso nos contentamos.
En fin, el autor se contenta con eso, pues deja las cosas ahi, luego, nos dice, a partir de ahi, el analisis
recomienza, y le ofrece, —no tenemos mas que creerle—, todas las posibilidades de interpretacién
ulteriores.” Lecon 13, 8 Mars 1961, “Séminarie 8, Le Transfert..., (1960 — 1961)”, Le Transfert...,
version « STECRITURE » sur le site E.L.P., Staferla, staferla.free.fr p. 106.

176 Cf., Jorge Fukelman, Ensayo y Critica del Psicoanalisis. Reportaje a Jorge Fukelman, “Notas de
Lectura”, Lecturas Clinicas http://www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires 2013, pp. 99-100. (material
de circulacion interna).

77



http://www.ecole-lacanienne.net/pictures/mynews/3E64C5D4F015A021F420BF19C91145C6/1960%201961%20Le%20Transfert%20version%20critique.pdf
http://www.ecole-lacanienne.net/fr/p/lacan

esta razon Fukelman sostenia que la construccion en analisis atafie al camino que lleva a
trabajar con el significante, en tanto implica un trabajo con la falta.

Entonces, ¢qué estoy diciendo cuando digo “el trabajo con el significante” y, a su
vez, ;qué implica trabajar con el significante?

A mi entender hay tres preguntas centrales, ya clasicas, —al menos para algunos—, que
nos ubican con relacion a esto; la primera: ¢Por qué me lo cuenta? corresponde a
Fukelman, quien precisaba que lo que el paciente cuenta, no coincide con el hecho de
que me lo cuenta; precision que localiza, en esta division orgénica, el camino de acceso
a la aprension del objeto. A su vez, las dos siguientes pertenecen a Carlos Faig: ¢Donde
estoy en el decir del paciente? —con la siguiente aclaracion que él hace al respecto, en
tanto que “para situar la transferencia mediante esta pregunta, debemos esquivar
adjudicarle alguna intencion, [...] o que todo esto forme parte de un dialogo [...]”, ya
que pensar “ddonde estoy en el decir” resuelve la falta de posicion sexual del sujeto en
analisis (la S barrada es precisamente eso).”'’® Esto lleva a atender luego, a la
realizacion transferencial en juego. En cuanto a la tercera, “;Cémo hacer para que el
analizante, el paciente, se encuentre con lo que dice?”, esto es, ¢donde se encuentra
con lo que dice? Esta dimension —sefiala Faig— refiere a la posicion sexuada (dando por
supuesto que el desarrollo transferencial suple la falta de posicion sexual del sujeto).
Se observara que esta forma de trabajar —ligando los planos del decir, la realizacién y la
suplencia— es casi inmediatamente sexual y se opone al aire epistemoldgico del
lacanismo.”"®

Ubicamos tres preguntas centrales en la construccion del andlisis de parte del
analista, por otro lado, del lado del analizante aparecen la formulacion de cierto orden
de preguntas: “;Por qué me habla de esto el analista?”’'® —retomando lo que habiamos
ubicado anteriormente—, ;Qué tiene que ver lo que me esta diciendo con lo que yo
estaba diciendo? Pregunta que inaugura uno de los caminos de acceso a la elaboracion
de los dichos en analisis por el pasaje hacia: ¢Qué me quiere decir esto?, lo que puede
posibilitar transitar del ¢qué estd diciendo cuando estoy diciendo lo que estoy
diciendo?, ¢qué estoy diciendo?, para arribar al hecho de que estoy diciendo.

La articulaciéon de este orden de preguntas implica el trabajo de la falta en tanto
ubica como el trabajo con el significante, trabaja aquello que hace a un analisis, y que
se realiza en un andlisis, este trabajo implica lo que Fukelman situaba como la
elaboracién de los dichos en andlisis. Si a este trabajo lo denominamos experiencia del
analisis -y lo menciono asi en varios sentidos—, pero hay por lo menos dos que me
parecen importantes: uno es histérico-social-estructural, en cuanto nos remite al hecho
actual de la recuperacion de cierta experiencia que hace a la conformacion de nuestra
historia, sobre todo frente a la pérdida de la experiencia como efecto de la globalizacion
del estado de excepcion en el que nos encontramos; el otro, toca al hecho de la
conciencia en el sentido de que no alude, a una experiencia de conciencia del tipo: Ah!!,
me acabo de avivar de..., es decir, de “la conciencia transparente a si misma, de la
conciencia que tiene conciencia de ser conciencia. En paralelo, facilmente podemos
concordar en que la experiencia del andlisis no es una pura experiencia conceptual;

17 Carlos Faig, Preguntas elementales 111. Ecuaciones minimas, facebook grupo Textos, 2015.
178 Carlos Faig, lbidem.
179 Carlos Faig, Ibidem.
180 paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Capitulo 2: HISTORICIDAD Y ESTRUCTURA,
“Conversaciones con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Coleccidn Cuerpo, Arte y Salud Serie Roja, Buenos
Aires — México, 2011, p. 34.

78




entendiendo como ‘experiencia conceptual’ al trabajo sobre los conceptos.”*®! En
cambio, si, se trata —como decia Fukelman—, “de como arribar al trabajo de los
conceptos; para el caso, como llegar al trabajo significante a partir de lo que es la
experiencia banal de la conciencia.”*8?

Recapitulando lo que veniamos diciendo y haciendo hincapié en esta ultima pregunta
que formula Fukelman: ¢como llegar al trabajo significante a partir de lo que es la
experiencia banal de la conciencia?, podemos decir que el fendmeno historico, el
acontecimiento historico-politico, desde esta perspectiva y con el trabajo del
significante en las diversas elaboraciones de los dichos en andlisis, “eventualmente
redistribuye lo que es el saber y lo que es la verdad; y las relaciones entre verdad y
saber para el sujeto. Lo que es la verdad oficial en una época dada, no es la verdad de
otra época. El carécter que esto tiene para ese sujeto implica cual es la relacion del
sujeto con la verdad y con el saber. Ese es el anudamiento necesario para que esto ‘me’
importe. Quiero decir, el ‘me’ tiene que estar presente. Es a través del ‘me’ que la
articulacion significante encuentra algo de la pérdida del goce, lo cual es justamente la
relacion con el goce; porque el ‘me’ se constituye en relacion con esta pérdida.”®

Lo que “me” importa atafie al deseo. Vemos que aqui Fukelman establece una
articulaciéon entre el deseo y la pérdida de goce y que, como inscripcion de esta
operatoria, el “me” quede articulado con el deseo. Decir, deseo, es decir que la
extraccion del espejo y la constitucion del espesor corporal quedan enlazados, juntos y
unidos como efecto de la pérdida de goce, con lo cual se establece en esta articulacion la
inscripcion de deseo-falta-cuerpo. A su vez, establece que es a través del “me”, cuando
el “me” esta presente, es decir, no es una mera representacion, hace cuerpo, es ahi, que
se produce, establece y se inscribe el hecho de que el significante encuentra algo de la
pérdida del goce. Este “encuentra algo” significa la relacion misma con el goce. Y esta
frase plantea una doble lectura, por un lado, significa la relacién con respecto al goce, es
decir, significante y goce entran en relacion, pero, por otro lado, sitla la definicién de
goce en el sentido de que encontrarse con algo de la pérdida del goce, no significa algo
que el goce perdid, sino el goce perdido; lo cual implica —y esto nos acerca a la
definicién, aunque sea circular—, que la pérdida del goce es el goce en tanto imposible
I6gico, esto es, 1o que no cesa de no escribirse. En este sentido, no es que hay un goce
que se perdid, sino que el goce es aquello que no cesa de no escribirse como imposible
I6gico; éste es el sentido del perdido que califica al goce. Por un lado, esto plantea una
actividad constante de la escritura en potencia como potencia del no, (no podria, no-no
dejar de no escribirse) y al mismo tiempo esta actividad plantea en activo que ésta, es la
dimension de la pérdida. Asi la pérdida se reformula, no en términos énticos, en
términos del ser, sino en la constitucion del “me” importa, me estoy refiriendo a la
extraccion del espejo, es decir, al espesor corporal y al deseo. Con esto vemos el deseo
perforado en términos de aquello que, de un lado se constituye como pérdida, y del otro
lado se constituye como falta en ser. Del lado de la representacion mediatizada por el
significante, tenemos una articulacion entre saber y verdad; un saber que al igual que el
sujeto son supuestos, frente a la imposibilidad misma de existir, por un lado, articuladas

181 paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Capitulo 7: UN RECORRIDO, “Conversaciones con Jorge
Fukelman”, Ed. Lumen, Coleccidn Cuerpo, Arte y Salud Serie Roja, Buenos Aires — México, 2011, p.
133.

182 paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Ibidem, p. 133.

183 paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Capitulo 2: HISTORICIDAD Y ESTRUCTURA, “Conversaciones
con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Coleccion Cuerpo, Arte y Salud Serie Roja, Buenos Aires — México,
2011, p. 34.

79




con una verdad que no puede decirse totalmente sino en un medio decir. Por esto, en el
dicho se vehiculiza sincrénicamente apres coup, un saber supuesto cuando se encuentra
con una verdad que s6lo puede decirse a medidas en tanto habla en lo dicho sin poder
decirse totalmente. En este sentido, Fukelman da el siguiente ejemplo: “Supongamos
que alguien confunde derecha e izquierda. Si yo le dijera “Tu mano derecha” sefialando
la izquierda, me diria: “No, ésa es la izquierda.” Yo podria responderle: “;Ah!, es el
espejo”, y al decirlo estaria manifestando: “Con eso no quiero meterme.” Ahora bien,
si yo si quisiera meterme, pasaria, entre otras cosas, por mi historia imaginaria, a través
de la cual podria analizar —entre paréntesis, hablando de Evo Morales— cuél es la
relacion que hay entre derecha e izquierda y, también, mi relacion con ciertos
objetos.”*®* Entonces, en los momentos en los que un paciente se pregunta ¢por qué me
dice esto mi analista? Lleva a un pasaje por su historia imaginaria y la relacién con
ciertos objetos en el sentido de poder precisar de qué lado estan y si hay alguna
relacion entre la imagen que me representa y el cuerpo que queda ubicado de este lado;
entendiendo para esto como ““cuerpo”, lo que antes plantedbamos como articulacion en
la constitucion del “me” importa: extraccion del espejo, espesor corporal y deseo.

En ciertas ocasiones nos encontramos con que no existe una instancia, o que dicha
instancia donde pueda inscribirse algo que le sucede se encuentra seriamente afectada —
aun con todas las dificultades que esta inscripcién pudiera tener—, a quienes nos
consultan, es decir, no hay quien escuche en el sentido de la inscripcion en el Otro de
algo que los represente, lo que resulta imposible entonces es que se inscriba en el Otro,
0 que vuelva del Otro la dimension de aquello de lo que carece el lenguaje para dar
cuenta de la falta en el lenguaje, lo que clasicamente se plantea como no hay
representacion hombre-mujer ni hay representacion de la muerte. Cuando esto no se
produce, entonces —dice Fukelman— “no podemos esperar nada; y tenemos que
arreglarnos.

Pero en la vida cotidiana contamos con cada vez menos instancias en las que se
habilite que podamos inscribir.” 18°

Cada vez mas, el estado de excepcidn se instituye como regla, al punto tal que hoy
podemos decir que nos encontramos con la globalizacion del estado de excepcion, y en
este orden de cosas, la posibilidad de inscribir algo diferente, se encuentra seriamente
afectada o comprometida en tanto paso a formar parte de ese estado segregativo; paso a
formar parte —parafraseando a Lacan—, del rechazo de la segregacion, rechazo de la
segregacion que funda, instituye y consolida el principio del Lager, [Le refus de la
ségrégation est naturellement au principe du camp de concentration.]*® ElI mundo actual
se inaugura como un campo de concentracion globalizado y cuando el estado de
excepcion es la regla —siguiendo y parafraseando en esto a Agamben-—, el Estado se
convierte en un artefacto productor de muerte.

En la charla en Sainte Anne (1971-1972), Lacan dice: “Lo que distingue al discurso
del capitalismo es esto: la Verwerfung, el rechazo, el rechazo fuera de todos los campos

184 paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, lbidem, pp. 34-35.
185 paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Ibidem, p. 41.
186 E] texto de Lacan se encuentra en la nota 3 de Préface a une thése, au livre d’Anika Rifflet Lemaire
«Jacques Lacan» Charles Dessart, Bruxelles 1970, pp. 9-20; reeditado en Autres Ecrits, Le Seuil, Paris,
2001, pp. 393-402, y la traduccidn en castellano con las notas a pie de pagina se pueden encontrar en:
Prefacio a una tesis, “Jacques Lacan Otros Escritos™, editorial Paidds, traduccion Graciela Esperanza,
revision Graciela Esperanza y Guy Trobas, Buenos Aires, Argentina, 2012, pp. 413-423, y en: Verba
Volant, Revista de Filosofia y Psicoandlisis Afio 6, No. 1, 2016, UCES Universidad de Ciencias
Empresariales y Sociales, traduccién de Agustin Kripper, pp. 69-79.

80




de lo Simbdlico, con lo que ya dije que tiene como consecuencia. ¢El rechazo de qué?
De la castracion. Todo orden, todo discurso que se entronca en el capitalismo, deja de
lado lo que llamamos simplemente las cosas del amor, amigos mios. ¢(Ven eso?, jeh!,
ino es poca cosal

Y es por eso que dos siglos después de este deslizamiento, llamémoslo calvinista,
después de todo, ¢por qué no? —la castracion hizo finalmente su entrada abrupta bajo la
forma del discurso analitico. Naturalmente, el discurso analitico todavia no fue capaz
de darle ni siquiera un esbozo de articulacion, pero, en fin, le multiplico la metafora y
se dio cuenta de que todas las metonimias salian de ahi.”*8’

Desde el marco historico inaugurado por Descartes en el pensamiento cientifico con
la consecuente produccion del sujeto elidido, hasta el capitalismo globalizado actual en
el que la ciencia y su desarrollo se emparentan, nos dirigen hacia un desarrollo delirante
en el sentido de la constitucion de un sistema cerrado, un sistema que excluye, ya no de
exclusién simbdlica sino més bien, de la imposibilidad de inscribir, en el sentido de “no
hay inscripcion de”. Este planteo abierto por Lacan nos lleva a considerar que la
Verwerfung de la segregacion y la Verwerfung de la castraciébn componen la
particularidad de la globalizacién del estado de excepcion en el que nos encontramos.
Motivo por el cual, lo que podemos tratar de hacer en este campo que nos importa es
que “se pueda plantear —dice Fukelman—, en qué nos concierne ese delirio para
desengancharnos un poco. No es algo sencillo porque ese delirio es el modo como
vivimos y pensamos cotidianamente.

Todos los prejuicios que tenemos —y que no nos faltan— se encuentran ubicados alli.
Uno enciende la televisidon y escucha a esos individuos que aspiran a ser engranajes
importantes de la armazon politica de todo esto; si lo piensan en serio, estan
verdaderamente chiflados, estan locos.

Aquello que suele decirse de la declinaciéon del padre deberia ser ubicado en el
marco de un planteo mas amplio.”*

En la medida que formamos parte del engranaje de esta maquinaria y voy obteniendo
los ‘logros’ que el sistema me prescribe, establece y determina, a lo largo de esta
secuencia no se me pide que diga algo, es decir, que se juegue algo del sujeto. En este
sentido, nos encontramos ante la siguiente disyuncion, o bien es posible decir algo y me
muevo en una zona de libertad, o bien, como engranaje de este sistema quedo situado
respecto de un simbolo dictatorial al cual debo obediencia debida en tanto dicta cémo
debo ser, como debemos ser para ser mejores, hecho que excluye toda dimensién de la
representacion. Estando en este orden de cosas Fukelman aproxima la siguiente
reflexion: “Yo me muevo totalmente por la obediencia debida, pero resulta que mi hijo
me pide que sea yo, y alli soy el responsable. De manera que ahora yo soy responsable,
en el sentido de asumir lo que va a producirse a partir de lo que estoy haciendo.
Pareciera que hay un modelo de organizacion comdn [y mundial], desde las
transnacionales hasta los engranajes mas pequefios de éstas, [nosotros]”.18°

Esta responsabilidad de la que hablaba Fukelman atafie directamente al linaje en
tanto el linaje asegura y, me asegura, una ubicacion en el mundo. Ubicacion que
establece, en principio, la instauracién un “mi” y desde ahi un mundo en el mundo, que

187 Jacques Lacan, Le savoir du psychanalyste, 6 janvier 1972, Entretiens de Sainte Anne 1971- 1972,
version polycopiée, identique a la version AFI p. 1315, Pas tout Lacan, https://ecole--lacanienne-
net.translate.goog/es/bibliolacan/pas-tout-lacan-3/?_x_tr_sl=fr& x tr tl=es& x tr_hl=es

419& Xx_tr_pto=sc

18 paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Ibidem, pp. 42-44.

189 paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, lbidem, p. 44.

81




puede llevar a que construya mi mundo. Es decir, no hay mundo y luego yo lo habito,
sino que la marca que me constituye, construye el mundo que en el que me inscribo en
el acto mismo de inscripcion. En esta perspectiva, la responsabilidad de los padres que
Fukelman formulaba en términos de palabra de honor, asegura “una relacion de
exterioridad, de exclusion, entre lo que esté del lado de aca del espejo y lo que esta en el
espacio virtual del espejo. La derivacion de esto es el linaje. Es decir, el linaje se ubica
en el punto de relacion de exclusién entre lo real y lo simbodlico, asegurando alli una
articulaciéon. En este sentido, la filiacion produce un orden y una ubicacién en el
mundo.”%

Por todo esto, la posibilidad de “leer aquello que nos marca implica que leemos y
hablamos. Pero para hablar necesitamos, por o menos, tener la esperanza de que algo
de lo que decimos sea escuchado.”**! Que sea escuchado implica que el deseo desde el
cual esto tenga recepcién no sea un deseo anénimo, lo cual implica una falta en juego
mediada por la castracion porque de otro modo, si esto quedara cercenado, “;qué
podemos hacer para leer?, ;poner unas bombas en el colegio?”1%2

Esto nos lleva a situar la relacion entre el cuerpo, la imagen y el mas alla del
principio de realidad.

En este sentido, siguiendo a Lacan entendemos que el significante transporta una
imagen, una imagen que podemos localizar mas alla del principio de realidad. Es decir,
una imagen que —dice Lacan—, “en su reaccion misma al rechazo del oyente, el sujeto va
a traicionar (revelar) la imagen que lo sustituye. Con su imploracion, con sus
imprecaciones, con sus insinuaciones, con sus provocaciones y sus ardides, con las
fluctuaciones de la intencion que le dirige y que el analista registra, inmovil, pero no
impasible, comunica a éste el dibujo de esta imagen. Sin embargo, a medida que sus
intenciones se tornan mas expresas en el discurso, mézclanse a ellas testimonios con los
que el sujeto las apoya, les da vigor, les hace retomar aliento: alli formula aquello de lo
que sufre y que quiere dejar atras, confia el secreto de sus fracasos y el éxito de sus
designios, juzga su caracter y sus relaciones con el préjimo. De ese modo informa
acerca del conjunto de su conducta al analista, quien, testigo a su vez de un momento de
ésta, encuentra alli una base para su critica. Ahora bien, lo que tras una critica semejante
esa conducta le muestra al analista es que en ella actia permanentemente la imagen
misma que éste ve surgir en lo actual. Pero el analista no estda al final de su
descubrimiento, ya que, a medida que la peticion cobra forma de alegato, el testimonio
se amplia con sus llamados al testigo; son los relatos puros que parecen “fuera de tema”
y que el sujeto saca ahora a flote de su discurso, los acontecimientos sin intencién y los
fragmentos de los recuerdos los que constituyen su historia, y, entre los mas desunidos,
los que afloran de su infancia. Pero de pronto entre ellos el analista encuentra la misma
imagen que, con su juego, ha suscitado del sujeto, y cuya huella ha reconocido impresa
en su persona, esa imagen a la que sabia, desde luego, de esencia humana, puesto que
provoca la pasion y ejerce la opresion, pero que sustraia sus rasgos de la mirada del
psicoanalista, como también éste lo hace respecto del sujeto. Ahora descubre esos
rasgos en un retrato de familia: imagen del padre o de la madre, del adulto

190 paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Escolios. Linaje, Capitulo 2: HISTORICIDAD Y ESTRUCTURA,
“Conversaciones con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Coleccién Cuerpo, Arte y Salud Serie Roja, Buenos
Aires — México, 2011, p. 47.
1 paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Capitulo 2: HISTORICIDAD Y ESTRUCTURA,
“Conversaciones con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Coleccién Cuerpo, Arte y Salud Serie Roja, Buenos
Aires — México, 2011, p. 45.
192 paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, lbidem, p. 44.

82




todopoderoso, tierno o terrible, bienhechor o castigador; imagen del hermano, nifio
rival, reflejo de si o compafiero.

Pero el sujeto ignora esa imagen que €l mismo presenta con su conducta y que se
reproduce incesantemente; la ignora en los dos sentidos de la palabra, a saber: que lo
que repite en su conducta, lo tenga 0 no por suyo, no sabe que su imagen lo explica, y
que desconoce la importancia de la imagen cuando evoca el recuerdo representado por
ella.

Pese, con todo, a que el analista concluye por reconocer esta imagen, el sujeto a su
vez termina por imponerle su papel a través del debate que prosigue. De esa posicion
extrae el analista el poder del que va a disponer para su accion sobre el sujeto.

En adelante, efectivamente, el analista actia de tal modo que el sujeto toma
conciencia de la unidad de la imagen que se refracta en él en efectos extrafios, segun la
represente, la encarne o la conozca. No hemos de describir aqui de qué manera procede
el analista en su intervencion. Opera en los dos registros de la elucidacion intelectual
por la interpretacion, y de la maniobra afectiva por la transferencia; pero fijar sus
tiempos es asunto de la técnica, que los define en funcion de las reacciones del sujeto, y
regular su velocidad es asunto del tacto, merced al cual el analista advierte el ritmo de
estas reacciones.”%

De esta extensa cita me gustaria resaltar lo siguiente. El trabajo con el significante en
el analisis transporta una imagen que realiza un tema, y tomo aqui tema en el mismo
sentido que Lacan emplea y hace uso del término sujeto, tanto como tema como lo que
un significante representa para otro, tomando la definicion clésica de sujeto. Pero,
ademas esta imagen que se actualiza en el presente, que cobra actualidad en el discurso
del paciente, se articula en una sincronia con otros elementos, que a su vez implica
momentos en los que se producen efectos retroactivos. Efectos retroactivos que llevaran
a actuar al analista determinado como instrumento de la transferencia. Y efecto de esto,
—dice Lacan- “el sujeto toma conciencia de la unidad de la imagen”, —pero tendriamos
que poner ahi un reparo, ya que el sujeto en términos de como se define no s6lo no es
una sustancia, ni tiene conciencia, ni existe sino como supuesto en tanto falta en ser,
entonces no puede tomar conciencia alguna de la unidad de la imagen que se refracta en
él en efectos extrafios, segun la represente, la encarne o la conozca, mas bien habria
que entender esto clinicamente de otro modo. Si efecto de la intervencién, del trabajo
con el significante, se produce en la imagen que éste transporta, una unificacion, esto
implica una extraccion del espejo, es decir, que se marcaria y se situaria una distancia
entre presencia y representacion. En este sentido, la imagen refractada —en el sentido
estricto de lo que este concepto implica—°* implicaria el pasaje a Otra escena distinta de
aquella en la cual esta imagen se encontraba siendo una con el cuerpo.

Ahora bien, efecto de esto suceden tres alternativas posibles respecto del
posicionamiento subjetivo, es decir, que encontremos en el paciente que la haya
encarnado (R), representado (S) o, sabido (I). Como veran esto plantea directamente
una relacion entre el orden de registros en juego respecto de las consecuencias de esta
pérdida de distancia entre presencia y representacion.

198 Jacques Lacan, Mas alla del principio de realidad, “Escritos 1, capitulo Dos”, siglo veintiuno editores
s.a., décimo cuarta edicién en espafiol, segunda reimpresion, Argentina 1988, pp.77-78.

194 |_a refraccion es el cambio de direccion y lentitud que experimenta una onda al pasar de un medio a
otro con distinto indice refractivo. Solo se produce si la onda incide oblicuamente sobre la superficie de
separacion de los dos medios y si estos tienen indices de refraccion distintos.

83




Con esto, quiero sefalar que el trabajo que implica y que se realiza en la operacién
analitica lleva a un trabajo sobre la falla hacia la constitucion de la falta en sus tres
dimensiones en un analisis.

A riesgo de repetirme, pero que considero necesario enfatizar, si realizamos una
primera aproximacion muy general de la falla a la falta en un analisis, no dejaria de
remitirnos al Edipo, al mito, a la tragedia, y al famoso Complejo de Edipo. Pero, como
sefialamos en nuestro primer encuentro, siguiendo el camino que abre de Fukelman, el
punto mas pertinente en tanto y en cuanto se refiere al analisis, el Edipo se trata “de una
elaboracion de dichos en analisis. Dichos en analisis, quiere decir, “dichos en
transferencia”.% Por esta razon, una elaboracion de dichos en analisis, atafie al camino
que lleva a trabajar con el significante, en tanto implica un trabajo con la falta. Y los
pardmetros que nos permiten trabajar aquello que se dice en transferencia esta referido
“a la l6gica que puede dar cuenta de aquello que se dice en analisis.”*, siendo que “en
tanto me refiero a los “dichos en andlisis ”, estoy presuponiendo que hay un analista.”,
y es aqui que surge la pregunta de Lacan ¢hay un analista? Paralelamente, Lacan dice
que se dirige a analistas. Esta aparente contradiccion en Lacan sefiala el famoso
problema de la célebre anécdota que recuerda Fukelman entre Ludwig Wittgenstein y
Bertrand Russell respecto del rinoceronte en la cual el asunto que se va delimitando es
que la inexistencia de algo, no solo no permite aseverar la inexistencia, sino que,
ademas, tampoco contradice la existencia de la proposicion. Entonces, Fukelman se
pregunta, acerca de ¢cual es la relacion entre la logica y la existencia? y afirma que
“algo asi esta planteado en este enunciado aparentemente contradictorio: “Le hablo a
los analistas”, y “me pregunto: ¢hay un analista? %" y si respecto de este planteo nos
refiriéramos a un cuerpo parlante, la pregunta que entonces se abre es “¢,Cémo podria
plantear esta existencia con relacion a la légica? ¢Qué puede servir de nexo, de
articulacion, para plantear que hay un analista? "%

Esta serie de preguntas en los desarrollos que realiza Lacan nos llevan al goce,
entendiendo, sobre todo, que el goce esta en relacion al cuerpo, que el goce es el goce
del cuerpo.

Hasta acé tenemos un decir en andlisis, un analista y un goce que ubicado en “la
relacion de términos que se plantea en la repeticién; es decir, un goce no marcado,
pero al que solamente podemos acceder a buscarlo siguiendo ciertas marcas; con lo
cual, la pérdida que esta presente es de la marca, que vamos reiterando. Por una parte,
esta pérdida plantea lo que del cuerpo se pierde y, por otra, la relacion de aquello que
del cuerpo se pierde con un goce perdido; se trata entonces de un goce especificado. En
mas, esto apunta al padre o a lo que el padre puede situar como origen de lo real, lo
que Lacan plantea como el padre de lo real. Lo que importa de todo esto es que estamos
tratando de plantear el llamado Complejo de Edipo dentro de los parametros del
analisis.”*®® Abordar el Complejo de Edipo dentro de los parametros del anélisis, dentro
de los parametros de un analisis, implica poder trabajar en la operacion analitica
aquellas categorias que Lacan definio para dar cuenta de esto: la frustracion, la

195 paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, Cap. 3, Edipo, “Conversaciones con Jorge Fukelman.
Psicoandlisis: juego e infancia”, Editorial Lumen, coleccion Cuerpo, Arte y Salud, serie roja, primera
edicion Buenos Aires 2011, p. 52.

19 paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, Ibidem, p. 52.

197 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 52.

198 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 53.

199 Jorge Fukelman, lbidem, p. 53.

84




castracion y la privacion, dentro de los parametros de un analisis, es decir dentro de los
parametros de la transferencia.

La importancia clinica que revisten los parametros de la frustracion, castracion y
privacion, radica en aquello que Lacan desarrolla como padre real, padre imaginario y
los efectos del simbolo, la articulacion significante. Como veran esto sitia el mito a
nivel de la novela familiar en el que nos encontramos con el héroe, el coro y el publico
para que la escena de este mito quede constituida como tal. Pero, para que esto suceda
dentro de los pardmetros y en los pardmetros de un analisis, para el desarrollo de la
misma es condicion necesaria que el héroe quede expulsado, quede segregado;
expulsion y segregacion que quedan repercutiendo en cada uno de nosotros en la
articulacion (anudamiento) Historia, historia, mito, estructura. ;De qué manera?

Si somos exhaustivos tendriamos que remitirnos a la articulacion que se realiza entre
saber y verdad.

Fukelman nos marcaba que esta articulacion, en la base, en el cimiento en el que se
sostiene el edifico de esta articulacion, se arma un entramado con otros elementos a
tener en cuenta “en funcidn de poder asi articular la palabra, la ldgica, la existencia, el
goce, el origen de lo que aparece 0 se imagina como padre, el saber, y la verdad
inconscientes.”?° Coincido con Fukelman en que este camino clinico es mucho mas
fructifero que plantear la gastada psicologia del nene con la mamay la nena con el papa,
sin embargo, —dice él- “queda la pregunta de por qué siguen siendo pregnantes, para
todos nosotros, el papa y la mama; y es en esa cuestion que entra la sexualidad.”?! Es
decir, entra la sexualidad en términos de nuestra posicién de segregacion respecto de
la escena primaria que nos circunda y de cémo esto se metaboliza en cada uno de
nosotros, esto es, “cuales son los caminos por los cuales la sexualidad infantil no deja
de producir efectos en los sujetos. EI modo mas burdo de decirlo seria manifestar que la
sexualidad infantil produce efectos porque los nifios no acceden al coito, porque si
accedieran: ¢;por qué la sexualidad habria de producir efectos?; entendiendo aqui el
coito como lo que presupone la posibilidad de procreacion. Y por qué lo nifios no
procrean? Obviamente, estoy al tanto de ciertas diferencias bioldgicas, pero no se trata
solo de eso, o principalmente de eso.

Parafraseando a Lacan, si “el amor es dar lo que no se tiene”, podriamos decir
entonces que los chicos no procrean porque eso que no tienen, —la posibilidad de
procreacion—, es dado, por amor, a los padres. Cuando esto deja de ser asi, cuando en la
pubertad esto sucede, algo se modifica.

Con el surgimiento del deseo sexual —y lo que implica como posibilidad de
procreacion—, el amor hacia los padres pierde el peso que tenia en la infancia. El peso
que tenia en la infancia se aligera del deseo que sostiene todo amor.”?%2 Como veran,
desde este planteo clinico, se produce a partir del trabajo con el significante en
anudamiento entre saber y verdad; en el que la palabra, la l6gica, la existencia, el goce,
el origen de lo que aparece o se imagina como padre, el saber, y la verdad inconsciente
guedan articulados. Y, articulados de tal manera que el “me duele”, plantea un espejo
donde el otro como cuerpo articula, establece, relaciona y anuda, lo que le sucede a la
imagen y lo que afecta al organismo en el que el Otro como cuerpo Se encuentra
encarnado.

200 paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, Ibidem, p. 55.
201 |bidem, p. 55.
202 |hidem, pp. 55-57.
85




En Lacan en el Seminario XIV (1966-1967), La logica del fantasma, hay varias
referencias respecto del goce como goce del cuerpo; cito las mas significativas respecto
del punto que quiero sefialar. La primera corresponde a la clase del 10 de mayo de 1967:
“Basta reflexionar sobre esto: que no hay —jatencion, eh!, los que no estan
acostumbrados [Risas]—, en cuanto al significante, es decir, a la estructura, ningun otro
soporte de una superficie; por ejemplo, que el agujero que ella misma constituye por su
borde: no es mas que esto lo que la define. Eleven las cosas a un grado, tomen las cosas
al nivel del volumen. No hay otro soporte del cuerpo que el corte que preside su
desmontaje. Ahi estan las verdades topologicas, de las que no determinaré aqui si tienen
0 no relacién con el acto sexual. Pero, toda elaboracion posible de lo que se llama “un
algebra de bordes” [Miller traduce por “el algebra de Boole”]?*® exige esto; que nos
represente que es el sujeto en esa union, entre lo que hemos definido como el Uno y el
Otro. El sujeto es siempre de un grado estructural mas bajo que su cuerpo; es lo que
explica también que de ninguna manera su pasividad, a saber, el hecho de que depende
de una marca del cuerpo no sabria ser, por ninguna razoén, compensado por ninguna
actividad, aunque fuera su afirmacion en acto.” 204
Lacan define aca al cuerpo como agujero y como Otro por eso cuando dice que “no hay
otro soporte del cuerpo que el corte que preside su desmontaje”, si tenemos en cuenta
que el cuerpo es el Otro, el corte que preside su desmontaje implica, la separacion del
sujeto y del Otro, y si el Otro queda definido como agujero por sus bordes, depende de
una marca del cuerpo, es decir, el sujeto se aloja en ese agujero que la pulsién cava;
pulsion y zona erdgena participan del mismo corte. A su vez, si ubicamos la falta del
significante y la falta del viviente como dos faltas que se superponen, ubicamos respecto
del sentido metaférico de la expresion “algebra del agujero”, la comunidad topolégica
entre pulsién y lengua”.

Por otro lado, si tomamos la expresion “algebra de Boole™, teniendo en cuenta la
lectura posterior desde el seminario XI1X, se estaria planteando la relacion entre 0 y 1,
entre Uno y Otro, y, el Otro como -1. Carlos Faig resume de manera brillante este punto
en su texto del 29/9/2021, Sinopsis del seminario XIX, de la siguiente manera:

“Primer paso.

No todo x cumple Fi(x) es equivalente a Existe al menos un x que no cumple la
funcién. La particular negativa y la positiva son equivalentes.

Para todo x se hace equivalente a No existe x que no cumpla la funcién. Universal
positiva y negativa también coinciden.

El cuadrante de Pierce esta en la base de esta logica de la castracion. Lacan realiza
con ella una sola operacion que se sostiene por el escrito: deduce el uno. La funcién
falica ubica dos sexos, pero imposibilita relacionarlos. Hay Uno.

Segundo paso.

Observemos que el seminario se halla dividido en dos partes, a saber: 1) suposicion
de inexistencia (lecciones 1 a 8); 2) el Uno (lecciones 9 a 16).

La lectura de la articulacion mayor de ...ou pire impone dar cuenta de que la no-
relacion implica al Uno. El seminario XIX va de la inexistencia a la marca (“Con Dios
hay que contar”); o bien, del cuerpo (en tanto Otro es menos uno = significante faltante

203 E] algebra de Boole o algebra Boleana, es una estructura algebraica que esquematiza las operaciones
Iégicas. El algebra de Boole fue un intento de utilizar las técnicas algebraicas para tratar expresiones de la
I6gica proposicional, en el cual las interpretaciones respectivas de los simbolos 0 y 1 en el sistema de
I6gica son Nada y Universo.

204 Jacques Lacan, Legon 19, 10 Mai 1967, “Séminarie 14, Logique du fantasme, (1966 — 1967)”,
Staferla, staferla.free.fr, p.172

86




del sexo) al Uno.”, tenemos entonces, Otro y Uno, es decir, -1y 1, esto es, el Otro como
cuerpo y como significante faltante del sexo, y el Uno, y la direccion que va de la
inexistencia a la marca o del cuerpo al Uno.””?%®

Este es un primer punto.

En la segunda cita del seminario X1V, que corresponde a la clase del 31 de mayo de
1967, dice que: “Somos devueltos a la cuestion de la ley primordial, de aquello que
instituye las reglas del juego, a saber: al vencido se lo podra matar. ¢Y si no se lo mata,
cudl seréd el precio?, ;cudl serd el precio? Ahi entramos en el registro de la significancia;
es de lo que se trata en la posicion del amo, esto es: las consecuencias —siempre— de la
introduccion del sujeto en lo real.2%

Para medir [evaluar] lo que concierne a sus efectos sobre el goce, conviene plantear
al nivel de este término algunos principios, a saber, que si hemos introducido el goce es
bajo el modo —légico— de lo que Aristdteles llama ovoia [ousia], una sustancia. Es decir,
algo muy preciso que no puede ser —asi se expresa en su libro Categorias—, no puedo
ser ni atribuidos a un sujeto, ni puesto en ningln sujeto; es algo que no es susceptible ni
de més ni de menos, que no se introduce en ningln comparativo, en ningdn signo de
mayor o menor, 0 aun de mas pequefio o igual. EI goce es algo en donde marca sus
rasgos (huellas) y sus limites el principio de placer, es algo sustancial, importante de
producir bajo la forma que acabo de articular en nombre de un nuevo principio: no hay
goce més que del cuerpo.”?%’

Lacan acd articula la significancia con el goce introducido bajo el modo l6gico: una
sustancia. Y bajo este modo no es atribuible a ningln sujeto ni puesto en él, no hay
sujeto del goce, ni un sujeto que goce; el goce no se reparte, no se cuantifica, y lo sitla
como aquello donde el principio de placer marca sus huellas, sus rasgos y configura su
limite, por eso, el goce es goce del cuerpo. Aca plantea el pasaje de la logica a la
existencia respecto de la marca que se reitera, se repite, esto es: “algo en donde marca
sus rasgos (huellas) y sus limites el principio de placer.”, de modo tal que en la
reiteracion se produce una diferencia e inscripcion produciéndose entonces un goce
especificado.

Y la tercera cita del seminario X1V corresponde a la clase del 7 de junio de 1967: “El
goce —lo sefialé— es un término ambiguo: se desliza. Desde donde se dice que no hay
goce méas que del cuerpo, y que abre el campo de la sustancia desde donde vienen a
inscribirse estos limites severos en que el sujeto se contiene con las incidencias del
placer. Y luego, ese sentido donde gozar, —he dicho— es poseer el «mi...»: Gozo de algo.

205 Carlos Faig, Sinopsis del Seminario X1X, facebook grupo Textos, 29/9/2021.

206 Miller aqui establece una puntuacion diferente. En la version Milleriana, se lee lo siguiente: “Es de lo
que se trata en la posicion del amo, las consecuencias de la introduccion del sujeto en lo real para cernir lo
que concierne a sus efectos sobre el goce.” Corta la frase siguiente y la ubica como consecuente en la
anterior, siendo “las consecuencias de la introduccion del sujeto en lo real” su antecedente, con lo cual,
plantea que la posicion del amo lleva a la constitucidn del sujeto en lo real “para cernir lo que concierne a
sus efectos sobre el goce”. Es muy distinto a planear que el hecho de la aparicion del sujeto en lo real
tiene algunas consecuencias y para medir (evaluar), lo que concierne a sus efectos sobre el goce, conviene
plantear...”. Es decir, el sujeto en lo real no tiene la funcidn de cernir sus efectos sobre el goce, sino méas
bien el efecto del sujeto (en el doble sentido del genitivo, el sujeto como efecto y los efectos que el sujeto
produce) en lo real plantea consecuencias que se pueden evaluar, medir respectos de sus efectos sobre el
goce. No hay sujeto de goce, el goce es goce del cuerpo y siendo que el cuerpo es el Otro, el goce es goce
del Otro.

En este sentido, la evaluacién como medida es sobre los efectos del goce no sobre acotar, o cernir el goce.
El goce no se reparte ni se acota, no es una cuestion de cantidad.

207 Jacques Lacan, Legon 21, 31 Mai 1967, “Séminarie 14, Logique du fantasme, (1966 — 1967)”,
Staferla, staferla.free.fr, p. 183.

87




Lo que deja en suspenso la cuestion de saber si aquello de lo que gozo, goza.”?® Lacan
abre en esto, una articulacién respecto de la existencia y el cuerpo: pasaje de la légica a
la existencia.

Este pasaje esta implicado en el deslizamiento; deslizamiento del cuerpo a la sustancia
en el sentido Aristotélico, ovcio [ousia], donde se inscriben los limites severos y
rigurosos donde el sujeto queda contenido y concernido con el placer que en él incide.
Es decir, si vemos que se desplaza del cuerpo a la sustancia (ovcia), y este
desplazamiento implica como el sujeto queda contenido, concernido y limitado por lo
que en él incide, a saber (el placer), se trata del principio del placer mismo
(desplazamiento del cuerpo a la logica) ya que es este principio mediatizado por el
significante que produce su repercusion en el cuerpo. Y digo repercusion porque
percute y resuena, lo hace r(es)onar (r(a)zonar), le otorga su razén tanto respecto del
saber que produce como en el sentido matematico, es decir, como media respecto del
establecimiento de una relacion binaria entre magnitudes como cuerpo y goce. Ahora
bien, esta relacion va a plantear una correlacion entre cuerpo, saber, imagen, yo, goce, y
conciencia, ya que, si tomamos el término incidir en su primera acepcién, Lacan nos
estd hablando de como el principio de placer llega o cae sobre una superficie a la cual
se dirige, en este caso el cuerpo como un rayo de luz o el proyectil. De este modo, esto
que incide, influye y causa efecto en el sujeto es lo que lo concierne, le concierne y lo
contine: su limite. Limite que Lacan va a sefialar es lo que constituye el “me” y el
“mi”, no solo en el sentido de usufructo de algo sino también respecto del gusto y el
interés, es decir, de la pulsion y del deseo, o0 sea, de como el “me gusta”, toca al cuerpo
con relacion al “me interesa” que se despierta. Por eso, Lacan va a decir que: “Alli,
alrededor del ‘mi...", es muy precisa esta separacion del goce y del cuerpo,?® ya que no
es para nada lo que he introducido la ultima vez, en referencia a esta articulacién fragil
de estar limitado en el campo tradicional de la génesis del sujeto de La Fenomenologia
del espiritu, del amo y del esclavo.

‘Mi...”, de ahora y de aqui en adelante, yo gozo de tu cuerpo (‘Ma...” je jouis de ton
corps désormais), es decir, tu cuerpo deviene la metafora de ‘mi’ goce. Y Hegel, sin
embargo, no ha olvidado que no es mas que una metafora. Es decir, que, si soy amo,
‘mi’ goce ya estd desplazado; él depende de la metafora del esclavo.”?® Lacan
reformula aqui la dialéctica del amo y del esclavo introduciendo la teoria del valor y la
plusvalia como usufructo llevado al concepto de plus de gozar. Para esto, en tanto
Lacan dice en el paralelismo del amo y del esclavo, yo gozo de tu cuerpo, tu cuerpo
deviene metafora de ‘mi’ goce. Que devenga metafora de mi goce, quiere decir que lo
sustituye tanto como objeto y como lugar. Como corolario de esto, Lacan l6gicamente
concluye que “si soy amo, “mi” goce ya estd desplazado”; el “yo” y el “mi” estan
desplazados, es decir, no sélo que el “yo” no coincide con el “mi”, sino que el “yo” se
divorcia del pienso, y en esto, el “soy” y el “yo” no coinciden: soy alli donde no pienso,
y a su vez, el “mi” queda ligado al cuerpo, por eso, si soy amo, “mi” goce esta
desplazado. Desplazamiento de la l6gica a la existencia, del “yo” al cuerpo, y por esto,

208 Jacques Lacan, Legon 22, 7 Juin 1967, “Séminarie 14, Logique du fantasme, (1966 — 1967)”, Staferla,
staferla.free.fr, p. 191.
209 | acan se refiere aca al goce falico como el goce extraido del cuerpo, el goce fuera del cuerpo siendo
que como efecto y gracias a esta extraccién, se produce el “Mi”’; de ahi que yo no sea un cuerpo, sino que
tenga un cuerpo que se presenta como mi cuerpo. Lo cual remite al espejo y la imagen en el sentido de
que no hay me duele sin espejo. Es decir, esa es mi imagen, pero esa imagen no soy yo. Se produce en
esto una distancia entre presencia y representacion donde se ubica el sujeto.
210 Jacques Lacan, lbidem, p. 191.

88




va a decir que, si el goce esta desplazado, “él depende de la metafora del esclavo ™. Este
desplazamiento ubica una dependencia que refiere al esclavo como metéfora de la
produccién, de la plusvalia que el amo acumula y de la cual goza. Desde esta
perspectiva se puede entender por qué Lacan dice que el goce es goce del cuerpo en el
doble sentido que el genitivo le imprime.

Lacan continGa y hace un pasaje del esclavo al cuerpo de la mujer como metéfora del
goce ubicando especificamente otro goce distinto al falico, al plus de gozar y al goce del
Otro: “Y, lo que queda tanto para él como para lo que interrogo en el acto sexual, hay
otro goce que estd a la deriva. ;Tengo necesidad de escribirlo en el pizarron una vez
mas con mis pequefias barras?

(non)
corps corps

? ma jouissance
g =

Este cuerpo femenino, que es “mio” [“ma”], es de aqui en adelante, la metafora de
mi goce.

Se trata de saber que hay bajo la forma de mi cuerpo, por supuesto, ni siquiera
pienso, por inocente que sea, llamarlo “mi” [“mon”], también €l tendrd que ver su
relacion de metéfora, esto que seguramente, fundaria de la manera mas elegante, y méas
comoda, con el goce que estd en cuestion y que dificulta el acto sexual [que hace a su
dificultad, hace a la dificultad del acto sexual (qui fait la difficulté de ’acte sexual)].”?!

Lacan distingue al cuerpo femenino —que ubica como “mio” en tanto y en cuanto se
constituye como metafora de mi goce—, para tratar de “de saber que hay bajo la forma
de mi cuerpo”, que, por supuesto, no puede llamarlo “mi” [“mon”] —por eso esta entre
paréntesis en el matema que plantea, es decir que el “mi” que refiere a mi cuerpo queda
entre paréntesis dependiendo también de su relacién de metafora, con el goce que esta
en cuestion y que dificulta el acto sexual (signo de interrogacion en el piso inferior
debajo de la barra de mi cuerpo [(mon) corps]-. Si este goce, es el que dificulta el acto
sexual, implica que no lo hay sino como metéfora, por esto Lacan va a llegar a formular
maés adelante que no hay relacién sexual y desarrolla la articulacién de los goces del
lado hombre y del lado mujer en las formulas de la sexuacién en el seminario Encore.

Continua la cita: ““Van a decirme, ¢por qué es al nivel de la mujer que es cuestionado
[que hace pregunta (fait question)]? Vamos a decirlo simple y rapidamente, jtodos los
psicoanalistas lo saben, no saben decirlo necesariamente, pero lo saben! Ellos lo saben,
en todo caso, por esto: jEs que los hombres y las mujeres no han sido todavia
(encore)?'? capaces de articular la menor cosa sobre el asunto (sujet) del goce
femenino!?%3

No estoy diciendo que el goce femenino no pueda tomar este lugar, estoy a punto de
detenerlos en el momento donde se trata de no ir demasiado rapido para decir que esta
ahi, jla dificultad del acto sexual!?'*

211 Jacques Ibidem, p. 192.
212 Homofdnico de en corps: en el cuerpo.
213 Acé claramente plantea el goce femenino como no falico: imposible de decir.
214 La dificultad del acto la establece en esta no relacion y en la relacion que establece el “mi” de mi
cuerpo que queda entre paréntesis dependiendo también de su relacion de metafora, con el goce que esta
en cuestion y que dificulta el acto sexual. Es decir, que como no hay relacion, hay metéfora, hay
sustitucion del sentido al sexo.

89




Y esta referencia al amo y al esclavo, que era menos insoportable Unicamente porque
es un mito que tomé la vez pasada en las relaciones del amo y del esclavo, a saber, el
goce a la deriva, ustedes pueden imaginarlo bien cuando se trata del esclavo [Lacan
escribe en el pizarron Goce], a saber, no hay razén para que no esté siempre ahi, el
goce, tanto mas en tanto no ha tenido, como el amo, la idiotez de arriesgarlo.

¢Entonces, por qué no lo habria guardado? jNo es [una razon] porque su cuerpo se
ha convertido en la metafora del goce del amo, para que su goce no continle su
pequefia vida, como todo lo prueba!”?'® Lacan en este parrafo, interroga las diferencias
de goce respecto de la posicion del amo y del esclavo. Con respecto al primero,
establece que la posicion del amo comete la idiotez?!® de arriesgar su goce, a diferencia
del esclavo que no lo arriesga (no comete la idiotez) y esto implica que su cuerpo (el
del esclavo) se convierte en metafora del goce del amo, pero esto no es razon (prueba ni
medida) suficiente para situar que este goce continda con su pequefia vida, es decir, se
desliza (Verschiebung).

Ahora bien, este deslizamiento, desplazamiento y cambio, sitGa, por un lado, que el
cuerpo del esclavo se convierte en metafora del goce del amo, esto es, lo sustituye,
quiere decir también que lo comanda todo, pero, esta sustitucién no es razon (ni en el
sentido matemaético, ni 16gico, ni con respecto al saber) para que no continle con su
independencia (idiotez); en este sentido, el goce no se comparte, sino que se produce
con independencia del 16gos (1dyog).

Lacan va a ejemplificar esto a través de la comedia antigua a partir de Terencio en la
que muestra que “puede haber una cuestién sobre la que adviene el goce, cuando se
produce este pequefio movimiento de desplazamiento, de Verschiebung, que,
estrictamente hablando, estd constituido desde que se introduce entre el cuerpo y el
goce la funcion del sujeto”?'” y relata la siguiente historia donde “un muchacho que
tiene un padre, debe 0 no desposar a una muchacha de clase alta o baja, y como al fin,
la de clase baja se revela como siendo de clase alta, a causa de esta historia eterna de los
reconocimientos; que ella habia sido raptada de pequefia, y Patatin patatan... jQué
historia y qué historia idiota! Solamente lo que hay de molesto, si lo razonan asi, jno
veran otra cosa que no hay mas de una persona interesante en toda esta comedia que se

215 Jacques Ibidem, p. 192.

216 |a palabra idiota proviene del griego idwoye (idiotes), en este adjetivo encontramos la raiz
ioio¢ ['idios], que en griego significaba ‘de uno mismo, privado, particular, personal.

Partiendo de la raiz de idio¢ y el sufijo -awzng, el adjetivo griego idwhtyg al inicio hacia referencia, de
forma totalmente neutral, a una persona privada en el sentido de un particular.

Para poder comprender el contexto de su aplicacion es necesario plantear como funcionaba el sistema
politico y social para los atenienses o los espartanos del siglo V a.C. En el &gora, (centro de la actividad
politica, administrativa, comercial, social, su foco religioso y cultural, y el lugar de imparticion de
justicia), los ciudadanos (vale aclarar: ni extranjeros, ni esclavos, ni mujeres, ni nifios) discutian y
resolvian todo, por eso quien no se comprometia y sélo se ocupaba de lo suyo, era objeto de segregacion.
Faltar a ese deber era incomprensible, pues se pensaba que la vida politica beneficiaba a todos, y esto
diferenciaba efectivamente al ciudadano del barbaro.

En Atenas, existia la liturgia (del griego antiguo Aertovpyia/leitourgia, de Aadg/lads, “el pueblo” y de la
raiz épyo ergo, “hacer, cumplir’) en la Antigua Grecia era un servicio pablico obligatorio para los
ciudadanos o metecos mas ricos, que realizaban en beneficio de la Polis.

Por todo esto, es posible percibir que de este significado basico se derivo el de la persona que se dedicaba
Unicamente a lo suyo, lo privado, y no a la vida publica, lo comin. Se esperaba que un ciudadano
participara en politica, por lo que quien no lo hacia era el idiota que se ocupaba solo de lo suyo y no de lo
publico, acto que le valia el rechazo o incluso la segregacién social.

217 Jacques Lacan, Legon 22, 7 Juin 1967, “Séminarie 14, Logique du fantasme, (1966 — 1967)”, Staferla,
staferla.free.fr, p. 192.

90




Ilama Davus! En verdad, es un esclavo. Porque podemos tomarlo absolutamente en
serio, él es el que dirige todo, él que es el Unico inteligente entre todas esas personas,
nadie piensa (suefia) sugerir que los otros podran llegar a serlo:

— El padre juega el rol paterno hasta el grado, en fin..., de embrutecimiento
conveniente, en fin... realmente, en fin, superfluo; ¢no es asi? [Risas]

— iEl hijo es un pobre chiquito completamente descarriado! [Risas]

— ¢Las muchachas en juego? No se las ve, jno interesan a nadie! [Risas]

— Hay un esclavo que se pelea por su amo, casi que arriesga de un minuto a otro —
estd escrito— jser crucificado!, y lleva el asunto magistralmente, jhay que decirlo!
[Carcajada general]

He aqui de qué se trata en la comedia antigua. De esto que no tiene casi para nosotros
interés alguno, a saber, de mostrarles que puede haber una cuestion sobre la que adviene
el goce, cuando se produce este pequeiio movimiento de desplazamiento, de
Verschiebung, que, estrictamente hablando, estd constituido desde que se introduce
entre el cuerpo y el goce la funcion del sujeto.”?*® Siguiendo el hilo de la historia y el
desplazamiento en el esclavo como metafora del goce, se llega al valor de este
desplazamiento que queda constituido como tal desde que se introduce entre el cuerpo y
el goce la funcion del sujeto. Llega asi a formular que el goce es el goce del cuerpo, que
un cuerpo es algo hecho para gozar, y que esto que es la funcién del cuerpo, nos
recuerda que es el lugar del Otro, que el cuerpo de la mujer es la metafora de su goce
(del goce del hombre)?%®, y que hay una separacion constitutiva entre goce y cuerpo a

218 Jacques Lacan, Ibidem, p.192.

219 «“iNo es con el goce propio de un cuerpo, en tanto que ese goce lo define! Un cuerpo, es algo que
puede gozar. S6lo que aqui esté el tema: jse lo hace convertirse en la metafora del goce de otro! ¢(Qué
deviene el suyo?, ;se intercambia? jAhi esta toda la cuestién! Pero, no esta resuelta. ;No esta resuelta,
por qué? De todos modos, nosotros los analistas lo sabemos, jEs decir, que nosotros siempre podemos
decirlo!

Es una observacion general, jno voy a repetirlo todo el tiempo! Escribamos eso... Vamos a hacerlo asi,
ieh!, para el cuerpo, eso va a ser muy divertido, y eso me recuerda a mis pequefias placas, sobre las
cuales, en uno de mis articulos, escribi: “Caballeros”, “Damas”: eso se puede ver en la entrada a los

bafios. [Risas]
i
19 x

Una pequefia placa puede servirnos de cuerpo con las inscripciones arriba, para una serie de cosas, en
efecto, es la funcion del cuerpo, desde que hemos recordado que es el lugar del Otro.

Entonces, hacemos la misma pequefia barra, para que ustedes no se inquieten, y aqui escribimos “J”
para decir “goce”.

Entonces, ahi hay un punto de interrogacion, porque es ahi que nosotros no sabemos finalmente si esta

ahi, si el cuerpo del macho es bello, y bien, —seguramente es lo que el hombre afirma—, porque no hace
mas que afirmar que es de ahi que partimos en el: “T0 eres mi mujer ”, a saber, que el cuerpo de la mujer
es la metafora de su goce (del de él). jEsto es! Es suficiente agregar un trazo, una linea, para hacer que
esta pequefia articulacion sea expresiva.
En efecto, por las razones que sostienen... que sostienen que no hay pareja en juego en la relacion
sexual, a saber, que —como otros estructuralistas que trabajan en otros campos, lo han sefialado—, la
relacion la relacion del hombre y la mujer estda sometida a las funciones del intercambio que al mismo
tiempo implican un valor de cambio, y que el lugar donde algo que se usa, es afectado de esa
negativizacion que lo convierte en un valor de cambio, estd aqui..., en este lugar, debido a las razones
tomadas en la constitucion natural de la funcién de la copulacién, esta aqui, tomada sobre el goce
masculino en tanto que €él, —podemos decir, donde él esta. jEn fin, asi se lo cree!- hay un pequefio drgano
que se puede atrapar. Es lo que hace el bebé rapidamente con mucha facilidad. [...]

91




partir de la caida del objeto a, y la extraccion del goce falico como un goce fuera del
cuerpo.??°

[...] Si una mujer, que de todos modos es un sujeto, en el acto sexual —yo diria, mas aun, acabo de
articular— que no podria haber acto sexual si ella no estuviera, inicialmente, fundada como sujeto. Para
que una mujer pueda tomar su funcién de valor de cambio, es necesario que ella recubra algo que ya esta
instituido como valor y es aquello que el psicoanalisis revela bajo el nombre de complejo de castracion.
iNo estoy en tren de decirles que el intercambio de mujeres, se retraduce facilmente por el intercambio de
falos!

Es el intercambio de falos, en tanto simbolos de un goce sustraido como tal, es decir, que no es el pene,
sino que —ya que la mujer deviene metafora del goce—, hace que se pueda toma una nueva metéafora en su
lugar, a saber, eso que Illamamos el falo, para diferenciarlo del pene, esa pequefia parte del cuerpo
negativizado.

i'Y esto, sin embargo, nos deja abierto el problema que acabamos de articular! En otros términos, algo
tiene lugar en otro proceso: el del intercambio social —si puedo decirlo asi— en el fundamento material
destinado al acto sexual.

Esto no deja menos en suspenso, si podemos —debido a este elemento extremo-— situar algo concerniente a
la mujer en su funcién de metéafora, con relacion a un goce pasado a la funcion de valor.”, Jacques Lacan,
Ibidem, pp.192-193.

220 «pAqui estamos alrededor de esta cuestion, de la misma cuestion del goce que se encentra concernida en
el acto sexual.

Digamos, para introducir esto que es el fin de mi discurso —pero que es esencial, en primer lugar, articular
con la mas extrema escansion—, esto que es el fin de este discurso que nos permite reparar en qué los actos
gue se ponen, y legitimamente, en el registro de la perversion, conciernen al acto sexual.

Si conciernen al acto sexual, es porque, en el punto donde se trata del goce..., veran que, porque se
encuentra este punto, puede no ser menos cuestion a nivel del cuerpo de la mujer, pero que es por un
segundo sesgo que podemos abordarlo ...considerando que tomo, el modelo que nos es dado, de lo que
aparecera en las tentativas de solucion, esta ahi a la derecha, en la instauracion del valor de goce:

(i)
cuerpo cuerpo

'? mi  goce

Es decir, en el hecho de que la funcion de cierto drgano sea negativizada, que es el mismo érgano por
donde la naturaleza, por la oferta de placer, asegura la funcién copulante, pero de una manera
absolutamente contingente, accesoria...; en otras especies animales la asegura de manera totalmente
diferente, la asegura, por ejemplo, con ganchos..., y nada puede asegurarnos que este érgano tenga algo
que concierna, estrictamente hablando, al goce.

Aqui tenemos el término por donde se introduce [el concepto] de valor. Es por ahi donde esta la cuestion
del goce; mas precisamente, este goce entra en juego en forma de pregunta. Formularse la pregunta del
goce femenino, jy bien!, es ya abrir la puerta de todos los actos perversos. Esto resulta..., es por esto, que
los hombres tienen, aparentemente, al menos, el privilegio de las grandes posiciones perversas. Y que se
plantee la pregunta —ya es algo que se puede plantear—, si incluso la mujer misma lo sospecha, por
supuesto, por la reflexion que introduce en ella esta falta del goce del hombre; ella entra en este campo,
por la via del deseo, que, como lo ensefio, es el deseo del Otro, es decir, el deseo del hombre. Pero es para
el hombre que se plantea primitivamente la cuestion del goce, se plantea en eso que ella esté afectada, de
entrada, en el fundamento, de la posibilidad del acto sexual. Y el modo en que lo va a interrogar, es por
medio de los objetos. De esos objetos que son precisamente los objetos que llamo (a) minGsculas, en
tanto que marginales, que escapan a una cierta estructura del cuerpo, a saber, a esa que yo llamo
especular, y que es el espejismo por lo que se dice que el alma es la forma del cuerpo, que todo lo del
cuerpo pasa en el alma; ahi esta lo que puede ser retenido, la imagen del cuerpo; es por eso que tantos
analistas creen que pueden atrapar eso qué hay en nuestra referencia al cuerpo. De ahi, tantos absurdos, ya
que es precisamente en esta parte del cuerpo, en este extrafio limite, como diré comentando esas
imagenes, forman una bola o forman una sinfisis,??° en esas partes del cuerpo que Ilamaremos, con
relacion a la reflexion especular, partes anestésicas; es ahi donde se refugia la cuestion del goce. Y es a
estos objetos que el sujeto —el sujeto macho, para quien esta cuestién se formula en primer lugar—, se
dirige para plantear la cuestion del goce.

92




Conclusiones.

El cuerpo es historia“* y el cuerpo tiene historia. Si el cuerpo es historia, el lenguaje
estd primero y el cuerpo queda contado, historizado, socializado, culturalizado,
familiarizado, etc., —en esto, podemos apreciar como el trabajo del significante opera
sobre el cuerpo y en el cuerpo, es decir, como el simbolo perfora el cuerpo—, a partir de
ahi, el cuerpo pasa a tener historia, se hace historia, se sintomatiza, y se constituye en
una historia, con una historia, y por una historia. Vemos en esto que lo simbdlico
(agujero) se abre sobre el cuerpo en tanto que imaginario (consistencia) desde lo real
(ex-sistencia) afectando sobre la biologia del organismo.??

Voy a abrir un paréntesis. Jorge Fukelman en la Conferencia Representacion y
Represion, va a afirmar que el acto del decir, y del decir algo, plantea, nos plantea, el
“que se diga”. Este “que se diga”, es condicion para lo que se aborda como: “el orden
de la representacion forme parte del discurso. En este sentido, yo estaba tratando de
esbozar como podiamos, por lo menos en principio, plantear el orden de la voz,
digamos, el efecto de la voz de que se haya dicho, incidiendo en la escena. El ejemplo
del Grito [cuadro de Munch] era, si bien, seguramente forzando un poquitito, era
homogeneizando, acercando el cuadro a la escena. Diria que, en el orden de la voz, la
voz, que se diga algo, permite un cerramiento: el sentido de una escena de juego, con lo
que esto deja fuera de la escena, y con lo que esto permite, que esto fuera de la escena
se articule como fuere. El significante, ahora, planteado como testimonio de aquello que
se dice efectivamente es lo que podemos plantear como el simbolo agujereando el
cuerpo. Es ahi donde podemos ubicar toda la escena.”??® Es decir, que el testimonio, lo
que el significante certifica, legaliza y testimonia, es testigo y da cuenta de aquello que
es el soporte material que el discurso concreto toma del lenguaje; lo que se dice
efectivamente en este sentido del posesivo, localiza la estructura esencial del
significante. Esta operacion podemos ubicarla como “El simbolo” en el sentido de la
conjuncion y disyuncion de la estructura combinatoria del objeto a y la -¢. Lo voy a
explicar con un ejemplo grafico de manera muy amplia.

221

Por supuesto, esto, que les dejo, por el momento, puede parecerles una férmula cerrada. Y es cierto. En
tanto que, por lo menos, haria falta, sobre cada uno de estos objetos mayores que acabo de evocar, que
son los que designo bajo el nombre de objetos (a), demostrarlo, de manera ejemplar. Pero, lo que
demostraré —esto sera en nuestro proximo encuentro— es cOmo esos objetos sirven de elementos
cuestionadores. Esto no puede darse mas que a partir de lo que primero he articulado, la Gltima vez, y ain
hoy, como separacion constitutiva del cuerpo y del goce.”, Jacques Lacan, Ibidem, p. 194.

221 Jacques Lacan, “Desde luego, la cuestion del origen del lenguaje, no estamos aqui para hacer un
delirio colectivo, ni organizado, ni individual. Este es uno de los asuntos que mejor pueden prestarse a ese
tipo de delirios, sobre la cuestion del origen del lenguaje; el lenguaje esta ahi, es un emergente. Y ahora
que ha emergido, ya jamas sabremos cudndo ni cémo ha comenzado, ni cdmo era antes que estuviera.”,
Le symbolique, I'imaginaire et le réel, Conferencia pronunciada en el Anfiteatro del Hospital Psiquiatrico
de Sainte-Anne, Paris, el 8 de Julio de 1953, en ocasién de la primera reunién cientifica de la
recientemente fundada Société Francaise de Psychanalyse, y posterior discusion, “Lacantera freudiana,
https://www.lacanterafreudiana.com.ar”, traduccion y version critica Ricardo Rodriguez Ponte.

222 E] anudamiento borromeo, podemos pensarlo de manera pierciana en tanto y en cuanto, lo Simbélico
avanza sobre lo Imaginario desde lo Real, lo Imaginario avanza sobre lo Real desde lo Simbolico, y lo
Real avanza sobre lo Simbolico desde lo Imaginario. A su vez, el giro se determina al mismo tiempo en
sentido inverso y en sincronia pospubertad. Cf., Séptima conferencia, pp. 184-188 del presente seminario.
22 Jorge Fukelman, Representacion y Represion, Conferencia dictada en el afio 1992 en el marco del
ciclo de “Clinica con nifios” organizado por el Dr. Alejandro Varela en Propuesta Psicoanalitica Sur
(PPS), “Textos Cautivos”, Lecturas Clinicas http://www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires 2022, pp.
40-41. (material de circulacion interna).

93



https://www.lacanterafreudiana.com.ar/

Tenemos, por ejemplo, el famoso cuadro de Archimboldo, El bibliotecario, del afio
1566:

Si establecemos la siguiente analogia y homologamos la estructura combinatoria de
los objetos representados en el cuadro, —en este caso, los libros—, con la estructura
combinatoria del objeto a, que forma una silueta, —en este caso, la del bibliotecario
hecha de libros—, podemos decir que la estructura combinatoria del objeto a, produce y
realiza una imagen con la misma sustancia que el objeto del que se trata; a su vez, si
desarticulamos esta combinatoria no queda la huella de una silueta, sino que desaparece
todo. Si a esta desaparicion la homologamos a la -¢, tenemos entonces que la estructura
combinatoria del objeto a y la -¢, —como afirma Lacan en la proposicion del 9 de
octubre—, tienen idéntica estructura.

Ahora, si planteamos el simbolo como la conjuncion y disyuncién al mismo tiempo
del ay la -¢, arribamos a lo que dice Fukelman cuando nos propone que el significante,
como testimonio de aquello que se dice efectivamente, es lo que podemos plantear como
el simbolo agujereando el cuerpo y que ahi localizamos la escena, localizamos la
imagen en la escena. Cierro paréntesis.

Lacan en el seminario 11, Los fundamentos del psicoanalisis (1964), desarrolla las
operaciones de alienacion y separacion, como aquellas operaciones esenciales y
cardinales para la causacién del sujeto. Operaciones que se ordenan en una relacion
circular pero no reciproca. Es primordial y basico, hacer hincapié en este sesgo que
acentta Lacan porque da cuenta de la implicacion doble de una operacion sobre la otra,
al mismo tiempo de su asimetria y diferencia cualitativa. Cuando digo, “circular” me
refiero al orden temporal, esto es, que los procesos encadenados por el funcionamiento
de estas operaciones requieren de un tiempo circular (eliptico); pero tendriamos que
entender tiempo eliptico, en el sentido que le imprime Lacan al tiempo 16gico??*. Abro
paréntesis. Ritvo sefiala en su andlisis del escrito lacaniano El tiempo I6gico y el aserto
de certidumbre anticipada, que el tiempo logico en Lacan presenta tres niveles de
complejidad que se implican dialécticamente:

1.- La Heterotemporalidad, “primera referencia temporalizada de si al otro, por lo
cual uno debe coordinar con el otro lo que sucede en el campo del Otro para no perder

224 Jacques Lacan, El tiempo l6gico y el aserto de certidumbre anticipada. Un nuevo sofisma, “Escritos 17,
siglo XXI editores S.A., décimo cuarta edicidn en espafiol, segunda reimpresion, Argentina 1988, pp.
187-203.

94




su lugar en el juego: he aqui la funcion de la prisa.”?%> Esta primera dimension temporal
implica tres instancias: instante, tiempo y momento; el instante de ver, el tiempo para
comprender y el momento de concluir. (no me voy a extender en esto), pero si me
interesa sefialar que este tiempo remite de manera recurrente a la temporalidad extatica.

2.- La Temporalidad extatica, es el hallazgo que Lacan presenta en Funcion y campo
del habla y del lenguaje en psicoanalisis,??® como futuro anterior.

3.- La pulsacion temporal, tiempo de apertura y cierre del inconsciente, que en el
seminario 11, Los fundamentos del psicoanalisis (1964), queda definido como
temporalidad metonimica (eliptica). Cierro paréntesis.

Estas operaciones de alienacién y separacion, en esta circularidad no reciproca
quedan abordadas en términos l6gicos como las operaciones de reunion e interseccion,
es decir, las operaciones légicas de disyuncion y conjuncion.

Si graficamos esto en un esquema tenemos lo siguiente:

circularidad no reciproca

TN

Alienacién  Separacion
v

Fa)
Reunion Mﬂterseccién

Lacan en Posicién del inconsciente va a afirmar que la primera alienacion es cosa
del sujeto y que esta alienacion no s6lo no es concebible en el campo de los objetos,
sino que es el significante exclusivamente quien la produce y engendra. A su vez,
redoblando esta afirmacion, propone gque s6lo puede aparecer en lo real un sujeto si hay
alli seres hablantes que lo preceden, de modo tal que, un sujeto solo se impone en el
mundo por la circunstancia de que en éste haya significantes que no quieren decir nada
y que tengan, necesiten y deban ser descifrados. Esto nos apunta ademas a que el
significante mismo llama a la lectura, desciframiento e interpretacion, podriamos decir:
el significante lo demanda.

Entonces, si esta primera alienacion es cosa del sujeto y no del objeto, el sujeto no
queda tomado como objeto por el Otro, sino que la relacién que lo engendra y por la
cual se impone en el mundo, es por el hecho de la existencia de significantes que no
significan nada, pero que demandan y exigen lectura, desciframiento e interpretacion.
Por eso, Lacan va a decir que “conceder esta prioridad al significante sobre el sujeto es,
para nosotros, tener en cuenta la experiencia que Freud nos abri6: que el significante
juegay gana, si puede decirse, antes de que el sujeto se percate de ello, hasta el punto de
que en el juego del Witz, del rasgo de ingenio, por ejemplo, sorprende al sujeto. Con su
flash, lo que ilumina es la division del sujeto consigo mismo.??” En este sentido, la
operacion de alienacion implica esta division del sujeto consigo mismo, division en la
que el sujeto se desvanece en el intervalo mismo entre S1y Sz; division que no procede

225 Juan Bautista Ritvo, El tiempo légico y el aserto de certidumbre anticipada. Un nuevo sofisma,
ediciones Letra Viva, segunda edicion, Buenos Aires, 1990, p. 34.

226 Jacques Lacan, Funcidn y campo de la palabra [del habla] y del lenguaje en psicoanalisis, “Escritos
I”, siglo XXI editores S.A., décimo cuarta edicidn en espafiol, segunda reimpresion Argentina 1988, pp.
227-310.

227 Jacques Lacan, Posicion del inconsciente, “Escritos 11, siglo XXI editores S.A., décimo cuarta edicion
en espafiol, Argentina 1987, p. 819.

95




de otra cosa —dice Lacan— que del juego mismo de los significantes y no de los
signos.??8

Abro paréntesis. De hecho, el pasaje que va de la relacion entre los signos a la
relacion entre los significantes implica la metabolizacion del trauma en tanto el trauma
se constituye como trauma significante. En este sentido, Fukelman nos ensefia que el
“desvalimiento, tal como lo caracteriza Freud en el orden del trauma, es posible situarlo
en el momento en el que un cuerpo se encuentra en falta. [...] EIl cuerpo del sujeto
parlante implicado en el trauma, es un cuerpo que se encuentra con la falta.

La epopeya del asesinato del padre es uno de los polos desde el cual esto se
conceptualiza en la teoria freudiana. Entre otras cosas, dicha epopeya cuenta como algo
ligado con la oralidad implica también la absorcion de una falta. La horda fraterna
devora al padre, pero, lo que come es la falta de poder llegar a ser ese padre; de manera
que, lo que come la horda es una falta.

Otro polo desde el cual puede conceptualizarse el encuentro del cuerpo parlante con
la falta, es el grito del recién nacido; entendiendo el grito, en la linea de lo que Lacan
teoriza como el objeto a, y, como el momento en el cual se incorpora algo de otro orden.

La voz, como faltante, es la que se incorpora en el grito del recién nacido: Una voz
perdida, que es el reverso de lo que ‘se’ dice.

Planteado asi, se pueden ir ubicando en un andlisis los momentos en los que
retroactivamente algo aparece como trauma.

Permitanme decirlo de este modo: en el curso de un andlisis, cuando lo que va a
quedar ubicado como trauma se hace significante —en la linea de lo que representa a un
sujeto—, en ese mismo momento, retroactivamente, se produce el trauma; lo cual implica
que algo vuelve a estar en falta.”??® Como podemos apreciar en este movimiento que
describe Fukelman en la operacion analitica, implica un trabajo con la falta en tanto y en
cuanto, este trabajo con el significante lleva a que la falta se produzca
performativamente en cuanto este trabajo con la falta es un trabajo de la falta, es decir,
sobre la falta y con la falta. Cierro paréntesis.

La estructura l6gica de la alienacion “que se reconoce y define cierto vel.”?%, en
I6gica matematica se expresa como reunién. Es decir, que el vel es una conjuncion
disyuntiva que establece la siguiente interrogacion: ¢S1 0 S2?; y cuya respuesta seria: ni
S1, ni Sz, creando un sujeto intervalar producto del ni uno, ni otro. Pero que, —y en esto
Lacan da una nueva vuelta— se produce en tanto y en cuanto, el significante “se encarna
en un nivel mas personalizado en la demanda o en la oferta: en la bolsa o la vida, o en,
la libertad o la muerte.

Se trata tan s6lo de saber si queremos 0 no (sic aut non [si 0 no]), conservar la vida o
rehusar la muerte, pues en lo que hace al otro término de la alternativa: la bolsa o la
libertad, vuestra eleccion sera en todo caso decepcionante.

Hay que fijarse en que lo que queda estd de todos modos descornado [arrancado y
quitado]: sera la vida sin la bolsa —y sera también, por haber rehusado la muerte—, una
vida un poco incomodada por el precio de la libertad.

Tal es el estigma de que el vel, funcionando aqui dialécticamente, opere
efectivamente sobre el vel de la reunién logica que, como se sabe, equivale a un et (sic
et non [si y no]). Como se ilustra en que a mas largo término habra que abandonar la

228 Jacques Lacan, Ibidem, p. 819.

229 Jorge Fukelman, Trauma, fantasia y juego, conferencia dictada en el Circulo Psicoanalitico Freudiano
de la Ciudad de Buenos Aires, entre 1986 y 1990, en “Textos cautivos™, Lecturas Clinicas, (material de
circulacion interna), pp. 6-7, Buenos Aires, 2022.

230 Jacques Lacan, Ibidem, p. 820.

96




vida después de la bolsa y que no quedaréa finalmente mas que la libertad de morir.”?%
De esta cita me interesa sefialar en cuanto a la funcion del vel una operacion real que se
plantea en términos de la encarnacion del significante en la oferta o demanda que sitGa
la eleccion de la vida en la libertad de morir, esto aborda y expone de Ileno el hueco de
lo pulsional en el que el sujeto queda inscripto ya que podemos plantear que esta
division, esta Ichspaltung que lo constituye en este hueco intervalar implica la relacién:
giD.

“Del mismo modo nuestro sujeto est& colocado en el vel de cierto sentido que ha de
recibirse o de la petrificacion. Pero si se queda con el sentido, es en ese campo (del
sentido) donde vendrd a morder el sinsentido que se produce por su cambio en
significante. Y es ciertamente al campo del Otro al que corresponde ese sinsentido,
aunque producido como eclipse del sujeto. 2%

Con respecto a la segunda operacion, la separacion, homologandola al término
freudiano Ichspaltung, Lacan la describe como “la operacién en la que se cierra la
causacion del sujeto, para poner a prueba en ella la estructura del borde en su funcién
de limite, pero también en la torsion que motiva el traslape del inconsciente.”?® Es
decir, que si esta operacion cierra aquello que causa al sujeto bajo la forma de estructura
del borde en su funcion de limite, estd planteando la estructura del agujero en la
operacion circular del significante, y en ella, en esta circularidad se superpone lo que
se establece como lo inconsciente en tanto corte en acto entre el sujeto y el Otro. A su
vez, la Ichspaltung freudiana Lacan la reformula no como escision del sujeto sino del
objeto falico y agrega que “la forma ldgica que viene a modificar esta segunda
operacion se llama en légica simbdlica: la interseccion, o también el producto que se
formula por una pertenencia a- y a-. Esta funcion aqui se modifica por una parte tomada
de la carencia a la carencia, por la cual el sujeto viene a encontrar en el deseo del Otro
su equivalencia a lo que €l es como sujeto del inconsciente.

Por esta via el sujeto se realiza en la pérdida en la que ha surgido como
inconsciente, por la carencia que produce en el Otro, segun el trazado que Freud
descubre como la pulsion mas radical ya la que denomina: pulsién de muerte. Un ni a-
es llamado aqui a llenar otro ni a-. El acto de Empédocles, al responderle, manifiesta
que se trata aqui de un querer. El vel vuelve a aparecer como velle [querer]. Tal es el fin
de la operacion.”23

circularidad no reciproca

v VAR o

S2 4

2

Alienacién ~ Separacion S1

RN
e
-

v A o)) o>
A ~— o

Reunién Interseccion

Cuando Lacan dice que por esta via el sujeto se realiza en la pérdida en la que ha
surgido como inconsciente, por la carencia que produce en el Otro, sefiala en esto, la
superposicién de faltas: la falta del lado del significante como imposibilidad radical del
significante de significarse a si mismo y la falta del lado pulsional, del lado del viviente

231 Jacques Lacan, Ibidem, p. 820.
232 Jacques Lacan, Ibidem, pp. 820-821.
233 Jacques Lacan, Ibidem, p. 821.
234 Jacques Lacan, Ibidem, pp. 821-822.

97




como la imposibilidad misma de satisfaccion absoluta, o de ser uno con el medio, es
decir, del mimetismo que plantea el trabajo de la pulsion. A su vez, en esta operacion de
separacion en la que se plantea la conjuncion logica, esta situando la conjuncidn entre la
carencia del sujeto (falta en ser) y la carencia del Otro (su Demanda). Esto establece la
relacion entre la falta del lado del sujeto, y el deseo del Otro. Quiero decir, que si la
Demanda del Otro, como encarnadura del .4, lleva a la constitucion del a como objeto
de deseo del Otro en tanto y en cuanto el objeto que Demanda se diferencia del objeto
de deseo, y a la vez, se hallan en conjuncion, entonces el “y” de la operacion de
separacion constituye la puesta en relacion de lo que el sujeto es como falta en ser, a
causa de la operacion légicamente primera de alienacion, ocasionada por la circularidad
que el significante plantea con el deseo del Otro como encarnadura del .A . En este
sentido, podemos apreciar que la funcion del Otro que aparece en esta segunda
operacion logica de separacion, produce el corrimiento que va de la alienacion al
querer, por esto Lacan produce el desplazamiento del vel al velle, es decir, el
deslizamiento hacia la funcion del deseo como deseo del Otro que esta segunda
operacion realiza en la superposicion de faltas. Pero, teniendo en cuenta que esta
superposicién de faltas implica, a su vez, la dimension pulsional situada por Lacan en la
encarnadura del significante en la Demanda. En este sentido, la separacion no es del
Otro, ya que la relacion con el Otro se produce por la operacién logica de conjuncion,
sino de efecto letal del significante la encarnaciéon del significante en la oferta o
Demanda que sitta la eleccion de la vida en la libertad de morir.

Lacan al poner en relacién ambas faltas heterogéneas, establece que no se trata para
el sujeto de separarse de lo que el Otro Demanda, sino de la puesta en relacién con lo
que al Otro le falta, por esto, el deseo queda estructurado como deseo del Otro, pasaje
del vel al velle.

El efecto mortificante de la circularidad que el significante establece recae tanto
sobre el sujeto como sobre el Otro y su objeto, —una forma novedosa de reformular la
pulsion de muerte freudiana— ya que, por esta via, “el sujeto se realiza en la pérdida en
la que ha surgido como inconsciente, por la carencia que produce en el Otro”?® segln
el trazado de la misma. De esta manera, en el cierre de esta circularidad vehiculizada
por la operacion de separacion, el sujeto en lugar de quedar situado Gnicamente como
falta en ser, se realiza como objeto a, en la pérdida misma en la que ha surgido como
inconsciente por eso, Lacan dice que: “ni a- es llamado aqui a llenar otro ni a-. El acto
de Empédocles, al responderle, manifiesta que se trata aqui de un querer. El vel vuelve a
aparecer como velle [querer]. Tal es el fin de la operacion.”?%, es decir, que en esta
operacion de conjuncion (separacion de la alienacién) se produce la salida de la
disyuncion (vel) mediante el velle (el deseo del Otro); conjuncion de faltas que se
resuelve en el deseo como deseo del Otro. Con esto Lacan demuestra que el tiempo
I6gico en juego en las operaciones de alienacion y separacion, plantean al Otro desde el
inicio, pero haciendo la salvedad que recién con la segunda operacion el deseo queda
estructurado como deseo del Otro, es decir que, si la alienacion plantea lo estructural,
la separacion inscribe lo historico; esto seria una forma distinta de pensar el pasaje del
mito a la estructura.

Una consideracion a tomar en cuenta en este pasaje. En la operacion de separacion,
el separar, Lacan lo emparenta con el término latino separere emparentandolo con el se
parere (engendrarse a si mismo), ¢por qué?

2% Jacques Lacan, Ibidem, p. 822.
236 Jacques Lacan, Ibidem, p. 822.

98




Este deslizamiento estd Unicamente “fundado en su comun aparejamiento en la
funcion de la pars.”?’, en tanto y en cuanto no sélo implica que la parte no es el todo —
lo cual nos llevaria a situar la relaciéon entre la falta y los agujeros del cuerpo, entre
ellos el correspondiente al de la filiacion y cémo el sujeto en tanto falta se ubica
extraido de la escena primaria. Es decir, el no-todo de la sexualidad y el sujeto
constituido como falta. Esto no lo voy a desarrollar, simplemente lo menciono—, sino,
fundamentalmente establece la parte como la particion, “su particion de donde el sujeto
procede a su parto. Y esto no implica la metafora grotesca de que se traiga de nuevo al
mundo.”?®, sino mas bien, el sep(a)rere (operacion de separacion) que implica el
separere (parirse a si mismo) “para guarecerse del significante bajo el cual sucumbe, el
sujeto ataca la cadena, que hemos reducido a lo mas justo de un binarismo, en su punto
de intervalo. El intervalo que se repite, la méas radical estructura de la cadena
significante, es el lugar frecuentado de la metonimia, vehiculo —por lo menos eso
enseflamos—, del deseo.”?% Entonces la I6gica en juego en estas operaciones que sitiian
la existencia del sujeto elidido como falta en el intervalo y al Otro como falta en la
operacién de separacion, se trata de la ldgica de la parte (pars) y del apareamiento
(separere) de las dos partes faltantes: sujeto y Otro. Esta relacién mas tarde en 1966 en
el congreso de Baltimore, lo va a llevar a definir esta relacion del sujeto con el Otro
como inmixion de otredad.

Cuando Lacan en el seminario 11, Los fundamentos del psicoanalisis (1964), habla
del efecto letal del significante, esta planteando como el sujeto desaparece como elidido
en el efecto de la articulacion significante, siendo que emerge de esta desaparicion via el
deseo del Otro. Por esto, en la superposicion de estas dos faltas, la que aliena al sujeto
en su identidad y la que hace desaparecer al Otro como completo, produce su encuentro
en el intervalo, esto es, en la articulacion metonimica, en tanto y en cuanto, “el intervalo
que se repite, la mas radical estructura de la cadena significante, es el lugar frecuentado
de la metonimia, vehiculo —por lo menos eso ensefiamos—, del deseo.”?*% A continuacion
Lacan va a precisar la manera en que el sujeto se encuentra en este intervalo respecto
del deseo del Otro, asi dice: “En todo caso, bajo la incidencia en que el sujeto
experimenta en ese intervalo Otra cosa para motivarlo que los efectos de sentido con
que lo solicita un discurso, es como encuentra efectivamente el deseo del Otro, aun
antes de que pueda siquiera nombrarlo deseo, mucho menos atin imaginar su objeto.”?*
Luego, pasa a situar de qué forma se articulan ambas faltas como carencias respecto de
las partes (pars) y la separacién/paricion (sep(a)rere) en el movimiento circular que la
I6gica de la Alienacidn/Separacion establece, entonces dice: “Lo que va a colocar alli es
su propia carencia bajo la forma de la carencia que produciria en el Otro por su propia
desaparicion. Desaparicion que, si puede decirse, tiene a mano, de la parte de si mismo
que le regresa de su enajenacion [alienacion] primera.

Pero lo que colma asi no es la falla que encuentra en el Otro, es en primer lugar la de
la pérdida constituyente de una de sus partes, y por la cual se encuentra en dos partes
constituido. Aqui yace la torsién por la cual la separacion representa el regreso de la
alienacion. Es que opera con su propia pérdida, que vuelve a llevarlo a su punto de
partida.”?*? La pregunta que se abre entonces por parte del sujeto, es el “;puede

237 Jacques Lacan, Ibidem, p. 822.
238 Jacques Lacan, Ibidem, p. 822.
239 Jacques Lacan, Ibidem, p. 822.
240 Jacques Lacan, Ibidem, p. 822.
241 Jacques Lacan, Ibidem, pp. 822-823.
242 Jacques Lacan, Ibidem, p. 823.

99




perderme?”, que abre su localizacion fantasmatica “es su recurso contra la opacidad de
lo que encuentra en el lugar del Otro como deseo, pero es para remitir al sujeto a la
opacidad del ser que le ha vuelto de su advenimiento de sujeto, tal como primeramente
se ha producido por la intimacion del otro.”?*3 es decir, por el llamado del Otro
encarnado en el otro que lo espera. A su vez, podemos pensar que, si en este intervalo se
localiza lo que es vehiculo del deseo, entendemos entonces la razon por la cual el deseo
no tiene representacion. Si resumimos ahora los dos movimientos logicos de esta
operacion, podemos decir que el primer movimiento se produce en el intervalo donde el
sujeto desaparece, pero al mismo tiempo en ese intervalo se encuentra el lugar de objeto
del deseo del Otro; pasaje del vel al velle. El segundo movimiento sep(a)rere, se articula
al primero en un tiempo logico, circular y no reciproco, que queda definido en términos
de sincronia y no simultaneidad. Al mismo tiempo esta operacion ldgica de separacion
(sep(a)rere), permite al sujeto escapar del efecto letal del significante localizandolo en
el mismo y preciso lugar del deseo que se ubica en la cadena significante del Otro
colocando ahi “su propia carencia bajo la forma de la carencia que produciria en el Otro
por su propia desaparicion. Desaparicion que, si puede decirse, tiene a mano, de la parte
de si mismo que le regresa de su enajenacion [alienacion] primera.”?* La pregunta que
se establece por el deseo del Otro, es: ¢el Otro quiere perderme?, “Veut-il me
perdre?”;2* pregunta que sitGa el punto central de recuperacion del sujeto remitiéndolo
al Che vuoi?, al ;qué me quiere el Otro?2%, en el mas alla de lo que se dice, donde se
ubica el deseo coincidente con el intervalo.

De lo dicho podemos extraer una primera consecuencia estableciendo que, si la
marca en el cuerpo en la falla epistemo-somatica nos plantea la posibilidad de una
lectura por hacerse, esto nos demanda una reflexion sobre este desarrollo para resituar la
posibilidad de leer la relacion entre una marca y otra que exige (demanda)
representacion; exigencia de lectura que demanda representacion.

Daremos una vuelta sobre esto en la ultima reunién, por hoy voy a dejar aca y
continuamos la proxima.

243 Jacques Lacan, Ibidem, p. 823.

244 Jacques Lacan, Ibidem, p. 823.

25 “Veut-il me perdre?”, tal como figura en la clase del 27 de mayo de 1964, en la version de Seuil,
pp.194-195, a diferencia de la version de Staferla donde figura: “Peut-il me perdre?”, p. 117, como en la
traduccién al castellano de Paidds, que dice: “;Puede perderme?”, p. 222. No es lo mismo si el acento
recae sobre el deseo de Otro, que si recae sobre la voluntad del Otro.

246 Jacques Lacan, Subversion del sujeto y dialéctica del deseo en el inconsciente freudiano, “Escritos 117,
siglo XXI editores S.A., décimo cuarta edicion en espafiol, Argentina 1987, p. 798.

100




Seminario
Lectura clinica de la operacion analitica
La falla epistemo-somatica: Migajas

CUARTA CONFERENCIA

1

Reflexiones acerca del diagnostico en Psicoanalisis.

I.- En principio, plantear el famoso tema del diagndstico nos lleva a situar una
primera diferencia entre aquello que nos viene impuesto como diagndstico a través de
las distintas versiones del DSM que, al proponerlo como identificacion y nombre propio
lo emplaza como codigo Universal, a raiz de lo cual, lo menos que se puede decir es que
ahi no hay sujeto, hay signos que se agrupan en siglas para la mayoria, donde el decir
se encuentra excluido. ¢Qué quiere decir eso? ¢(Qué dice alguien, que dice estoy
deprimido? Si entendemos que nos esta diciendo, que no esta diciendo, sino que en la
anulacion de su decir se repiten en é€l, las famosas siglas del DSM V, correspondiente al
trastorno depresivo recurrente F33 —un codigo universal—, ese decir nos deja excluidos,
nos universaliza, nos nombra desde el anonimato y nos deja sin palabras.

Lo que voy a tratar de situar y pensar —considerando todo esto—, es ¢qué ponemos en
juego cuando tenemos 0 necesitamos diagnosticar?, entendiendo que, necesariamente
el diagndstico nos incluye.

Sostener la existencia de estructuras clinicas universales también borra toda
singularidad, y con ello se consolida otra de las formas de borramiento del sujeto,
porque si entendemos que una singularidad aparece como un ejemplo particular de lo
general, en este sentido, dejaria de ser singular. Un ejemplo de esto lo constituye la
presentacion de casos o vifietas clinicas en una secuencia en la que el que lo presenta
produce una lectura dogmatica, analdgica y aplicativa reduciendo la singularidad a una
version psicoldgica o psiquiatrica general, aunque se la proponga psicoanalitica.

Se trazan aqui, en principio, dos posiciones.

a.- Quienes sostienen que los conceptos generales de la psicopatologia han caducado,
argumentando que escuchan (leen) la singularidad. ¢Esto es escuchar (leer) la
singularidad?

Rechazar los conceptos estructurales de las constituciones subjetivas, y conceptos
tales como represion, forclusion, desmentida, como si estos conceptos estuvieran
definidos de una manera aislada, y no producidos respecto de una articulacion o
montaje, aunque implicitamente se sigan usando de la forma que rechazan definir, no es
escuchar (leer) la singularidad. Ademas, que los conceptos estén articulados o
impliguen un montaje no resuelve nada porque seguimos en el plano tedrico, pero como
el psicoanalisis no es una epistemologia, es necesario ubicar la I6gica que dé cuenta de
la operacion transferencial que acontece, lo cual llevaria a poder articular las tres
famosas preguntas: ¢Por qué me lo cuenta?, ;donde estoy en el decir?, ¢ddnde se
encuentra con lo que dice??*

247 Cf. Carlos Faig, Preguntas elementales, % v Sinthéme. Escritos politicos” Ricardo Vergara Ediciones,
Buenos Aires, 2014, pp. 195-197.

101




b.- En segundo lugar, se encuentran los que plantean que a partir de los conceptos
generales es posible determinar la singularidad, de modo tal que sin referencia no habria
posibilidad de discriminar, de escuchar (leer). Ahora el problema se plantea en términos
de que en cuanto la singularidad cae dentro del referente de lo general se pierde como
tal, y ademas termina haciendo una lectura desde el saber referencial, dogmatica,
analogica y aplicativa. En esta linea, el diagndstico psicopatolégico como concepto,
hace del ejemplo una ilustracion del modelo y se acopla en él, estableciendo,
propugnando, manteniendo y definiendo una relacion de causalidad lineal simple: esto
pertenece a esto otro y esto esta implicado en esto otro.

Surge entonces la siguiente pregunta, ¢si la escucha (lectura) esta determinada desde
un saber textual, el mismo es posible leerlo prescindiendo de un saber referencial?

No hay manera de salir de este impasse, porque el planteo estd mal formulado.

En primer lugar, habria que situar con qué nocion de Universalidad estamos
trabajando porque esto determina, o bien una posicion epistémica, 0 bien una posicion
analitica respecto de la génesis del concepto. Si la l6gica del Universal obedece a la
I6gica del No-Todo, podemos establecer que la génesis del concepto que se establece en
psicoanalisis implica una relacion singular respecto de la excepcion. Una manera rapida
de decirlo es que, en primer lugar, el No-Todo que funda el conjunto se sostiene en la
excepcién que lo funda, que no se encuentra ni dentro ni fuera del conjunto: es la
excepcion fundante; recuerden el famoso ejemplo de Russell sobre el bibliotecario
encargado de escribir el catdlogo de todos los catdlogos que no se contienen a si
mismos.

En segundo lugar, esta relacion singular respecto de la excepcion, se articula en y con
los rasgos del Universal a partir de que la singularidad funda la articulacién en el
sentido recién definido.

Y, en tercer lugar, es la excepcion, el rasgo singular, el que establece la regla, es
decir, la norma de articulacion.?%®

Como veran estos tres postulados rompen con la idea clasica epistémica de aquello
que seria un concepto riguroso y absoluto, ya que su valor en cuanto a su rigurosidad va
a depender de tres factores:

Primero: El concepto debe tener el mismo valor para todas las muestras de su clase vy,
este valor funda el conjunto.

Segundo: EI concepto debe, a su vez, poseer todos los rasgos caracteristicos del
género al cual representa.

Tercero: Su valor de rigurosidad esta establecido en que no haya excepciones, €s
decir, no podria aparecer un rasgo diferencial ya que este rasgo distinto constituiria una
excepcion que llevaria a reformular el concepto.

De acuerdo a esto, queda puesta en cuestion el valor de la verdad para el
psicoanalisis en tanto la verdad se constituye como medio decir y tiene estructura de
ficcion. Pero, ademas, es fundamental aqui la nocién de rasgo ya que de acuerdo a la
politica que se emplee, que se ejerza sobre el rasgo, éste quedaria sometido a la l6gica
binaria mas basica de la privacion: la I6gica de la presencia/ ausencia, es decir, si el
rasgo se encuentra presente, entonces esta dentro del cuadro, en cambio, si esta ausente,
queda fuera del cuadro. Desde este aspecto, el cuadro no s6lo remite a una ilusion optica
y, por tanto, lo que da a leer establece una relacion paradojal con la verdad que pretende
instituir como cientifica, al mismo tiempo que, funda un campo al producirse él mismo,

28Cf. Giorgio Agamben, Estado de excepcion, Adriana Hidalgo editora S.A., Buenos Aires, 2004, y Lo
que queda de Auschwitz, el archivo y el testigo, Homo sacer 11, Valencia, Pre-textos, 2000.

102




como el rechazo del rasgo, rechazo de lo que segrega, rechazo de la segregacion, que
se hallay sitia naturalmente en el principio del campo de concentracion.?*®originando
un deseo universal, unanime y anénimo.

Al mismo tiempo, todo concepto remite a un problema, o a una articulacion de
problemas sin los cuales careceria de sentido, y que, solo pueden ser despejados a
medida que se produzca una operacion sobre la evacuacion de ese mismo sentido que lo
constituye. A su vez, cada concepto remite a otros conceptos, no solo en su
historizacion sino en sus conexiones en el hecho de discurso porque lo propio del
concepto consiste en volver los componentes que lo constituyen, distintos, heterogéneos
e inseparables en cuanto a su articulacion en el montaje que lo determina. De modo que,
cada concepto al ser considerado desde el punto de coincidencia, de condensacion de
sus propios componentes, cada componente se constituye en un rasgo que no debe ser
considerado general o particular sino una mera singularidad que se particulariza o
generaliza segln se le otorguen valores variables o se le asigne una funcidn constante en
el hecho de discurso. En este sentido, es inverso a lo que ocurre en la ciencia ya que no
hay constante ni variable en el concepto y no se diferenciaran especies variables para un
género constante como tampoco una especie constante para un individuo variable.

Cuando Ludwig Wittgenstein, en el cuaderno azul de Los cuadernos azul y marron,
escribe gque el ansia de generalidad es el resultado “de cierto niUmero de tendencias
conectadas con algunas confusiones filosoficas.”?*® Nos recuerda la visitada advertencia
Borgiana aplicable a cualquier intento de clasificacion como operaciones del monismo o
del idealismo ya que, “Este monismo o idealismo total invalida la ciencia. Explicar (o
juzgar) un hecho es unirlo a otro; esa vinculacion, en TIon, es un estado posterior del
sujeto, que no puede afectar o iluminar el estado anterior. Todo estado mental es
irreductible: el mero hecho de nombrarlo —id est, de clasificarlo— importa un falseo. De
ello cabria deducir que no hay ciencias en TI6n —ni siquiera razonamientos. La
paraddjica verdad es que existen, en casi innumerable nimero. Con las filosofias
acontece lo que acontece con los sustantivos en el hemisferio boreal. El hecho de que
toda filosofia sea de antemano un juego dialéctico, una Philosophie des Als Ob, ha
contribuido a multiplicarlas. Abundan los sistemas increibles, pero de arquitectura
agradable o de tipo sensacional. Los metafisicos de Tlén no buscan la verdad ni siquiera
la verosimilitud: buscan el asombro. Juzgan que la metafisica es una rama de la
literatura fantastica. Saben que un sistema no es otra cosa que la subordinacion de todos
los aspectos del universo a uno cualquiera de ellos. Hasta la frase ‘todos los aspectos’ es
rechazable, porque supone la imposible adicidn del instante presente y de los pretéritos.

Tampoco es licito el plural ‘los pretéritos’, porque supone otra operacion
imposible...” 21,

Sin embargo, de los cuatro puntos que desarrolla Wittgenstein al respecto, el punto a)
y el d) son los que nos interesan respecto de lo que estamos desarrollando. Con respecto

249 E| texto de Lacan se encuentra en la nota 3 de Préface a une thése, au livre d’Anika Rifflet Lemaire
«Jacques Lacan» Charles Dessart, Bruxelles 1970, pp 9-20; reeditado en Autres Ecrits, Le Seuil, Paris,
2001, pp. 393-402, y la traduccidn en castellano con las notas a pie de pagina se pueden encontrar en:
Prefacio a una tesis, “Jacques Lacan Otros Escritos™, editorial Paidds, traduccion Graciela Esperanza,
revision Graciela Esperanza y Guy Trobas, Buenos Aires, Argentina, 2012, pp. 413-423, y en: Verba
Volant, Revista de Filosofia y Psicoandlisis Afio 6, No. 1, 2016, UCES Universidad de Ciencias
Empresariales y Sociales, traduccién de Agustin Kripper, pp. 69-79.

20 |Ludwig Wittgenstein, Los Cuadernos Azul y Marrén, Coleccion Estructura y Funcion, ed. Tecnos
S.A., 22 edicién, Madrid 1993, p. 45.

251 Jorge Luis Borges, Tlon Ugbar Orbis Tertius, “Obras Completas, Tomo 1”, Emecé editores S.A.
Espafa 1984, p. 422.

103




al primero, establece que: “a) La tendencia a buscar algo comun a todas las entidades
que usualmente incluimos bajo un término general. Tenemos tendencia a pensar que
tiene algo comdn, digamos a todos los juegos, y que esta propiedad comun es la
justificacion de que se aplique el término general “juego” a los distintos juegos; ya que
los juegos forman una familia, cuyos miembros tienen aires de familia... (algunos
comparten un rasgo comuan y estas semejanzas se superponen). La idea de que un
concepto general es una propiedad comin de sus casos particulares esta conectada con
otras ideas primitivas y demasiado simples de la estructura del lenguaje. Es comparable
con la idea de que las propiedades son ingredientes de las cosas que tienen las
propiedades; por ejemplo, que la belleza es un ingrediente de todas las cosas bellas
como el alcohol lo es de la cerveza y el vino, y que, por tanto, podriamos conseguir la
pura belleza, no adulterada por ninguna cosa bella.”?? Y en el cuarto punto, dice: “d)
Nuestra ansia de generalidad tiene otra fuente principal: nuestra preocupacion por el
método de la ciencia. Me refiero al método de reducir la explicacion de los fendmenos
naturales al menor nimero posible de leyes naturales primitivas; y, en matematicas, al
de unificar el tratamiento de diferentes temas mediante el uso de la generalizacion. [...]
En vez de ‘ansia de generalidad' podria haber dicho también la actitud despectiva hacia
el caso particular' [...] El desprecio por lo que parece el caso menos general proviene en
l6gica de la idea de que es incompleto.”?3

Entonces la pregunta central que aparece aqui se podria formular asi: ;Qué pasa con
los rasgos?

Tomando el ejemplo que da Wittgenstein, refiriendose a los conceptos generales,
sobre los rasgos familiares, en la nosologia podemos apreciar que nos encontramos con
que los rasgos que aparecen en A, desaparecen en B, vuelven aparecer en C. En este
sentido, cada vez que aparece un concepto en psicoanalisis y esto lo podemos apreciar
tanto en Freud como en Lacan, va seguido de una reflexion o juicio clinico luminoso,
que aparece, luego desaparece, vuelve aparecer, en una relacion dialéctica y de
recursividad®* entre la praxis que evoca y la determinacion transferencial del concepto,
el rasgo entre ambos evoca la posicion del analista en esa transferencia.

Un corolario de la operacion que lleva a la construccion del concepto es que situa la
imposibilidad misma de totalizar, es decir, sitda la totalidad en tanto No-Todo. En este
sentido, si los diagnosticos se constituyen como conceptos, no hay cuadros 0 campos
que los incluyan porque quedan excluidos del cuadro o del campo mismo. Entonces, no
solo se da una inversion dialéctica de ascenso de lo abstracto a lo concreto, sino también
que hay un salto entre el ascenso de la clinica como saber supuesto, a la exposicion del
concepto, como un saber depuesto. Este salto, este pasaje de la clinica a la teoria exige
siempre un juicio sobre la accion, un juicio sobre el acto mismo de la operacién
analitica en juego, lo cual es muy distinto a situar una justificacion o reflexién
filosofica, moral, cientifica, etc.

Entonces, podemos afirmar que la singularidad no tiene una relacion de causalidad
lineal con el concepto nosoldgico. No hay totalidad homogénea, ya que, si hubiera
totalidad homogénea, no habria singularidad, habria cuadros que constituirian un
campo. Por lo tanto, este panorama ubica y, nos reubica respecto de la pertinencia con
relacion al diagnostico, y a como situar el sujeto para el psicoanalisis respecto del sujeto
que la ciencia forcluye. Esto no es nuevo.

252 |_udwig Wittgenstein, Ibidem, p. 45.
23 |_udwig Wittgenstein, Ibidem, p. 46.
254 Yuk Hui, Recursividad y Contingencia, Caja Negra editora, Buenos Aires, 2022.

104




Por lo dicho hasta aca, entendemos que la génesis del concepto en psicoanalisis,
obedece al trabajo con el significante que se realiza en la operacion analitica, éste, se
constituye en un entramado del montaje del decir y del cuerpo que tienen diversos
estratos heterogéneos, de cuyo anudamiento nacen, proliferan y se constituyen nuevos
sentidos que presentan componentes diversos que, al mismo tiempo, en la articulacién
(anudamiento) de estos componentes, definen al concepto como tal. EI concepto en este
sentido, constituye un montaje, una articulacion y una division de elementos que
forman un conjunto covariante desde la légica modal que Lacan ensefia como No-todo,
en tanto totaliza sus componentes en este montaje, es decir, en tanto y en cuanto, el
concepto opera como una extimidad que funda el conjunto como No-todo
constituyéndose como una presencia sobre el fondo de una ausencia y una ausencia
sobre el fondo de una presencia; en este sentido, se diferencia del binarismo constitutivo
de todo concepto en el sentido epistémico clasico. Por lo tanto, la constitucion, y
construccion del concepto en psicoanalisis remite a la relacion misma entre la falta y el
significante. Pero, fundamentalmente, si nos remitimos a la relacién que se establece
entre la génesis de un concepto en psicoanalisis y la operacién transferencial, queda
claro que la experiencia del andlisis, de un analisis, no es una pura “experiencia
conceptual”, entendiendo para esto “experiencia conceptual”, —siguiendo a Jorge
Fukelman—, ““al trabajo sobre los conceptos. Si se trata, en cambio de como arribar al
trabajo de los conceptos (en el doble sentido del genitivo), que, para el caso, nos
Ilevaria a abordar cémo llegar al trabajo significante a partir de lo que es la experiencia
banal de la conciencia.?®

Entonces, como la singularidad al insertarse en los distintos niveles que componen el
concepto, lo singulariza, podemos afirmar que no hay totalidad, cada vez que un
movimiento de la operacion transferencial lleva a un trabajo con el significante, en tanto
que, se produce este montaje de niveles heterogéneos y sobredeterminados por la
transferencia, estableciéndose una combinacion Unica y singular que sostiene la
universalidad, pero desde la extimidad. La singularidad se excluye, pero requiere de la
Universalidad que, en tanto, No-todo, localiza, y circunda un agujero; lo cual es muy
distinto a decir que le falta algo. Por eso Lacan va a decir que: “La teoria, 0 mas bien el
machacar que lleva ese nombre y que es tan variable en sus enunciados que a veces
parece que so6lo su insipidez mantenga en ella un factor comdn, no es mas que el
rellenamiento de un lugar donde una carencia se demuestra, sin que se sepa ni siquiera
formularla.”?%

Una conclusion que podemos extraer de esto, es que no se puede construir una
nosologia por fuera de la singularidad, ni fuera de la transferencia ya que estamos
implicados como instrumentos de la misma, de modo tal que no podria haber
diagnostico previo a mi ubicacion en la lengua de ese andlisis, de lo contrario
estariamos construyendo cuadros dentro de un campo comun rechazando el rasgo,
forcluyendo el rasgo. Si esto ocurriera, el campo nosoldgico que se funda en el rechazo
del rasgo, despoja la singularidad, retornando desde lo real, efecto de este rechazo, un
discurso total, cientifico monista o idealista. Por tanto, podemos decir que en
psicoanalisis no hay ejemplos, esto es imposible, ya que esta construccién evoca
rigurosamente lo que el analista hace como des-ser del S.s.S. cuando analiza en una

2% De Gainza M. Paula, Lares Jorge Miguel, Conversaciones con Jorge Fukelman. Psicoanalisis: juego e
infancia, Editorial Lumen, coleccion Cuerpo, Arte y Salud, serie roja, primera edicién, Buenos Aires,
2011, p.133.
2% Jacques Lacan, Cuatro. Del sujeto por fin cuestionado, “Escritos 17, siglo XXI editores S.A., tercera
edicion, nuevamente corregida, México, D.F. 2009, p. 226.

105




praxis que lo determina como instrumento de la transferencia. Esto implica que, si el
saber es supuesto, el hecho de que el analista sepa 0 no sepa es un planteo erroneo; el
analista no tiene idea desde la primera interpretacion lo que ahi comienza, mas bien se
ve llevado a interpretar sin saber; “sin embargo, aparece concernido en su trabajo y en
su persona por ese saber que empieza a localizarse. El objeto (a), donde encontramos la
eficacia transferencial, no es algo que el analista sepa. [...]

Que el analista quiera saber o crea saber, no arregla nada. Porque si sabe, el saber es
de origen, y entonces, no es transferencial, puesto que es un saber ya sabido. Admite ser
formulado sin barrar el sujeto supuesto saber. Que el analista quiera no saber, tampoco
arregla nada, porque en definitiva tiene que responder por el saber de la transferencia,
por el saber supuesto, o sea que el analista no se exceptla del saber supuesto. [...] Por
lo tanto, en psicoandlisis, mientras se pueda contestar “quien sabia antes”, el saber no es
transferencial. Si se toma en serio la ensefianza de Lacan -y esto lo he podido
corroborar en muchos servicios de psicopatologia donde los analistas adscriben a
diferentes escuelas: kleinianos, escuelas del yo, lacanianos— hay que dar cuenta de la
operacion en el analista. '’

“Lo importante es capturar la operacion en juego, sea en simbolos, en formulas o en
palabras. No es facil hablar de lo real, lo Gnico que hay de real es que ‘no hay relacion
sexual’; que por otra parte es lo Unico no simbolizable. La imposibilidad de la relacién
sexual es recubierta por la castracion. Lo real obliga a suponer. Asi la sexualidad
queda ligada con la transferencia.

[...] Parafraseando a Lacan, el deseo del analista es lo que opera en ultimo término
en el psicoandlisis, ubicado ese deseo, no hay distancia entre teoria y practica.
Reintroducir el deseo del analista en la cura a través de la interpretacion de la fantasia,
es hacer gque se ponga en juego el deseo del analista que conduce el andlisis, mediante
la deduccidn de fantasias inconscientes, lo que permitiria dar cuenta de los sintomas.

La localizacién correcta de la transferencia impide que el psicoanalisis se transforme
en una epistemologia, tomando el lugar de una teoria en segundo grado destinada a
significar los enunciados del paciente. La confusion entre fantasma fundamental y
pulsion impide ver que la transferencia en la clinica presenta una multiplicidad enorme
de objetos [...] La determinacion del objeto del fantasma como alguna de las cinco
especies del objeto a, remiten en todo caso, a una “pulsién fundamental” y no al
fantasma fundamental.

Hasta ahora lo que tenemos es una nosologia psiquiatrica aplicada al psicoanalisis.
Habra que tratar de construir una nosologia transferencial. Es decir, la nosologia
psiquiatrica debe abrirse a un planteo transferencial del psicoanalisis.”?®

“Haciendo un psicoanalisis aplicado, se puede hacer cualquier diagnéstico. El
diagndstico correcto, mas alla de los temas, es un diagndstico transferencial. 2>

“Lacan decia que si se desarrollaba una nosografia psicoanalitica podria dejar iguales
todos los cuadros que conocemos, o cambiarlos por completo.”25°

257 Rogelio Fernandez Couto, Capitulo 1. Un caso de excepcion, La operacion psicoanalitica, coleccion
Clinica Psicoanalitica, editorial Xavier Boveda Buenos Aires, 1994, pp. 64-66.

2% Rogelio Fernandez Couto, Introduccién, La operacion psicoanalitica, coleccion Clinica Psicoanalitica,
editorial Xavier Boveda Buenos Aires, 1994, pp. 50-51.

259 Cf. Rogelio Fernandez Couto, Capitulo 11, El hombre del pene pesado, La operacion psicoanalitica,
coleccidn Clinica Psicoanalitica, editorial Xavier Béveda Buenos Aires, 1994, pp. 70-78.

260 Rogelio Fernandez Couto, Capitulo I, Un caso de excepcion, La operacion psicoanalitica, coleccion
Clinica Psicoanalitica, editorial Xavier Boveda Buenos Aires, 1994, pp. 53-67.

106




Por el momento solo se ha desarrollado una nosografia proveniente de la psiquiatria
salvo algunas excepciones, que podemos leer en trabajos publicados tales como los de
Carlos Faig en Lecturas Clinicas, Marta Beisim en Conferencias y Escritos, Rogelio
Ferndndez Couto en La operacion psicoanalitica, Omar Ferndndez en Conmutacion de
la lengua, Lecturas Clinicas de la operacion analitica en la Infancia, en Lecturas
Clinicas de la operacion Analitica y en el presente semanario.

Creo que este es un punto de partida. Esta evocacion de lo que el analista des-es, no
es lo que el analista hace, sino que en el valor de enunciacion de lo que hace, se
constituye, en cada operacion transferencial, lo que determina su lugar, instituyéndolo
como des-ser. No hay analista previo a esta operacion, no hay analista por fuera de la
lengua de un analisis que lo localice. Que en la escucha haya un olvido de todo saber
referencial, es un olvido fructifero en tanto reaparece en el momento en que es evocado
por algo del material, pero ahi aparece de una manera singular respecto de la forma en
que es evocado, ya que la misma lo vuelve a constituir como saber referencial a partir
de una operacion de disolucién del saber supuesto. En esta articulacion con la
singularidad que vuelve de un modo implicita, estd sostenida por lo que Lacan llama
deseo del analista. Si lo evocado no vuelve de un modo implicito de esta manera,
entonces ahi no hay analisis.

Desde esta perspectiva podemos decir, que en la operacion analitica estos procesos
de aparicion y desaparicion van dejando huellas de una presencia que se ha desvanecido
sobre el fondo de una ausencia y de una ausencia que se hace presente sobre el fondo de
una presencia, en tanto toda presencia se articula sobre el fondo de una representacion y
toda representacion queda articulada sobre el fondo de una presencia, de este modo es
posible aprehender el sentido que Freud nos ensefiaba como La Otra escena. Esta es una
aproximacion al concepto de excepcion que articula el saber supuesto ligado a la
singularidad. En este sentido, lo que evoca es que en el orden del lenguaje no hay razon
ualtima que lo justifique, por esto Lacan a la altura del seminario 20, Otra vez/Aun.
(1972-1973), llega a decir que el lenguaje es supuesto, y como no hay razén ultima que
lo justifigue tampoco hay sentido Gltimo. Podemos afirmar entonces que este
movimiento transferencial que se produce en la operacion analitica y con la operacion
analitica, constituye la evacuacion de sentido como punto de llegada. Por esto mismo, el
analisis es una travesia del sentido, en el doble sentido del genitivo, que, a su vez, es la
posibilidad de poder decir algo en el hablar, ya que, como la relacién que se establece
entre el cuerpo y el lenguaje es un conjunto vacio, y de ahi su consonancia, el cuerpo
mutilado converge con el significante que hace falla en el mismo lugar®! y de ahi,
podemos concluir con Lacan que La pulsion es el eco en el cuerpo del hecho de que hay
un decir (les pulsions c’est I’écho dans le corps du fait qu’il y a un dire.)?®? Esto es muy
distinto a sostener el reemplazo del decir por un conjunto de signos ordenados, que —
como bien sefial6 Fukelman en alguna ocasion— amenazan constituir la religion como
un entramado ordenado de prescripciones absolutas.

Desde este planteo respecto del decir, hablar de estructura, implica hablar y localizar
estos matices diferenciales respecto de la demanda, que Lacan ha traducido en términos

261 Cf. Carlos Faig, LA PULSION, “La transferencia supuesta de Lacan”, Xavier Boveda Ediciones,
primera edicion, Argentina, octubre de 1984, pp. 97-101.

262 Jacques Lacan, Lecon 1, 18 novembre 1975, “Séminarie 20, Le Sinthome (1975-197676)”, Staferla,
staferla.free.fr, p. 6.

107




de como el sujeto recibe del Otro su propio mensaje en forma invertida. Por este
motivo, podemos entrever que tenemos un mapa complejo, pero no tenemos
establecidas arquitecturas, porque la determinacion transferencial que implica la
operacion analitica, esta en el centro de la estructuracion de aquello que Freud nos
enseid a nombrar como la causa perdida, y que Lacan nos ensefid a leer en la
constitucién de este conjunto como No-todo. La singularidad en la clinica se impone si
hay deseo del analista que opere.

Un corolario que podemos extraer de este desarrollo es que el diagnostico no puede
inferirse del nombre, ni puede establecerse como nombre. El diagndstico desde el inicio
del psicoanalisis fue articulado al dispositivo. Con lo cual, el diagnodstico en
psicoanalisis es inherente al método, y esto es, el estilo de la operacion transferencial, el
estilo que produce esa operacion transferencial. Es la transferencia quien determina el
diagndstico en tanto los “tipos libidinales?® —aludiendo al texto freudiano homonimo-—,
que inaugura una clinica, referida fundamentalmente al lugar libidinal del analista en
tanto determinado por esa operacién transferencial a diferencia de lo que comunmente
entendemos por diagnostico psiquiatrico-psicoanalitico: Neurosis, Psicosis, Perversion.
Lo cual lleva necesariamente al analista no sélo a leer sobre los efectos de su acto, sino
también, a leer la sobredeterminacion de esta lectura en tanto constituye las distintas
modalidades de subjetivacion en la operacion analitica.

Al respecto podemos situar en Freud, que el diagnostico se constituye como un
montaje de elementos diversos, no superponibles ni opuestos; y en esto, cabe sefialar
que cuando €l habla de la pulsion como uno de los fundamentos del psicoanalisis, ahi
sefiala una relacion estricta entre la génesis de un concepto en psicoanalisis y su praxis.
Esta génesis obedece a un triple montaje de elementos diversos, no superponibles ni
opuestos con relacién a la técnica analitica. Estos elementos diversos se manifiestan en
primer lugar, respecto de la modalidad transferencial especifica que se realiza en la
operacion analitica, en segundo lugar, a través de la modalidad del conflicto en juego,
es decir, de la constitucion del sintoma como formacién de compromiso entre la
expresion del deseo —de la particularidad de su constitucion efecto de la relacion que se
establece en y con el lenguaje—, y lo que impide su realizacién, y en tercer lugar,
respecto de la modalidad de disposicién libidinal en el aparato psiquico que no
constituye un cuadro psicopatoldgico. Estos tres elementos diversos que, en primer
lugar, remiten a la division transferencial respecto del objeto como cuerpo, falo
simbdlico, Demanda o juego de transferencia (localizando la relacion objeto parlante y
objeto parcial), en segundo lugar, de acuerdo al conflicto que se pone en juego, remite a
un posicionamiento subjetivo y, por ultimo, a la disposicion libidinal que hace —desde la
lectura actual- a la expresion de la constitucion del sujeto con su objeto. Tenemos
entonces la relacién técnica, es decir, distintas modalidades de operaciones
transferenciales, tenemos también, la constitucion deseante en la estructuracion
dindmica de los sintomas —lo cual situa la relacion misma con la falta y su retorno
como aquello que dice acerca de la modalidad en juego respecto de lo que intenta
restituirse— y, finalmente nos encontramos con las disposiciones libidinales, —que,
continuando con el legado Freudiano que nos deja tanto en El malestar en la cultura
como en EIl porvenir de una ilusion—, como la modalidad especifica de satisfaccion que,
—continuando con el camino abierto por Freud en Tipos libidinales— que no
necesariamente coinciden y convergen con la relacion ternaria clasica de Neurosis,

263 Sigmund Freud, Tipos libidinales (1931), “Obras Completas, Tomo XXI”, Amorrortu editores, Buenos
Aires, Argentina, 1976, segunda reimpresion 1990, pp. 215-222.

108




Perversion y Psicosis, lo cual lleva a pensar la cualidad del objeto transferencial
especifico que se articula con cada sujeto, y que se localiza en la transferencia
especifica que tiene lugar en la operacién analitica.

Por otro lado, encontramos en Lacan a la altura del Seminario 11, Los fundamentos
del psicoanalisis (1964), en la reunion del 29 de abril de 1964 donde instituye, funda y
escribe la relacion que se establece entre el deseo del analista, la técnica y la modalidad
de satisfaccion libidinal. Ahi dice claramente que en este asunto no sélo “entra en juego
lo que el analista se propone hacer con el paciente. También esta lo que el analista se
propone que su paciente haga de é1.” %4 teniendo en cuenta que este se propone es
impersonal y no, yoico ni volitivo. En este sentido, Lacan sefiala ahi, a modo de ejemplo
paradigmatico, la posicion (el deseo) de Abraham como madre completa, el de Ferenczi
como padre soltero y el de Nimberg al ubicarse como arbitro de los poderes de la vida
y de la muerte, aspirando a una posicion divina.

Una apreciacion posterior. Lacan va a sostener en el Seminario 15, El Acto
Psicoanalitico (1967-1968), en la reunion cerrada del 27 de marzo de 1968, casi al final
de la reunion la necesidad de establecer un diagnostico transferencial, y lo que él
entiende por diagndstico transferencial desde el punto de vista psicoanalitico, a
diferencia de lo que se concibe por diagndstico psiquiatrico, se refiere al punto — dice
él- “en que yo estoy cuando les digo que el control para que el analista escape a esta
vacilacion que lo hace inclinar facilmente en una especie de ensefianza ética, es que él
se dé cuenta de lo que hay en cuestion en el mismo lugar de lo que condiciona la
vacilacion esencial, a saber el objeto (a), y que mas que el que al cabo de sus afios de
experiencia, se considere como el clinico, a saber, el que, en cada caso, sabe hacer la
ubicacion del asunto [...] nunca hago apologias, les muestro la realidad de lo que pasa
en cuanto al analista, figurada en otros ejemplos y de lo que no es asombroso que sean
ejemplos tomados del arte por ejemplo, algo para orientarse a saber, por tener otro
tipo de conocimiento que esta especie de conocimiento de ficcidn que es el suyo y que lo
paraliza, cuando se interroga sobre un caso, cuando hace la anamnesis, cuando lo
prepara, cuando empieza a acercarsele, pero una vez que entre en el analisis, que
busque en el caso, en la historia del sujeto, de la misma forma que Velazquez esté en el
cuadro de las Meninas, donde estaba él, el analista, en tal momento y tal punto de la
historia del sujeto; [en ese drama lamentable, él sabra lo que pasa con la
transferencia.][ahi el tendrd una ventaja, el sabra aquello que ocurre en la transferencia
aquello que es y esta en la transferencia: ser como modo de estar] A saber, que (como
todos saben) el pivote de la transferencia, eso, no pasa por su persona. Es algo que ya
estd alli. Eso le daria otra manera de abordar la diversidad de los casos.
Probablemente, a partir de ese momento, el llegara a encontrar una nueva clasificacion
clinica que la de la psiquiatria clasica que no ha sido tocada ni enhebrada [tocada,
sacudida, quebrantada, debilitada,] [ébranlé], y por una buena razén, que hasta el

264 Jacques Lacan, Je vous ferais 1’analyse d’Abraham, simplement a partir de sa théorie des objets
partiels. 1l n’y a pas que ce que —dans I’affaire— que ce que I’analyste entend faire de son patient, il y a
aussi ce que ’analyste entend que son patient fasse de lui. Abraham —disons— voulait étre une mére
complete.
— Et puis je pourrais aussi m’amuser a ponctuer les marges de la théorie de Ferenczi d’une chanson
célébre de Georgius: Je suis fils-pére.
— Et que Numberg a aussi ses intentions, et que dans son article vraiment remarquable sur «Amour et
transfer», se montre en position d’arbitre des puissances de vie et de mort ou on ne peut pas ne pas voir,
de quelque fagcon, [’aspiration d une position divine.” Legon 12, 29 avril 1964, “Séminarie 11,
Fondements de la psychanalyse, (1964)”, Staferla, staferla.free.fr, p. 87.

109




momento sobre ese tema nadie pudo hacer otra cosa que seguirla (y acompaiiarla) .26
Lacan claramente sitda que la posicion del analista en la transferencia en cuanto objeto,
no so6lo no tiene que ver con su persona sino con su lugar en el cuadro de la lengua de
ese analisis, pero, ademas, ubicar su posicion como objeto y realizar un diagnostico
transferencial constituye la misma operacion. Este hecho, sitia la dimension de
localizacion en el decir, la dimension de realizacion transferencial en juego y la
dimension de suplencia en juego referida a las tres famosas preguntas clinicas que Faig
expuso y desarroll6 con extrema lucidez que nos ubican con relaciéon a esto. Paso a
describirlas, la primera: ¢Por qué me lo cuenta? corresponde a Jorge Fukelman, quien
precisaba que lo que el paciente cuenta, no coincide con el hecho de que me lo cuenta;
precision que localiza, en esta division organica, el camino de acceso a la aprension del
objeto. A su vez, las dos siguientes pertenecen a Carlos Faig: ¢Ddnde estoy en el decir
del paciente? —con la siguiente aclaracion que ¢l hace al respecto, en tanto que “para
situar la transferencia mediante esta pregunta, debemos esquivar adjudicarle alguna
intencion, [...] o que todo esto forme parte de un dialogo [...]”,%® ya que “pensar donde
estoy en el decir” resuelve la falta de posicién sexual del sujeto en analisis (la S barrada
es precisamente eso).”?%’ Esto lleva a atender luego, a la realizacion transferencial en
juego. En cuanto a la tercera, “;Como hacer para que el analizante, el paciente, se
encuentre con lo que dice?, esto es, (donde se encuentra con lo que dice? Esta
dimension —sefiala Faig— refiere a la posicion sexuada (dando por supuesto que el
desarrollo transferencial suple la falta de posicion sexual del sujeto). Se observara que
esta forma de trabajar —ligando los planos del decir, la realizacion y la suplencia— es
casi inmediatamente sexual y se opone al aire epistemoldgico del lacanismo.”2% Por
esto, cuando Lacan habla, en esta clase, de la vida privada se refiere por un lado, al
goce sexual supuesto que el desarrollo transferencial suple respecto de la falta de
posicion sexual del sujeto y, al mismo tiempo a la ubicacion del analista en el decir de
la lengua de ese andlisis (en el doble sentido que el genitivo le imprime a la expresion),
que resuelve —como dice Faig— la falta de posicién sexual del sujeto en analisis (la S
barrada es precisamente eso). Este planteo se puede deducir de esto que Lacan enuncia
de la siguiente manera, aunque no esté explicitado posteriormente por él ni llegue a
desarrollarlo.?®

265 Jacques Lacan, Legon 15, 27 mars 1968, Séminarie 15, L’Acte Psychanalytique, (1967 — 1968),

Staferla, staferla.free.fr., p. 133.

266 Carlos Faig, Preguntas elementales 111. Ecuaciones minimas, facebook grupo Textos, 2015.

267 Carlos Faig, lbidem.

268 Carlos Faig, lbidem.

269 «; Qué es la vida privada? ;Por qué esta tan privada esta vida privada?

Eso deberia interesamos.

A partir del momento en que uno hace un andlisis hay que decir que no hay mas vida privada. Es

necesario decir que cuando las mujeres estan furiosas porque su marido se hace analizar, tienen razon.

Eso puede molestarnos, a nosotros, analistas; es necesario reconocer que ellas tienen razén porque no hay

mas vida privada. Eso no quiere decir que se vuelva publica. Hay un cierre de esclusa intermediario: es

una vida psicoanalizada o psicoanalizante. No es una vida privada.

Esto sirve para hacemos reflexionar. Después de todo, ¢por qué es tan respetable esta vida privada? Se los

voy a decir: Porque la vida privada es lo que permite mantener intactas esas famosas normas que a

proposito del chalet de montafia yo estaba mandando a la mierda.

"Privada" quiere decir todo lo que preserva sobre ese delicado punto de lo que pasa con el acto sexual y

todo lo que se deriva de eso, en el apareamiento de los seres, en el "tl eres mi mujer, yo soy tu hombre" y

otras cosas esenciales sobre otro registro que conocemos bien: el de la ficcion.

Es lo que permite mantenerse en un campo, donde nosotros, analistas, introducimos un orden de

relatividad que, como ven, no es facil de dominar y que podria ser dominado con una sola condicidn, si
110




Retomando estas tres preguntas clésicas ya citadas, “;por qué me cuenta esto el
paciente?”, ;donde estoy en el decir del paciente?, y ¢como hacer para que el paciente
se implique en su decir?, oiga lo que se estd diciendo. Estas dos ultimas nos llevan a
precisar el trabajo que hacemos con respecto la falta del Otro, con nuestra falta y con
la falta de origen (en el doble sentido del genitivo).

Cabe hacer aqui una aclaracion, si bien es incorrecto la traslacion de lo que ocurre en
el analisis con un sujeto que presenta una posicion postpubertad con un sujeto ubicado
en la infancia; ya que, en la infancia, no solo se plantean diferencias respecto de la
relacion con la palabra, el objeto, y el amor, sino que principalmente con lo que en la
infancia implica el juego, debido a que, postpubertad, lo que en la infancia quedaba
planteado con relacion al juego, toma respecto de la palabra, el nombre y la posibilidad
de nombrarse; posiciones diferentes en tanto y en cuanto son posiciones diferentes
frente a la castracion. Sin embargo, el orden de estas preguntas tienen su pertinencia
respecto del juego en tanto que, por un lado, el: ¢a qué estamos jugando?, nos plantea
una diferencia entre el hecho de que juguemos un juego manifiesto con respecto al
juego que estamos jugando en el que el juego manifiesto estd sostenido, (dimension que
nos lleva a plantear el juego supuesto —al decir de Faig— o juego de transferencia —tal
como lo desarrolla Marta Beisim-) en segundo lugar, ¢ddnde me encuentro en el juego
que estamos jugando? plantea mi ubicacion con relacion al personaje, los objetos
pulsionales, al objeto parlante, la mascara, de acuerdo a la edad del nifio es decir, si es
prelatente, latente, postlatente, y aqui, habria que hacer una salvedad respecto del puber
y el adolescente con relacion al juego y a la torsion que implica el complejo de

pudiéramos reconocer el lugar que alli tenemos, en tanto que analistas, no en tanto que analistas sujetos
del conocimiento, sino en tanto que analistas instrumentos de esta revelacion.

Al respecto, se plantea la cuestion de la vida privada del analista. S6lo lo digo al pasar, puesto que,
naturalmente, hay obras ampliamente difundidas y una de ellas que tiene el mayor éxito, donde se habla
de la calificacion, del abrochamiento de lo que debe ser el buen analista, lo menos que se le puede exigir
es que tenga una vida privada feliz. jEs adorable! Y, ademas, todo el mundo conoce al autor; no quiero
ponerme a especular. En fin...

Pero que un analista por ejemplo pueda mantener lo que acabo de definir como el estatuto de la vida
privada es algo... Es justamente porque el analista no tiene vida privada que mas vale, en efecto, que
mantenga muchas cosas al abrigo, es decir, que, si él tiene que saber en qué lugar estaba ya en la vida de
los pacientes, la reciproca no siempre es forzosamente necesaria.

Pero hay otro plano, sobre el que se juega este asunto de la vida privada; es justamente el que acabo de
destacar, a saber, el de la consistencia del discurso. Es justamente porque el analista no sabe, hasta
ahora, sostener en ningin grado el discurso de su posicion que se hace de cualquier otro. Todo est4 bien
para él.

El hace esa especie de ensefianza, que es como todas las ensefianzas, mientras que la suya no debiera
parecerse en nada a las otras, a saber, ¢qué es ensefiante de qué? De lo que le hace falta a los ensefiados
que ya lo estan, es decir, ensefiarles sobre los temas, que se trate todo lo que ya saben, es decir,
justamente lo que estd més a mano; todas las referencias le son buenas; ensefiara todo, no importa qué,
excepto psicoanalisis. En otros términos, eso por lo que yo me preocupé de comenzar, tomando las cosas
al nivel mas a ras de tierra, a saber, lo que puede parecer lo menos cuestionable y mostrarnos que el
psicoanalisis justamente las cuestiona, es imposible escribir si no es en forma de desafio las dos primeras
lineas que estan aca.

Lo que hace el estatuto del analista es, en efecto, una vida que merece ser llamada vida privada, es decir,
el estatuto que se da es propiamente en el que mantendra (esta construido para eso) la autorizacion, la
investidura del analista, su jerarquia, el ascenso de su gradus, de forma tal que al nivel en que para él
eso puede tener consecuencias, esta funcion la suya, la méas escabrosa de todas que es la de ocupar el
lugar de ese objeto (a), eso le permite conservar sin embargo estables y permanente todas las ficciones
mas incompatibles con lo que resulta de su experiencia y del discurso fundamental que lo instituye como
hacer.” Jacques Lacan, Lecon 15, 27 mars 1968, Séminarie 15, L Acte Psychanalytique, (1967 — 1968),
Staferla, staferla.free.fr., pp. 133-134.

111




castracion. Finalmente, en tercer lugar, ¢estoy jugando este juego sin saber?, si es asi,
recién ahi se instala la condicion necesaria para mi entrada en el juego ya que inscribiria
la potencialidad del no, en el juego, es decir, que, si el juego se instala como tal, no hay
posibilidad alguna de que el nifio “no pueda, no, no reconocerse ahi”, €l mismo,
jugando. Esto dltimo daria para un desarrollo mas extenso respecto del concepto
“potencia-del-no” que plantea Agamben?°.

I1.- Como la praxis analitica no obedece a una epistemologia “cientifica” sino que se
constituye en torno a una operacion transferencial, —tal como intentamos establecer en
el punto |-, el diagnostico desde esta perspectiva queda en una relacion de disyuncién
con la epistemologia clinica. Situar el diagnostico en términos epistémicos, o una
clinica epistéemica, excluye la ubicacion de lo que entendemos por deseo del analista, ya
que, al menos una condicién de la posicion del analista es el desprendimiento del saber
en tanto “el analista dispuesto a reconocer lo que sabe, sufre de lo que se le demanda
aliviar.”?'* En este sentido, el saber del analista no se constituye por la objetivacion de
su experiencia.

I11.- La afirmacién: Diagnosticos estructurales en psicoandlisis, lleva a plantear la
pregunta: ;Un diagndstico Psicoanalitico?

Daniel Rubinsztejn, decia que “La histeria”, es con su deseo insatisfecho, una manera
adecuada de decir la estructura anormal de la sexualidad. Un malestar que acosa con
demandas insaciables, satisfacciones libidinales conquistadas a las que no se quiere
renunciar, y adherencias desgraciadas. La histeria en este sentido, diagnostica a la
sexualidad. El sujeto del inconsciente no es diagnosticable, al menos en los términos
que se plantea cominmente el diagnostico. ¢Habra otro diagnostico posible?’?’? Si el
diagndstico estructural implica “Un” diagndstico Psicoanalitico, que estable una
renegacion del deseo del analista en tanto lo que no hay es “Un” diagnostico
Psicoanalitico sino una ubicacion transferencial de ese analista en la lengua de un
analisis que lo determina como instrumento de la transferencia que la operacién
analitica produce, en este sentido, diagnostico y clasificacién son cosas distintas. Hoy
nos encontramos frente a la ausencia de diagndsticos transferenciales, con
categorizaciones diversas, que tienden al infinito. De ahi el surgimiento cuantitativo,
como novedad de lo actual, de las sistematizaciones que plantean bajo la alusién de una
clinica actual, nombres que van de la enfermedad mental, trastornos de borde,
patologias del acto, inclasificables etc. hacia una especie de espejismo de precision que
sustituye el diagnostico por la clasificacion, de modo tal que los diagndsticos “en
términos del ser son algunos eufemismos utilizados por el esperanto psicopatologico. El
eufemismo implica la suspension de la funcion subjetivante, filiatoria de la lengua.”?"
Sostener que hay una clinica de los goces, o de lo real, o de los bordes, o de las psicosis,
o del fantasma, o de la angustia®?’*, o de “las infancias”, o de las impulsiones, o del
consumo, o de la patologia del acto, etc.; “es el intento de construir un muro, justamente

210 Cf, Giorgio Agamben, ¢Qué es el acto de creacién?, “El fuego y el relato”, editorial Sexto Piso, S.A.,
Espafia, 2014, pp. 35-45.
211 Jorge Jinkis, Entrevista a Jorge Jinkis. Cuestiones sobre diagnostico, entrevista realizada por Elisa
Ponieman, “Revista Principio N° 117, revista del Servicio de Psicopatologia del Hospital Dr. Cosme
Argerich, Buenos Aires, 1998, p. 8.
22 Daniel Rubinszteijn, ¢Un diagnostico psicoanalitico?, “Revista Principio N° 117, revista del Servicio
de Psicopatologia del Hospital Dr. Cosme Argerich, Buenos Aires, 1998, p.15
213 Daniel Rubinszteijn, lbidem, p. 15. [Ver al respecto el trabajo de David Kreszes: “Filiacion y
Juricidad de la Lengua”, Revista Redes de la Letra — escritura del psicoanalisis N° 7 La Ley: Violencia y
Filiacion. Direcciones de lectura., Ediciones Legere, Buenos Aires, 1997.]
274 Daniel Rubinsztejn, Ibidem, p. 16.

112




frente a la angustia. Querer saber antes —de que estalle la angustia—, lo imposible de
saber.”?"

Cuando hablamos de casos, de estructuras, de cuadros, ¢Hablamos de una préactica
generalizable, afirmando algin universo? “Si la respuesta es si, lo hacemos a costa de
borrar las marcas subjetivas, la constitucion singular.” 27

“... los psicoanalistas debemos poner a discusion el lugar que en la jerga y en los
desarrollos conceptuales del psicoanalisis tiene el discurso psicopatologico, con su
consecuente degradacion del campo de la responsabilidad del sujeto. Cuando las
Ilamadas estructuras clinicas dejan de nombrar posiciones del sujeto para sefialar
modalidades de la enfermedad psiquica, el Psicoanalisis empieza a transitar el venturoso
camino de la ciencia, la cual tiene como marca indeleble de nacimiento, el rechazo del
sujeto” 2’

Entonces: ¢ Cual seria la funcion de un posible diagndstico en la operacion analitica?

Sara Glasman sefiala que intenta “descifrar a qué conflicto viene el sintoma a dar
solucion”. “El sintoma brinda alguna solucidn transaccional —pero como toda solucion—
fallida. Por eso, la consulta.

Insisto: La secuencia significante lleva, en la transferencia, a que el analista, si
escucho, diga o que no tenga nada que decir.

En este sentido, no decidimos interpretar, mejor dicho, es una decision, pero una
decision sin agente.

Hay interpretacion o no la hay. No hay buenas ni malas. S6lo hay, o no hay. Si es
una interpretacion es porque habrd sido una interpretacion. Si un discurso, en
transferencia, precipita que por boca del analista brote una interpretacion, es porque el
devenir de las asociaciones ha llevado ineludiblemente a la interpretacion.”?’® Analista
no es el que dice todo lo que se le ocurre. Pero a su vez este planteo desde la
interpretacion ubica una clinica muy especifica y limitativa. Tendriamos que poder
despejar esta cuestion y leer a nivel de la Propuesta del 67, la articulacion entre
suposicion, sujeto, saber y goce, en distintas operaciones transferenciales. De lo
contrario al definir estructuras con mecanismos preestablecidos, volvemos sin querer
(¢Sin querer?) a una clasificacion, que no podria dejar de ser psiquiatrica.

“A cada estructura, le corresponde un mecanismo (jUna definicion de
ingeniero!).”2"®

“/Es posible establecer posiciones subjetivas, que no se sostengan en los
“mecanismos propios” de cada cuadro por fuera de la transferencia y de la demanda de
andlisis? ¢O podemos concluir un diagndstico singular e irrepetible para otros casos?”?&

“Si el problema es la relacion del sujeto al deseo, a la falta siempre singular, seria
conveniente que los analistas, dejaramos de lado los intentos de unificar el campo
tedrico encontrando nuevamente, en un gesto aburrido, lo que ya conocemos.”?8!

“Cuando se advertia que una parélisis significa “la cosa no marcha”, esto tenia
consecuencias muy diferentes a decir, Astasia abasia...con el tiempo muchas personas

275 Daniel Rubinsztejn, Ibidem, p. 16.

276 Daniel Rubinsztejn, Ibidem, p. 15.

217 David Kreszes, Filiacion y Juricidad de la Lengua, “Revista Redes de la Letra — escritura del
psicoanalisis N° 7 La Ley: Violencia y Filiacion. Direcciones de lectura.”, Ediciones Legere, Buenos
Aires, 1997, p. 75.

278 Daniel Rubinsztejn, Ibidem, p. 16.

279 Daniel Rubinsztejn, Ibidem, p. 16.

280 Daniel Rubinsztejn, Ibidem, p. 16.

281 Daniel Rubinsztejn, Ibidem, p. 16.

113




olvidaron que el psicoanalisis es eso: la reconstruccion de la logica por la que un
accidente adquiere el valor de una palabra no disponible que compromete la
historizacion singular del pasado de un sujeto, su futuro.”?%

En este sentido la respuesta a esta pregunta instituye una nueva: “;Cudl es la politica
que guarda consistencia con el discurso que se descifra de la practica analitica, para
devolver a esa practica la verdad de su politica?”.283

Lacan decia que “el andlisis es lo que se espera de un psicoanalista”?®*, pero
evidentemente, habria que tratar de entender qué quiere decir lo que se espera de un
psicoanalista; ¢hace falta agregar, hoy?

2
Transferencia, diagndstico y libertad.

En este punto me gustaria tratar de pensar —teniendo en mente lo dicho hasta aca—,
¢qué ponemos en juego cuando tenemos 0 necesitamos diagnosticar, entendiendo que,
necesariamente —como bien sefiala Fukelman— que el diagnostico nos incluye.?®

Quisiera volver ahora sobre el tema de la libertad. Fukelman decia que “la libertad es
lo que nos permite conocer la ley moral”; y agregaba que, para que la libertad se
constituya en cuanto tal, es condicion necesaria que haya, tanto una potencia-de-no-ser
como una potencia-de-ser. Potencia que nos lleva al concepto de potencia-de-no?® que,
—siguiendo el sentido que le imprime Agamben—, para que algo sea, no-no-podria no
ser, 0, a partir de esta potencia-de-no?®’, algo se constituye siendo. Es decir, que la
libertad, la existencia y la potencia-de-no se encuentran anudadas. Por eso, Fukelman
arriba a la pregunta acerca de “;como se construye algo de esta libertad para nosotros,
que, dicho sea de paso, tenemos una relacion con un cuerpo? No quiero decir nuestro
cuerpo porque el posesivo es dificil aca, pero digamos por lo menos que con este cuerpo
algo tenemos que ver. Para que haya libertad es menester que el campo de la palabra en
el que nosotros estamos, en el que nosotros estamos representados, sea un campo en el

282 Jorge Jinkis, Ibidem, p. 8.

28 Jorge Jinkis, Artificio del deseo para conjeturar un estilo, “La accion analitica”, Coleccion Rasgos
Psicoanalisis, Homo Sapiens Ediciones, Buenos Aires, 1994, p. 207.

284 _acan, Jacques: Lecon 3, 14 janvier 1970, “Séminarie 17 L’ Envers de la psychanalyse (1969 — 1970),
Staferla, staferla.free.fr., p. 31.

25 Jorge Fukelman, Diagnéstico e inicio de tratamiento |, “Notas de Lectura”,
www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, p. 270, (Material de circulacion interna).

286 Cf. Giorgio Agamben, ¢Qué es el acto de creacion?, “El fuego y el relato”, editorial Sexto Piso, S.A.,
Espafia, 2014, pp. 35-50.

287 «“en la potencia de ser, la potencia tiene por objeto un cierto acto, en el sentido de que, por ella,
energein, ser-en-acto, solo puede significar el pasaje a aquella determinada actividad (por esto Schelling
definia a esta potencia como ciega, que no puede no pasar al acto); para la potencia de no ser, por su
parte, el acto no puede jamas consistir en un simple transito de potencia ad actum: ella es, por tanto, una
potencia que tiene por objeto la potencia misma, una potentia potentiae.

Sélo una potencia que puede tanto la potencia como la impotencia es, por ello, la potencia suprema. Si
toda potencia es tanto potencia de ser como potencia de no ser, el pasaje al acto solo puede tener lugar
trasportando (Aristdteles dice «salvando») en el acto la propia potencia de no ser. Esto significa que, si a
todo pianista pertenece necesariamente la potencia de tocar y la de no tocar su piano, Glenn Gould es, por
tanto, sélo aquel que puede no no-hacerlo sonar y, dirigiendo su potencia no sélo al acto, sino también a
su impotencia misma, hace sonar el piano, por decirlo asi, con su potencia de no hacerlo sonar. Frente a la
habilidad, que simplemente niega y abandona la propia potencia de no tocar, la maestria conserva y
ejercita en el acto no su potencia de tocar (ésta es la posicién de la ironia, que afirma la superioridad de la
potencia positiva sobre el acto), sino aquélla de no tocar.” Giorgio Agamben, IX Bartleby, “LA
COMUNIDAD QUE VIENE”, Ed. Pre-Textos, Espafia 1996, pp. 26 - 27.

114




que algo esté faltante.?® Falta, que nos remite entre otras cosas a la falta en el origen y a
la extraccion de la escena primaria.

Entonces, si esta falta se produce y se instala, en el Otro y en el sujeto, quedamos
ubicados en falta respecto de lo que el lenguaje carece, de lo cual el lenguaje no puede
dar cuenta, para dar cuenta de la falta en el lenguaje. Entonces, retomando la pregunta
que se hace Fukelman, ¢qué falta en el campo del lenguaje para que nosotros tengamos
alguna posibilidad de libertad?; para que la libertad no sea una palabra de la
enciclopedia Universal y absoluta, sino algo que nos atafie. Fukelman responde que
aquello que falta para que, en esta enciclopedia, es el “querer decir”; y que, la relacién
entre el querer decir y lo dicho pone en juego la potencia de lo que se realiza y de lo
que no se realiza, es decir, que “el querer decir es una potencia, que, como tal, queda
en menos en lo efectivamente dicho.

[...] EI querer decir, es el campo producido por algo que no esta y que se ha
teorizado en el psicoanalisis como la voz, la voz de la que nosotros hablamos es una voz
perdida. Es decir, [...], la voz animal es una voz que es homogénea al cuerpo, nuestra
voz es la voz del querer decir, este es el objeto perdido ‘voz’. Tal objeto perdido ‘voz’,
perdido en las palabras efectivamente pronunciadas, en lo dicho efectivamente
pronunciado, requiere en ciertos momentos légicos de la constitucién de un sujeto que
quienes ocupan un lugar, digamos mas simplemente por ahora, los padres, reconozcan
que hay algo del orden del juego, que el juego es un juego de palabras, es un juego que
en este sentido quiere decir algo, e incluso aunque no sepan los padres qué quiere decir,
si pueden sancionar esto como un juego. Es decir, como algo que quiere decir algo. Esto
es a mi entender importantisimo porque toda la distancia entre un diagndstico
psiquiatrico y una intervencion analitica radica en que la intervencion analitica implica
que algo quiere decir, y en tanto algo quiere decir y hay algo del orden de la falta,
entonces hay libertad, por ende, habiendo libertad hay posibilidad de conocer algo de
la ley moral. [...]

[...] Que algo se esté queriendo decir alli implica, aunque no sepamos qué todavia,
algo del orden del deseo, entendiendo que el deseo dice algo con relacion al goce, si
nosotros nos preguntamos algo respecto a qué es lo que nos gusta, no tenemos otra
alternativa que seguirles la pista a nuestros deseos, porque justamente nuestros deseos
estan planteando en el campo de la palabra algo del orden de nuestro gusto. Seguirle la
pista a nuestros deseos, no quiere decir que nuestros deseos sean congruentes con
nosotros, ni que los vayamos a hacer congruentes con nosotros, quiere decir que
nosotros vamos a tratar de ser congruentes con nuestros deseos, es decir, establecer,
intentar establecer cudl es la relacion entre lo que decimos y nuestro gusto, para lo cual,
esto suele ayudar, tenemos que decir algo y no solamente tenemos que decir algo sino
que tenemos que tener en cuenta qué es lo que decimos; ;por qué?, hay una
racionalidad, esa de la que trataba de comentarles hace un buen rato, entre aquello que
hacemos y los efectos que esto produce. Entonces si decimos algo tenemos que tener en
cuenta qué dijimos para poder tener en cuenta qué efectos tiene esto sobre nosotros, y
no solamente sobre nosotros, sino eventualmente sobre otros, de nuevo, para lo cual
tenemos que decir algo.

Pero, decir algo implica no solamente que haya esto que yo estaba tratando de
plantear como pérdida, sino que haya los artefactos simbdlicos que reconozcan que

28 Jorge Fukelman, El Superyé - Interlocuciones, “Notas de Lectura”, www.lecturasclinicas.com.ar,
Buenos Aires, 2014, p. 39, (Material de circulacion interna).

115




queremos decir algo. Esto es muy importante porque este reconocimiento implica algo
del orden de la representacion, cosa que hoy en dia se ha puesto, bien o mal, sobre el
tapete.”?®° Porque si nosotros queremos plantear algo del orden del diagndstico, ya sea
en pacientes gravemente perturbados, chicos, adultos, etc., el diagnéstico que cuenta, el
unico que realmente importa, —parafraseando a Fukelman—, es el diagndstico de
nuestras dificultades para sostener el espacio de representacion; y en el caso de los
nifios, el espacio de representacion, es este espacio de juego. El diagndstico entonces,
no es el diagnostico de los que sucede alli, sino el diagndstico de lo que sucede aca. Y
en el aca, en este lado del espejo, son ustedes, soy yo, o cualquiera de nosotros que se
ubique ahi con cada paciente.

Para precisar este “lo que sucede ahi con cada paciente” voy a dar un rodeo.

“Siglos después de la aparicion de la escritura posicional, surgen las lenguas
alfabetizadas, lenguas en las que hay sonidos diferenciales que tienen nombre sonidos,
esto lleva a la construccion de la letra. [...] Es a prop6sito de la construccién de la letra,
que nosotros podemos plantear que algo falta en el ritmo y en la melodia; y que esto
que falta, es lo que nos sostiene para que no totalmente nos ubiquemos en la melodia y
en el ritmo.” 2%

Podemos encontramos entonces, con juegos en la infancia o discursos en la
pospubertad, que parecen obedecer a un ritmo, a una melodia, a algo que sigue algun
sonido, pero que nosotros no podemos plantear ahi facilmente qué sucede; ese punto
comienza a interrogarnos acerca de qué se trata y de qué quiere decir eso que ocurre
ahi. Lo que encontramos alli, —nos ensefia Fukelman— atafie a esa pérdida de
significacion que nos corresponde a cada uno en singular que Fukelman plantea como la
pérdida del origen y que es precisamente ahi donde nos perdemos; eso es lo que se pone
en juego ahi, en ese lugar y en ese momento. Entonces precisar un diagndstico y ubicar
nuestra posicidn ahi, es la misma cosa, es decir, por eso, el diagnostico nos incluye.

Entonces, precisar este movimiento transferencial de la operacién analitica que, tiene
lugar ahi, nos lleva a situar que podemos (debemos) pensar mucho en esta relacién que
se establece entre diagnoéstico y representacion porque este planteo incluye esta época,
y hacer un diagnostico de esta época no es sencillo. Son épocas transnacionales, de
depreciacién y de dilucién del Estado-Nacién a nivel global, de globalizacién del estado
de excepcidn y de proliferacion de la inteligencia artificial donde ademas la articulacion
entre tecnociencia y mercado nos lleva al hecho de que facilmente todos podemos ser
sustituibles ademas de la dilucién que se va produciendo entre el mundo real y el
espacio virtual que plantea el metaverso. Por esto mismo, Fukelman también pensaba
que esta época “es una época en la que proliferan los objetos, y es una época en la que
cada vez mas se nos hace dificil encontrar algo del orden de la representacion. De la
representacion en el sentido de “Nos, los representantes del pueblo de la Nacién
Argentina”. (Nota: Predmbulo de la Constitucién Argentina) Quiero decir que,
supuestamente que siguiera existiendo la Nacion Argentina, ¢cuanta gente podria decir
que tiene representantes que la representan? Es una época en este sentido de
globalizacion complicada.”?®! “Me parece que los analistas tenemos que estar muy
ocupados en la actualidad en poder pensar como definimos y como pensamos esta
actualidad.

289 Jorge Fukelman, Ibidem, pp. 39-40, (Material de circulacion interna).
20 Jorge Fukelman, Diagnostico e inicio de tratamiento Ill, Notas de Lectura”,
www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, p. 283, (Material de circulacion interna).
21 Jorge Fukelman, Revista Fort — Da, Reportaje a Jorge Fukelman, “Notas de Lectura”,
www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, p.64, (Material de circulacion interna).

116




Vivimos en una actualidad, que lo menos que podemos decir es que es grave. Con lo
cual incluso los pardmetros diagndsticos cambian. Cambian quiere decir: tenemos que
pensar que ocurre cuando nosotros pensamos que alguien esta grave.

Todo esto que yo acabo de apuntar hace un rato, con relacion a la sustitucion. Somos
sustituibles... y eso se ve en las prepagas.

Luego, uno se estad planteando, bueno, le voy a decir que trabajo asi. Entonces me
van a decir: “jAh!, ;trabaja asi?, vaya, trabaje asi, pero en otra institucion. En esta
prepaga no, total, usted se va, y hay cien esperando para ocupar ese lugar”. Entonces:
¢Como influye eso en nuestro diagnostico? ;Coémo pensamos esta situacion, que sin
duda abarca la clinica? Esto es lo que creo puede hacer algo con relacion al porvenir del
psicoanalisis. Quiero decir, no hace falta que nos trate bien la sociedad, si esto fuera
posible, sino que tenemos que poder pensar, no sé si decirlo en estos términos, “tenemos
que pensar en qué mundo estamos”?%

Pero, ¢qué quiere decir pensar en qué mundo estamos? Quiere decir, lo que a mi me
lleva a pensar en qué mundo me encuentro, en qué mundo estoy; y, lo que “a mi me
lleva a pensar, es lo que a mi me falta. Lo que a mi me falta, y a cada uno de ustedes les
falta cuando se encuentran con una situacion en la que el escudo seria ‘el diagnostico es
ese’; lo que nos falta es con lo que vamos a poder armar el diagndstico de qué juego se
trata, es decir, poder reconstruir ese ‘quiere decir’, eso perdido, y poder reconstruir ese
plano de significacion. Para poder reconstruir ese plano de significacion, tenemos que
poder encontrarnos con lo que para nosotros carece de significacion, con lo que hemos
ubicado ahi donde para nosotros la significacion es ausente. Si bien esto es
relativamente facil de decir, en las situaciones —no voy a decir que es como quedarse
delante del tren a ver quién es el que salta al final-, pero tiene un elemento de juego y
de riesgo que puede hacer que nosotros sintamos, ‘esto no es de jugando’. Cuando
nosotros sentimos ‘esto no es de jugando’, nosotros ponemos un escudo y decimos: el
problema esta alli.””?%3

“Para que haya decir es menester que desde otro lado se intuya que queremos decir.
Este ‘queremos decir’ es lo que algo de lo que el espejo implica y el sostén
constitucional de la relacion especular requiere, esto es algo que en la actualidad esta
especialmente trabucado. Si no se reconoce el querer decir, el cuerpo marcado no
puede trasladarse al verbo, entonces aparecen toda otra serie de situaciones que atafien
a lo real del cuerpo, o bien la marca en el cuerpo y bien —lo que es groseramente
ejemplificante—, lo que pensaban hacer esos pibes, ‘volamos la escuela, total moriran
500 personas, agarramos un avion, lo volamos sobre Nueva York’, las marcas se
extienden por alli pero no son marcas que hayan pasado al decir, efectivamente, el deseo
implica que se habla. Cuando se produce la relacion con el espejo, que se reconozca que
hay un espejo, implica que este espejo, en el que yo me estoy viendo, refiere a un
espejo maestro, a un espejo Ultimo. Esto es la contrapartida de que no todo aparece en la
imagen: ‘no todo aparece en la imagen’, quiere decir que algo queda del lado de aca.

Que existe el vacio que serd metabolizado falicamente y que, podemos decir, incluye
el querer decir del lado de aca. Tenemos la imagen, pero tenemos un querer decir que no
estd todo dicho. Todo lo dicho, efectivamente dicho, lo podemos ubicar del lado de la
imagen, pero el querer decir queda en menos, queda del lado de aca; la falta queda del

292 Jorge Fukelman, Revista Fort — Da, Reportaje a Jorge Fukelman, “Notas de Lectura”,
www. lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, p.71, (Material de circulacion interna).
293 Jorge Fukelman, Ibidem, pp. 283-284.

117




lado de aca. En un sentido, entonces, la falta, el vacio, construye una zona de misterio,
una zona de pregunta, una zona de incognita.

Les cuento muy brevemente, que hace un tiempo me consultan por un pibe que tenia
problemas. Lo veo y este chico me comenta que una de las dificultades en la escuela, a
veces, para escribir necesita que el buzo, o la camisa, 0 lo que tenga, sea lo
suficientemente largo para que entre el papel y la mano que porta la lapicera, haya algo
que impida el contacto. El otro dia, me decia, me olvidé el buzo y hasta que consegui un
buzo, habia pasado el tiempo de la prueba. Yo pensé algo asi como fobia al contacto,
sintoma obsesivo. Al tiempo le pregunto, ¢te dieron mucho trabajo las manos esta
semana? -yo lo dije pensando que las manos representaban bebés, que hay que
cuidarlos, que dan trabajo—, me dijo: ‘Si, justamente tuve un examen, me pasé esto,
esto’. Después pensé que no eran tanto bebés como trabajo. Estamos en el campo no del
diagnostico sino del ‘quiere decir’. Es a proposito de este ‘quiere decir’ que las
imagenes del campo de la representacion podran tomar la forma de mascaras, de
personajes, que nos ubican en un mundo construido desde la palabra que es el mundo en
gue Mas 0 menos en tanto neurdticos, habitamos. Pero, fijense que el mundo actual es
un mundo que puede ser caracterizado, asi lo ha sido. Es un mundo en el que todo es
visible, no es un mundo de incognitas, de misterio, de secretos; es un mundo donde todo
puede estar a la vista.

Nosotros no podemos decir que estamos pre-edipicamente. No se trata de un
diagnostico que hacemos sobre alguien que esta afuera, sino de un diagnostico que nos
incluya a nosotros, un diagnostico que implique la transferencia. EI problema es que
cuando nos encontramos con situaciones graves, que para nosotros son graves, tenemos
que trabajar con lo que para nosotros no ha sido suficientemente transcripto en términos
de fonacion, es decir, tenemos que trabajar con lo que para nosotros es traumatico, esa
es la dificultad fuerte. Cuando la dificultad es excesiva nos tiramos hacia el diagnéstico
de la visibilidad: “Alli pasa tal cosa’; ya esta todo dicho. Sacamos el ambito del ‘quiere
decir’, porque el ‘quiere decir’, nos incluye a nosotros, porque ¢quiere decir, para
quién?, para mi, que estoy alli. Yo debo decir si quiero huir de eso que para mi es
traumatico, eso es fundamental. Yo ahi me fui, entonces excluyo el ‘quiere decir’.”?%

Para finalizar con este punto sélo me resta recordar que —como bien nos advertia
Jorge Jinkis- “Lacan evit0 trabajar con clases y prefirid hacerlo con conjuntos y
combinatorias.

En cuanto a las palabras, neurosis, perversion y psicosis, cuyas definiciones en
efecto, se apoya en una combinatoria (aunque no es lo Unico que las sostiene) pueden
suministrar la ocasion de retornar al valor politico del diagnostico. Desde siempre, la
politica ha hecho uso del lenguaje médico y psicologico para moralizar y racionalizar.
De hecho, la misma palabra, ‘diagnostico’ es de uso méas que frecuente. Ya esta pues
establecido un campo. Si el psicoanalisis se distingue por asignarle un valor distintivo y
especifico a esa palabra, ¢por qué habria de renunciar a intervenir en ese campo Yy lograr
el efecto disruptivo que promete? ;Podemos los agentes de ese discurso, hacernos cargo
de los efectos de ese retorno?’2%

3

2% Jorge Fukelman, El juego y el espejo I, Notas de Lectura”, www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos
Aires, 2014, pp. 375-377, (Material de circulacion interna).
2% Jorge Jinkis, Entrevista a Jorge Jinkis. Cuestiones sobre diagnéstico, entrevista realizada por Elisa
Ponieman, “Revista Principio N° 11, revista del Servicio de Psicopatologia del Hospital Dr. Cosme
Argerich”, Buenos Aires, 1998, p. 9.

118




Pharmakds (popuaxog), pharmakon (papuoxév), 'y pharmakeus

(papuoxevo).
El tema del diagnostico, del sufrimiento, y del dolor, nos lleva a situar

necesariamente la funcion de la medicacion, es decir, el pharmakds (papuoxic), el
pharmakén (papuaxov), el pharmakeus (popupoaxesvo), y con esto, la relacion que pueda
establecerse entre el significante, el dolor, el goce, la dimension del fantasma, el saber
supuesto, la episteme, y el pasaje de la falla a la falta, y qué relacién se establece entre
la determinacion transferencial del analista como instrumento de la transferencia y el
lugar del pharmakeus (papuaxevo), en la relacion que se establece entre el trabajo del
significante y la escritura en la operacién de la letra. Como veran, este punto tiene
maultiples articulaciones y derivaciones y excederia el marco de este seminario; daria
para un seminario en si mismo, pero me parece importante poder establecer, algunos
puntos, al menos, para situar el inicio de alguna de estas derivaciones y articulaciones.

Cuando Jacques Derrida habla del pharmakéds (eoppoxoc), no sélo se pone en juego
la oposicion clésica veneno/remedio, sino que, ademas, esta palabra que remite al
significado de brujo, mago, envenenador, sinénimo de farmakeus —utilizada por Platon—
, tiene la originalidad de haber sido sobredeterminada, sobrecargada por la cultura
griega con otra funcién y papel. En Grecia se comparé al personaje del pharmakads “con
un chivo expiatorio. La enfermedad y el exterior, la expulsion de la enfermedad, su
exclusion fuera del cuerpo (y fuera) de la ciudad, tales son las dos significaciones
principales del personaje y de la practica ritual.”?%

Harpocration, comentando la palabra pharmakos (papuaxoc), describe que en Atenas
se expulsaba a dos hombres a fin de purificar la Polis, en cambio, en las Targelias, los
hombres expulsaban a un hombre y las mujeres a otro. Aqui se puede apreciar la
semejanza entre el personaje de Edipo y el personaje del pharmakos (pappoxdc), sin
embargo, la institucion del ostracismo, cuando se funda el ostracismo y se instituye
como tal, —tal como nos muestra Jean Pierre Vernant—, implica un papel simétrico e
inverso al del ritual de las Targelias®®’, ya que en la persona del ostracisado, la ciudad

2% Jacques Derrida, Il. 6. EI Farmacos, La farmacia de Platén, “La diseminacion”, Editorial
Fundamentos, espiral/ensayo, séptima edicién, Espafia, 1997, pp. 196-197.
297 «En la Atenas clasica el rito de las Targelias deja translucir incluso, en el personaje del pharmakds,
ciertos rasgos que evocan la figura del soberano, duefio de la fecundidad.(111, 112, 113) El horrible
personaje que debe encarnar la macula es mantenido a costa del Estado, alimentado con platos
especialmente puros: frutas, queso, galleta consagrada de méza («harina amasada»); si en el curso de la
procesién se le adorna, como al eiresiéne, con collares de higos y de ramos y se le golpea en las partes
sexuales con cebollas albarranas, es porque posee la virtud bienhechora de la fertilidad. Su méacula es una
calificacion religiosa que puede ser utilizada en sentido benéfico. Como en Edipo, su 4gos («mancilla»)
hace de €l un katharmds, un kathérsios, un purificador. Por lo demas, la ambigiedad del personaje queda
marcada hasta en los relatos etiolégicos que pretenden explicar la fundacién del rito. A la version de
Heladio de Bizancio que hemos citado se opone la de Didgenes Laercio y la de Ateneo(114) en la época en
gue Epiménides purificaba a Atenas del loimés causado por el asesinato de Quildn, dos jovenes, uno de
los cuales se llamaba Cratino, habrian donado voluntariamente su persona para purificar la tierra que les
habia alimentado. Estos dos jévenes aparecen no como desechos de la sociedad, sino como la flor de la
juventud ateniense. Segun Zetes, como hemos visto ya, se escogia para pharmakés a un ser
particularmente feo, dupopedtepog: segin Ateneo, Cratino era por el contrario pewpdkiov gbpopeov, un
hermoso adolescente.
La simetria del pharmakds y del rey legendario —asumiendo el primero por debajo un papel analogo al
que desempefia el segundo por arriba— ilustra quiza una institucién como el ostracismo, cuyo caracter, en
muchos aspectos extrafio, ha subrayado J. Carcopino.(115) En el marco de la ciudad griega, no hay ya
sitio, como es sabido, para el personaje del rey, duefio de la fecundidad. Cuando se instituye el ostracismo
ateniense, a finales del siglo VI, es la figura del tirano la que hereda, transponiéndolos, algunos de los
119




valores religiosos propios del antiguo soberano. El ostracismo tiende, en principio, a apartar al ciudadano
que, habiéndose elevado demasiado alto, corra el riesgo de acceder a la tirania. Pero bajo esta forma
completamente positiva, la explicacion no puede dar cuenta de ciertos rasgos arcaicos de la institucion.
Funcionaba todos los afios, sin duda entre la sexta y la octava pritania, y segin unas reglas contrarias a los
procedimientos ordinarios de la vida politica y del derecho. El ostracismo es una condena que apunta a
«apartar de la ciudad» a un ciudadano mediante un exilio temporal de diez afios.(116) Es pronunciado por
la asamblea al margen de los tribunales sin que haya mediado denuncia puablica ni siquiera acusacion
formulada contra nadie. Una primera sesion preparatoria decidia a mano alzada si se utilizaba, o no, para
el afio en curso el procedimiento del ostracismo. No se pronunciaba ninglin nombre, no se producia
ningln debate. Si los votantes se declaraban favorables al ostracismo, la asamblea se reunia de nuevo en
sesion extraordinaria algun tiempo mas tarde. Se celebraba tal sesion en el Agora y no, como de
ordinario, en la Pnyx. Para proceder al voto propiamente dicho, cada participante inscribia sobre un trozo
de cerdmica el nombre por él elegido. Esta vez tampoco habia debate, tampoco se proponia ningin
nombre; no habia ni acusacion ni defensa. El voto se producia sin que se apelara a ninguna disposicion
razonable fuera politica o juridica. Todo estaba organizado para dar el sentimiento popular, que los
griegos Ilaman phthonosul (a la vez envidia y desconfianza religiosa respecto al que sube demasiado alto,
o triunfa demasiado), ocasion de manifestarse bajo la forma méas espontanea y unanime (se necesitaban
por lo menos 6.000 votantes) al margen de todo derecho o justificacion racional. ;Qué se reprochaba al
ostracisado, si no su superioridad misma que le elevaba por encima del comin y su excesiva suerte que
amenazaba con atraer sobre la ciudad la venganza divina? El temor de la tirania se confunde con una
aprension méas profunda, de orden religioso, hacia aquel que pone en peligro a todo el grupo. Como
escribe Solén: «Una ciudad perece por sus hombres demasiado grandes, vopdv 8’k peydlwv mog
oAAVTOW. (117, 118)

Los parrafos que Aristoteles dedica al ostracismo son caracteristicos a este respecto.(119) Si un ser, dice,
supera el nivel comdn, en virtud y en capacidad politica, no podria ponérsele en pie de igualdad con los
demaés ciudadanos. «Tal ser, en efecto, serd naturalmente como un dios entre los hombres.» «Por eso»,
afiade Avristoteles, «los estados democraticos han instituido el ostracismo. Al hacerlo, han seguido el
ejemplo del mito: los Argonautas abandonaron a Heracles por un motivo analogo. El navio Argo se neg6
a llevarle como a los demas pasajeros debido a su excesivo peso». Y Aristoteles concluye que en este
punto ocurre como en las artes y las ciencias: «Un maestro de coro no admitiria entre sus cantores a aquel
cuya voz superara en fuerza y belleza al resto del coro».

¢Cémo podria admitir la ciudad en su seno a aquel que, como lidipo, «ha lanzado su flecha més lejos que
cualquier otro» y que se ha vuelto is6theos? («igual a un dios»). Cuando funda el ostracismo, la ciudad
crea una institucion cuyo papel es simétrico e inverso del ritual de las Tragedias. En la persona del
ostracisado la ciudad expulsa lo que en ella es demasiado elevado y encarna el mal que puede venirle de
lo alto. En la del pharmakés expulsa lo que es més vil y encarna el mal que la amenaza por abajo.(120)
Por este doble y complementario rechazo se delimita ella misma en relacién al més acé y al més alla.
Adopta la medida propia de lo humano en oposicion, por un lado, a lo divino y a lo heroico, y por otro, a

lo bestial y monstruoso.

Notas

111. Hesiodo, Trabajosy 238y sigs.

112. Sobre el doble aspecto del pharmakoés, véase R. L. Farnell, Cults of the Greek States, Oxford, 1907,4, pags. 280-281.

113. Souda, s. v. pappokovg; Hiponacte, fr. 7 (Bergk); Servius, ad. Aen., 3, 57; Lactancio Placido, Comment. Stat. Theb., 10, 793:
«[...] puhlicis sumptihus alehatur pit riorihus cibis...».

114. Diégenes Laercio, |, 110; Ateneo, 602 cd.

115. J. Carcopino, LOstracisme athénien, Paris, 1935. Se encontraran los principales textos cdmodamente reunidos en la obra de A.
Calderini, LOstracismo, Cosmo, 1945. Debemos a L. Genet la idea de la relacion entre la institucion del ostracismo y el rito del
pharmakés.

116. pebiotacBon g TOrews; véase Etimol. Magnum, s. v. é€ootpakiopdg; FOno, v. v. 66Tpakiopoc.

117. Obsérvese en Edipo Rey la presencia del tema del phthonos respecto a aquel que esta a la cabeza de la ciudad, véanse los
versos 380 y sigs.

118. «De las nubes se abaten la nieve y el granizo. El trueno sale del rayo resplandeciente. De los hombres demasiado grandes viene
la pérdida de la ciudad»: Solén, fr. 9-10 (Edmonds).

119. Politicay 3, 1284 a3 -b 13.

120. En una conferencia pronunciada en febrero de 1958 en el Centro de Estudios Socioldgicos, aln inédita, Louis Gernet observaba
que, entre los dos polos opuestos, el del pharmakés y el del ostracisado, se ha producido a veces, en el juego de las instituciones,
una especie de cortocircuito. Tal fue el caso durante la Gltima puesta en practica del ostracismo en Atenas. En el 417 habia dos
personajes de primer plano, Nicias y Alcibiades, que segin todas las probabilidades iban a ser designados por el voto. Los dos
compadres llegaron a un acuerdo y consiguieron que el ostracismo recayera sobre un tercero, un ladrén, Hipérbolo, demagogo de
baja estofa, generalmente odiado y despreciado. Hipérbolo fue, pues, ostracisado pero, como observaba Louis Gernet, el ostracismo
no se volvio a aplicar: aterrados por esta pérdida de direccion que subraya a la vez la polaridad y la simetria del pharmakds y del

ostracisado, los atenienses rechazaron para siempre esa institucion.”, Jean Pierre Vernant, y Pierre Vidal-Naquet, 5.

120




expulsa lo que en ella es demasiado elevado y encarna el mal que puede venirle de lo
alto. En cambio, en la del pharmakds expulsa lo que es mas vil y encarna el mal que la
amenaza por abajo. Por este rechazo doble y complementario se delimita ella misma en
relacion al mas acé y al mas alla. Adopta la medida propia de lo humano en oposicién,
por un lado, a lo divino y a lo heroico, y por otro, a lo bestial y monstruoso.”?% En este
punto, es necesario subrayar, que la figura y personaje del pharmakos (papuakdc), se
encuentra con su reverso en el personaje?® y figura del ostracisado. De modo tal que la
excepcién funda la posicion de este personaje con la dualidad divina y monstruosa al
mismo tiempo. Siguiendo este sentido, en la falla epistemo-somatica, como injuria en el
cuerpo, se produce y se marca esta dualidad entre enfermedad y expiacion. Es necesario
remarcar en este punto, que, en general —como sefiala Derrida— los farmacoi eran
muertos, aunque esa no fuera, la finalidad esencial de la operacion, sino mas bien, la
muerte sobrevenia, la mayoria de las veces, como efecto secundario de una enérgica
flagelacién que apuntaba en primer lugar a los érganos genitales. Este detalle no es
menor ya que como sefiala Frazer, “el objeto de pegar en los drganos genitales a la
victima expiatoria humana con las albarranas, debié ser para libertar sus energias
reproductoras de cualquier freno o conjuro a que pudiese estar sujeta por obra maligna o
demoniaca, y como la Targelia, donde anualmente se sacrificaba a una de estas
victimas, era un anticipado festival de recoleccién celebrado en mayo, debemos
reconocer en la victima a un representante del dios progenitor y fertilizador de la
vegetacion. Mataban anualmente al representante del dios con el propdsito, que ya
hemos indicado, de mantener la vida divina en perpetuo vigor, no corrompida por las
debilidades de la edad, y antes de matarle no dejaba de ser natural estimular su vigor
reproductor con el designio de que pudiera transmitirse en plena actividad a su sucesor,
el nuevo dios o nueva corporeizacion del dios viejo, que sin duda se suponia que
tomaba inmediatamente el puesto del muerto.”3%

Lo cierto es que, una vez alejados del espacio de la ciudad los
pharmakas (eoppaxdc), los golpes, debian expulsar o atraer al mal fuera de sus cuerpos.
“:Se les quemaba también a modo de purificaciéon (kazarmos)? En sus Mil historias,
refiriéndose a ciertos fragmentos del poeta satirico Hipponax, Zezes describe asi la
ceremonia: «EI (ritual del) fArmacos era una de esas antiguas practicas de purificacion.
Si se abatia una calamidad sobre la ciudad, que expresara el enojo de dios, hambre/peste
o0 cualquier otra catastrofe, llevaban como a un sacrificio al hombre mas feo de todos a
modo de purificacion y como remedio a los sufrimientos de la ciudad. Procedian al

Ambigliedad e inversion. Sobre la estructura enigmética del Edipo Rey, “Mito y Tragedia en la Grecia
Antigua”, editorial Paidés, Barceloma, 2002, pp. 126-129.

29 Jean Pierre Vernant, y Pierre Vidal-Naquet, lhidem,129.

2% También es importante sefialar en el personaje todo el peso de la etimologia de su resonancia con la
persona. Si buscamos en el sentido etimolégico del término, nos vamos a encontrar con la palabra latina
“personare” que significa: “resonar a través de algo” y con la palabra griega “prosopon” que significa:
“cara, rostro, mascara”; en segundo lugar, nos encontramos con una construccion homofénica latina: “per
se unum”, “por si mismo uno”; en tercer lugar, aparece la palabra latina “phersum” se refiere al espejo. La
persona como mascara que resuena en la cara del reflejo especular, he ahi la constitucion subjetiva, como
mascara despegada de la piel produciendo un imaginario que consiste en otorgar un espesor y una
dimension (dit-masién) al pasaje de un cuerpo sin volumen (cuerpo como imagen), a un cuerpo que
adquiere la tridimensién del lado de aca del espejo: La extraccion del espejo que implica la operacion de
la falta que supone y conlleva la articulacion del complejo de castracion y la fantasia de castracion efecto
la puesta en marcha metéfora paterna.

300 James George Frazer, LVIII. VICTIMAS EXPIATORIAS HUMANAS EN LA ANTIGUEDAD CLASICA,
2. LA VICTIMA EXPIATORIA HUMANA EN LA GRECIA ANTIGUA, “La rama dorada. Magia y
religion”, EDICIONES F.C.E., S. A., octava reimpresion, Espafia, 1981, pp. 653-654.

121




sacrificio en un lugar convenido y daban [al farmacos], con sus manos, queso, un pastel
de cebada e higos, luego se le golpeaba siete veces con puerros, higueras silvestres y
otras plantas silvestres. Finalmente le prendian fuego con ramas de arboles silvestres y
esparcian sus cenizas en el mar y al viento, a modo de purificacion, como he dicho, de
los sufrimientos de la ciudad.»

El cuerpo propio de la ciudad reconstituye, pues, su unidad, se encierra en la
seguridad de su fuero interno, se devuelve el habla que la vincula a si misma dentro de
los limites del agora excluyendo violentamente de su territorio al representante de la
amenaza o de la agresion exterior. El representante representa, sin duda, la alteridad del
mal que viene a afectar e infectar al interior, irrumpiendo imprevisiblemente en él. Pero
el representante del exterior no resulta en menor medida constituido, regularmente
situado por la comunidad, escogido, si se puede decir, de su seno, mantenido,
alimentado por ella, etc. Los parésitos eran, como es natural, domesticados por el
organismo Vvivo que los alberga a sus propias expensas.”%! [...] “Pero en la civilizada
Grecia la costumbre de la expiacion victimaria tomé tintes mas sombrios que el rito
inocente que el amable y piadoso Plutarco presidié. Siempre que Marsella, una de las
mas famosas y brillantes colonias griegas, era asolada por una plaga, un hombre de la
clase més pobre se ofrecia como victima expiatoria y durante un afio era mantenido a
expensas publicas y alimentado con selectos y puros alimentos. Al expirar el afio le
ponian vestiduras sagradas decoradas con ramas sagradas y le conducian por toda la
ciudad mientras se elevaban preces para que todos los males del pueblo recayesen sobre
su cabeza. Después era expulsado de la ciudad o muerto a pedradas fuera de las
murallas. Corrientemente mantenian los atenienses a expensas publicas unos cuantos
seres degradados e inutiles, y cuando alguna calamidad como epidemia o hambre caia
sobre la ciudad, sacrificaban a dos de estos proscritos como victimas expiatorias. Una
de estas victimas era sacrificada para los hombres y la otra para las mujeres. La primera
Ilevaba rodeando su cuello una ristra de higos negros y la segunda, de higos blancos. En
ocasiones creemos que mataban a una mujer en favor de las mujeres. Eran conducidos
por toda la ciudad y después sacrificados seguramente por lapidamiento fuera de la
misma. Mas estos sacrificios no estaban limitados a las ocasiones extraordinarias de
calamidades publicas; parece que todos los afios, en el festival de la Targelia, en mayo,
eran conducidas dos victimas, una para los hombres y otra para las mujeres, fuera de la
ciudad, donde las lapidaban hasta morir. Li ciudad de Abdera, en Tracia, era purificada
publicamente una vez al afio y uno de sus vecinos, elegido al efecto, era muerto a
pedradas como victima expiatoria o sacrificio vicariante por la vida de todos los demas;
seis dias antes de la ejecucion le dejaban incomunicado "con objeto de que s6lo él
llevase los pecados de todo el pueblo”.””30?

“La ceremonia del farmacos se representa, pues, en el limite entre el interior y el
exterior que ella tiene como funcién marcar sin tregua. Intra muros/extra muros.”*%
Intra muros/extra muros, que, dicho sea de paso, habla no solo de la ciudad, de la polis
como comunidad como unidad comdn politica-social y religiosa, sino también el Intra
muros/extra muros del cuerpo entre lo interno y externo que, en un sentido Moebiano,
desaparece esta falsa oposicion, del mismo modo que desde el sentido de inmixién de
Otredad no hay separacion entre sujeto y Otro. Pero, si en el origen “de la diferencia y

301 Jacques Derrida, 6. El Farmacos, La farmacia de Platdn, “La diseminacion”, Editorial Fundamentos,
espiral/ensayo, séptima edicién, Espafia, 1997, p. 201.

302 James George Frazer, lbidem, p. 252.

308 Jacques Derrida, Ibidem, p. 201

122




de la particion, el farmacos representa al mal introyectado y proyectado. Benéfico en
tanto que cura —y por eso venerado, rodeado de cuidados—, maléfico en tanto que
encarna los poderes del mal, y por eso temido, rodeado de precauciones. Angustioso y
apaciguador. Sagrado y maldito. La conjuncién, la coincidentia oppositorum, se
deshace sin cesar mediante el paso, la decision, la crisis. La expulsion del mal y de la
locura restaura la sofrosine.

La exclusion tenia lugar en los momentos criticos (sequia, peste, hambruna). La
decision era entonces repetida. Pero el dominio de la instancia critica requiere que se
soslaye la sorpresa: mediante la regla, la ley, la regularidad de la repeticion, la fecha
fija. La practica ritual, que tenia lugar en Abdera, en Tracia, en Marsella, etc., se
reproducia todos los afios en Atenas. Y aun en el siglo V, Aristofanes y Lisias aluden
claramente a ello. Platon no podia desconocerlo.

La fecha de la ceremonia es notable: el sexto dia de las Targuelias. Es el dia en que
nacié aquel cuya condena a muerte -y no sélo porque su causa proxima fue un
farmacon— se parece a la de un farmacos del interior: Sdcrates.”** Tenemos entonces
una relacion de repeticion que se establece en el cuerpo entre las fechas fijas y una
situacion critica que irrumpe rompiendo el equilibrio. La restauracion del equilibrio, la
sofrosine, va implicar para nosotros la restauracion del anudamiento de los registros
R.S.1. que llevaran a la extraccion del espejo.

4

El pharmakén (papuaxon) de la escritura.

“Sécrates, apodado el farmakeus en los didlogos de Platon, Socrates, que ante la
acusacion (grafé) lanzada en contra suya, se negd a defenderse, decliné la oferta
logogréfica de Lisias, «el mas habil de los actuales escritores», quien le habia propuesto
prepararle una defensa escrita, Socrates nacid el sexto dia de las Targuelias. Didgenes
Laercio lo testimonia: «Nacio el sexto dia de las Targuelias, el dia en que los atenienses
purifican su ciudad».”3% En este Gltimo punto de homologacién que efectiia Derrida de
Sécrates como farmakeus, pone en primer plano la relacién entre 16gos (1dyog) 'y
escritura como pharmakos (pappoxog). Cuando se homologa la escritura al
pharmakén (eappaxov), con el pretexto de suplir a la memoria, reduce el saber
haciéndonos “mas olvidadizos 3%, produciéndose una falla en la inscripcion. Asi
Derrida plantea en Platon la siguiente relacion entre enfermedad-veneno-remedio-
escritura-pharmakon (pappokov), “La escritura no vale mas, segin Platon, como
remedio que como veneno. Antes incluso de que Zamus deje caer su sentencia
peyorativa, el remedio es inquietante en si. Hay que saber, en efecto, que Platon
desconfia del farmacon en general, incluso cuando se trata de drogas utilizadas para
fines exclusivamente terapéuticos, incluso si se las maneja con buenas intenciones e
incluso si son como tales eficaces. No existe remedio inofensivo. EI farmacon no puede
nunca ser simplemente benéfico.

Por dos razones y a dos profundidades distintas. En primer lugar, porque la esencia
o la virtud benéficas de un farmacon no le impiden ser doloroso. El Protagoras
clasifica a los farmaca entre las cosas que pueden ser al mismo tiempo buenas (dgaza) y
lamentables (aniara) (354 a). El farmacon se encuentra siempre cogido en la mezcla

304 Jacques Derrida, lbidem, pp. 201-202.

305 Jacques Derrida, lbidem, p. 202.

306 Jacques Derrida, I. 4. El Farmacén, La farmacia de Platdon, “La diseminacion”, Editorial
Fundamentos, espiral/ensayo, séptima edicién, Espafia, 1997, p.149.

123




(simmeikton) de que habla también el Filebo (46 a), por ejemplo, esa hibris, ese exceso
violento y desmesurado en el placer que hace gritar a los intemperantes como a locos
(45 e), y «el alivio que proporcionan a los sarnosos la friccion y todos los tratamientos
similares sin que haya necesidad de otros remedios (uk ales deomena farmakeds)». Ese
doloroso goce, ligado a la enfermedad tanto como a su apaciguamiento, es un
farmacon en si. Participa a la vez del bien y del mal, de lo agradable y de lo
desagradable. O mas bien es en su masa donde se dibujan esas oposiciones. Luego,
mas profundamente, mas alla del dolor, el remedio farmacéutico es esencialmente
perjudicial porque es artificial. En eso Platén sigue la tradicion griega y con mas
precision a los médicos de Cos. El farmacon contraria a la vida natural: no sélo a la vida
cuando ningun mal le afecta, sino incluso a la vida enferma o mas bien a la vida de la
enfermedad. Pues Platon cree en la vida natural y en el desarrollo normal, si se puede
decir asi, de la enfermedad. En el Timeo, la enfermedad natural es comparada, como el
logos en el Fedro, nos acordaremos, a un organismo vivo al que hay que dejar
desarrollarse de acuerdo con sus normas y formas propias, sus ritmos y articulaciones
especificas. Desviando el despliegue normal y natural de la enfermedad, el farmacon es,
pues, enemigo de lo vivo en general, sea sano o enfermo.”®%” En este punto es necesario
destacar lo siguiente: La tesis que se sostiene es que la escritura como
pharmakon (poppaxov), vale tanto como remedio que, como veneno, es decir, que su
valor se plantea en ambos sentidos, pero, ¢(qué quiere decir que valga tanto como
remedio que, como veneno? Se debe a una cualidad que bien destaca Derrida
relacionada con el exceso (la desmesura, lo sin medida) tanto de placer como de dolor
que, ligado a la enfermedad tanto como a su apaciguamiento, el
pharmakon (poppaxov), al participar de estas oposiciones como su esencia misma
relaciona, anuda y estrecha la relacion entre cuerpo y goce, siendo el cuerpo la masa
misma donde se dibujan y escriben esas oposiciones. La segunda razén que establece
solidaria con esta primera, es que pharmakon (eoppoxov), “contraria a la vida natural:
no sélo a la vida cuando ningun mal le afecta, sino incluso a la vida enferma o mas bien
a la vida de la enfermedad.”®%® Que afecte a la vida natural, implica una alteracion que
va de la perturbacién de la naturalidad del organismo a la particularidad del cuerpo
como cuerpo parlante. Esta afectacion, este pathos (md0oc),>*® marca la incidencia del

307 Jacques Derrida, Ibidem, pp. 147-149.
308 Jacques Derrida, Ibidem, p. 148.
309 E1 pathos (nd9oc) es uno de los tres modos de persuasion en la retérica (junto con el ethos y el logos
(Loyog), segln la filosofia de Aristételes. Para Aristoteles en la Retdrica (libro 1, 1356a), el pathos es el
uso de los sentimientos humanos para afectar el juicio de un jurado. Un uso tipico seria intentar transmitir
a la audiencia un sentimiento de rechazo hacia el sujeto de un juicio para influir en su sentencia; en este
sentido, se puede decir que crear en la audiencia un sentimiento de rechazo hacia el sujeto juzgado, al
margen del hecho que se estd juzgando, es, en el sentido etimoldgico de la palabra, crear
un argumento patético. En un sentido mas radical y extremando este empleo, podemos decir que, si el
pathos afecta al juicio, es decir, intentar transmitir a la audiencia (al Otro, una ob-(au)ediencia) un
sentimiento de rechazo hacia el sujeto de un juicio para influir en su sentencia, sitla la obediencia (ob-
audiencia) de lo inaudible y en lo inaudible como punto donde se rechaza, queda rechazado el sujeto
(argumento) en su sentencia (discurso) que lo constituye en cuanto tal. Vemos entonces una relacion de
afectacion y divorcio entre el juicio (Y0) y la constitucion del sujeto en la inscripcion misma, en el que se
inscribe en el cuerpo respecto de aquello que no queda escuchado. Si recordamos que Lacan sefial6 en
alguna oportunidad que el oido es el Unico agujero incapaz de cerrarse, —por esto, Quignard plantea que el
oido no tiene parpados—, esta imagen que Quignard nos dibuja, no es un planteo comparativo con el ojo,
sino una relacion de anudamiento entre voz y mirada. ;Por qué? Porque, no es que Quignard esté
proponiendo aca que las orejas al no tener parpados no puedan cerrar el agujero, —de hecho, el agujero
parpadea con la consonante, en tanto y en cuanto hay un corte ante lo que podria ser una continuidad
124




desvio de la organizacion organica (natural) de la necesidad efecto de cémo el
significante se inscribe en el cuerpo, por esto, la escritura misma opera como
pharmakén (papuoxov), y se constituye en pharmakon (papuoxov), operando sobre el
saber mismo, llevando, estableciendo y produciendo una relacion entre saber, memoria
y olvido. Que, si lo extremamos a nivel mas etimologico nos encontrariamos con un
saber que al reducirse, al quedar reducido por efecto de la escritura, devine supuesto, y
de la memoria al olvido,®° la verdad (alétheia, at7fs10)*'! queda expulsada (olvidada).

“Debemos recordarlo, —nos remarca Derrida—, y Platon nos invita a ello, cuando la
escritura es propuesta como farmacon. Contraria a la vida, la escritura —o, si se quiere,
el farmacon— no hace mas que desplazar e incluso irritar el mal. Tal sera, en su
esquema logico, la objecién del rey a la escritura: con pretexto de suplir a la memoria, la
escritura nos hace mas olvidadizos; lejos de acrecentar el saber, lo reduce. No responde
a la necesidad de la memoria, apunta a un lado, no consolida la mneme, sino
unicamente la hipomnesis. Actla, pues, como todo farmacon. Y si la estructura formal
de la argumentacion resulta la misma, en los dos textos que ahora vamos a mirar; si en
los dos casos, lo que se supone que debe producir lo positivo y anular lo negativo no
hace mas que desplazar y a la vez multiplicar los efectos de lo negativo, llevando a la
proliferacion la carencia que fue su causa, esa necesidad estd inscrita en el signo
farmacon, que Robin (por ejemplo) desmiembra, ora en remedio, ora en droga. Decimos
el signo farmacon, queriendo sefialar con ello que se trata indisociablemente de un
significante y de un concepto significado.”®!? Aqui podemos diferenciar nosotros —
apartandonos de Derrida—, el pharmakén (pappoxov) como escritura en el cuerpo y
sobre el cuerpo,®® de una marca que inscribe al cuerpo como tal, es decir, al cuerpo
como agujero y como Otro (sobre esto volveremos en la siguiente reunion).

infinita de las vocales, (y escuchar, es posible y se plantea como posible, a partir de la pérdida, la caida de
la voz)—, sino més bien, que este cierre no es voluntario; y en la audiencia, hay una obediencia en lo que
no se escucha. De ahi que, —siguiendo con el planteo que Lacan establece— yo oigo, implica yo gozo
[/ ‘ouir, implica jouir], y a su vez, una afirmacion del yo [je, oui]. Entonces, est4 planteando una relacién
de anudamiento entre la voz y la mirada en el corte, como efecto y produccion de éste, es decir, el corte
produce y materializa este anudamiento; pero, este anudamiento plantea la existencia correlativamente
con una obediencia. Quiero decir, que el elemento métrico musical propio de un lenguaje encarnado en el
otro, guia de algiin modo a los cuerpos que contactan con el cuerpo del bebé, también las caricias, los
abrazos, los gestos, etc. dados y exteriorizados al bebé. En este sentido, una voz es un ritmo vaciado de
sonido, que hace aparecer la imagen del cuerpo en tanto libidiniza a este cuerpo con las marcas que lo
mueven.

310 En la mitologia griega, Lete (en griego antiguo, A®0n; romanizacion, Léthe; literalmente ‘olvido’), o
también Leteo (del latin Lethaus), es uno de los rios del Hades. Beber de sus aguas provocaba
un olvido completo. Algunos griegos antiguos creian que se hacia beber de este rio a las almas antes
de reencarnarlas, de forma que no recordasen sus vidas pasadas.

311 Alétheia (del griego antiguo: adsjfsio [aletheia) ‘verdad”) literalmente la palabra significa 'aquello que
no estd oculto, aquello que es evidente', lo que 'es verdadero'. Lo verdadero como evidente es lo que se
desvela, devela y revela a una mirada que dice y una voz que representa.

312 Jacques Derrida, lbidem, p. 149.

313 Que, —continuando con la linea argumental del andlisis de Derrida acerca de la afectacién de la
memoria, pero al mismo tiempo apartdndonos y extremando la argumentacion—, podemos decir que es
esta escritura-pharmakén (poppaxon) que afecta al cuerpo, en el sentido que lo borrara, lo ubica como
ausencia y lo divorcia de su imagen: Un organismo elidido de su representacién. En este sentido, —como
sefiala Derrida— ese doloroso goce, ligado a la enfermedad tanto como a su apaciguamiento, es un
farmacon en si. Participa a la vez del bien y del mal, de lo agradable y de lo desagradable. O mas bien es
en su masa donde se dibujan esas oposiciones. Se anudan, por lo tanto, la injuria fisica, el dolor, el
cuerpo, la ciencia, J(A), la vida y la muerte.

125




En el Timeo, cuando Platon diferencia Egipto de Grecia, esta estableciendo la
separacion y la distancia entre escritura y habla. Esta separacion y diferencia que
establece resulta importante porque si el pharmakon (papuaxén), para Platon se
constituye como remedio para la rememoracion (hipomnesis)®** y no para la memoria
(Mneme) solidaria del habla y del logos , entonces para que la escritura “produzca,
como dice él, el efecto «inverso» del que se podia esperar de ella, para que ese farmacon
resulte, al usarlo, nocivo, es preciso que su eficacia, su poder, su dinamis sea
ambigua.”®® “Pero mientras que en el Filebo y el Protagoras el farmacon, porque es
doloroso, parece malo y en cambio es benéfico, aqui, en el Fedro, asi como en el Timeo,
se hace pasar por un remedio bienhechor y, en cambio, resulta en verdad perjudicial.
Una mala ambiguedad es, pues, opuesta a una buena ambigiedad, una intencion de
mentira a una simple apariencia. El caso de la escritura es grave.

No basta con decir que la escritura estd pensada a partir de tales o tales otras
oposiciones puestas en serie. Platon la piensa, e intenta comprenderla, dominarla a partir
de la oposicién misma. Para que esos valores contrarios (bien/mal, verdadero/falso,
esencia/apariencia, dentro/fuera, etc.) puedan oponerse es preciso que cada uno de los
términos resulte simplemente exterior al otro, es decir, que una de las oposiciones
(dentro/fuera) esté ya acreditada como matriz de toda oposicion posible. Es preciso que
uno de los elementos del sistema (o de la serie) valga también como posibilidad general
de la sistematicidad o de la serialidad. Y si se llegase a pensar que algo como el
farmacon —o la escritura—, lejos de ser dominado por esas oposiciones, inaugura su
posibilidad sin dejarse comprender en ellas; si se llegase a pensar que es s6lo a partir de
algo semejante a la escritura —0 al farmacon— como puede anunciarse la extrafia
diferencia entre el interior y el exterior; si, por consiguiente, se llegase a pensar que la
escritura como farmacon no se deja asignar simplemente un lugar en lo que ella situa,
no se deja subsumir bajo los conceptos que a partir de ella se deciden, no abandona mas
que su fantasma a la légica, que no puede querer dominarla méas que para proceder ain
de ella misma, habria entonces que plegar a extrafios movimientos lo que ni siquiera

314 En el Fedro, “el rey rebaja y desprecia al farmacon de la escritura, palabra que no habra, pues, que
apresurarse, tampoco ahi, a considerar como una metafora, salvo si se deja a la posibilidad metaférica
todo su poder de enigma.

Quiza podamos leer ahora la respuesta de Zamus:

«Y el rey replicéd: «Incomparable maestro de artes, oh Zeuz (O tejnikétate Zeuz), uno es el hombre capaz
de dar a luz a la institucién de un arte; otro el que es capaz de apreciar lo que ese arte comporta de
perjuicio o de utilidad para los hombres que deberan utilizarlo. Ahora, td, en tu calidad de padre de los
caracteres de la escritura (pater 6n grammatén), les has, por complacencia hacia ellos, atribuido todo lo
contrario (tunantion) de sus verdaderos efectos. Pues este conocimiento tendrd como resultado, en los que
lo hayan adquirido, el volver olvidadizas a sus almas, pues dejaran de ejercitar su memoria (lecen men en
psijais parexei mnemes ameletesia): confiando en efecto en lo escrito, sera desde fuera, gracias a huellas
exteriores (dia pistin grafes exocen ip'alotrion tipdn), y no desde el interior y gracias a ellos mismos,
como se acordaran de las cosas (uk endocen autus ifautén anamimneskomenus). No es pues para la
memoria, sino para la rememoracion para lo que td has descubierto un remedio (ukun mnemes, ala
ipomneseds, farmakon eures). En cuanto a la instruccion (Sofias de), es la apariencia (doxan) lo que tu
procuras a tus discipulos, y no en absoluto la realidad (aleceian): cuando en efecto con tu ayuda rebosen
de conocimientos sin haber recibido ensefianza, pareceran buenos para juzgar de mil cosas, y la mayor
parte del tiempo resultaran carentes de todo juicio; y seran ademas insoportables porque seran apariencias
de hombres instruidos (doxofoi) en vez de ser hombres instruidos (anti s6foi)» (274 e-275 b).

El rey, el padre del habla, ha afirmado asi su autoridad sobre el padre de la escritura. Y lo ha hecho con
severidad, sin manifestar respecto a quien ocupa la posicién de hijo suyo, esa indulgencia complaciente
gue unia a Zeuz con sus hijos, con sus «caracteres». Zamus se apresura, multiplica las reservas y no
quiere visiblemente dejar a Zeuz ninguna esperanza.” Jacques Derrida, Ibidem, pp. 152-153.

315 Jacques Derrida, lbidem, p. 153.

126




podria llamarse ya la logica o el discurso. Tanto mas cuanto que lo que
imprudentemente acabamos de llamar fantasma no puede ser ya, con la misma certeza,
distinguido de la verdad, de la realidad, de la carne viva, etc. Hay que aceptar que, en
cierto modo, el dejar a su fantasma sea por una vez no salvar nada.”!® Vemos una
consecuencia importante en la distincion y diferencia entre habla y escritura como
pharmakon (eappaxon), a partir de lo que Platon inaugura y establece. Si la escritura
como pharmakon (papuaxon), debe producir un efecto beneficioso, para esto, su
eficacia, su poder, su dynamis (dvvauig) debe radicar en la buena ambigiiedad que
diferencia mentira de apariencia.®!’ Para nosotros esta diferenciacion implica que la
representacion que se inscribe como ficcion porta una verdad que se medio diga, esto es,
que se inscriba, pero al mismo tiempo no pueda ser dicha. En este sentido, no basta con
decir que la escritura esta pensada a partir de las oposiciones puestas en serie sino de la
oposicion misma. ¢Pero la oposicién misma entre que y qué? Entre habla y escritura,
entre habla y escritura como pharmakon (eappoaxon). Esto lleva a que la instancia de la
letra quede inscripta de modo tal que cada uno de los términos resulte simplemente
exterior al otro, es decir, que la oposicion (dentro/fuera) (sujeto/Otro) esté ya acreditada
como matriz de toda oposicion posible y al mismo tiempo se constituya en inmixion de
Otredad. Y por esto mismo, la escritura como pharmakon (papuaxon) queda instituida
en la inmixion misma de la oposicion produciendo su inscripcion en el cuerpo,
resolviendo la identidad de lo mismo que se repite en la carne, pero que no lo inscribe
al cuerpo como tal cuando en éste ocurre una falla entre el saber y el cuerpo en el
lugar mismo donde la operacién de la falta se encuentra en suspenso, y es precisamente
en ese punto donde la falla epistemo-somatica se erige, se yergue anamdrficamente.
(sobre el tema de la anamorfosis volveremos méas adelante)

Ahora bien, —continta Derrida—, si “la escritura produce, segun el rey y bajo el sol, el
efecto inverso al que se le atribuye, si el fArmacon es nefasto, es que, como el del
Timeo, no es de aqui. Viene de alla abajo, es exterior o extranjero: al ser vivo, que es el
aqui mismo del interior, al logos como z6on al que pretende socorrer o suplir. Las
huellas (tipoi) de la escritura no se inscriben esta vez, como en la hipétesis del Teeteto
(191 ss.), en hueco sobre la cera del alma [psyché (yuyn)®!8], respondiendo asi a los
movimientos espontaneos, autoctonos, de la vida psiquica. Sabiendo que puede
abandonar o confiar sus pensamientos al exterior, a la consigna, a las sefales fisicas,
espaciales y superficiales que se dejan sobre una tablilla, quien disponga de la tejné de
la escritura descansara en ella. Sabra que puede ausentarse sin que los tipoi dejen de
estar alli, que puede olvidarlos sin que abandonen su servicio. Le representaran incluso
si él los olvida, llevaran su palabra incluso si él no esta ya alli para animarlos. Incluso si

316 Jacques Derrida, lbidem, pp. 154-155.
317 Sj bien en Platon la apariencia se constituye como una suerte de reproduccion, reflejo del mundo de las
ideas (eidoc), nosotros podemos pensar que la apariencia toma dos dimensiones. Por un lado, la
dimensién de la representacion que hace a la diferencia entre la imagen del espejo y la presencia como
extraccion del espejo, y, por otro lado, al mismo tiempo, este movimiento de extraccion plantea la
dimension de lo no representable en el espejo dando lugar a objeto como producto de la operacion de
corte y extraccion. Por esto mismo, la apariencia, el semblante, es el objeto; objeto cuya dimension se
plantea en términos de conexién y separacion entre significado y significante; conexién y separacion que
constituye el estatuto de la representacion misma en cuanto siempre es metaforica y de sustitucion (viene
al lugar de) y metonimica —especificamente sinecdoquica, la parte por el todo-.
318 E] término griego yiyw, psycho, significa «aire frio», y del verbo yuyv, psychein, soplar. A partir de
este verbo se forma el sustantivo yoyn, psyché, que alude en un primer momento al soplo, hélito o aliento
que inhala al nacer el ser humano. Dado que ese aliento permanece en el individuo hasta su muerte, yoyn
pasa a significar la vida en el doble sentido de la expresién.

127



https://en.wiktionary.org/wiki/%CE%B4%CF%8D%CE%BD%CE%B1%CE%BC%CE%B9%CF%82

estd muerto, y solo un farmacon puede detentar semejante poder, sobre la muerte sin
duda, pero también en conclusion con ella. EI fArmacon y la escritura se trata pues,
efectivamente siempre de una cuestion de vida o muerte.”®*® El efecto nefasto de la
escritura como pharmakén (papuaxon) sobre el cuerpo hablante (el logos (16yog) como
zoon al que pretende socorrer o suplir), se produce cuando las huellas de la marca de la
escritura (tipoi) resulta extrafia, exterior y extranjera al cuerpo hablante al que intenta, y
pretende, suplir y socorrer. Esto lleva a que este intento de sustitucion al borrar la
marca que inscribe al cuerpo hablante en cuanto tal, impide, demora y posterga la
inscripcién de la falta misma y al sujeto como falta en ser, de modo tal que, como no
hay pensamiento anterior a la palabra ni escritura previa al pensamiento resulta
necesario que, para que todo no sea un puro placer o displacer,®?° es necesario que haya
palabras que produzcan efectos que conmuevan al cuerpo hablante (al logos (1éyoc)
como zdon) que nos lleven a pensar. Si la huella se encuentra suspendida, dificultada o
impedida de inscribirse para que la marca se produzca, el pensamiento mismo
independizado de la marca, enlaza al cuerpo [zéon sin logos (1dyog)] con la
imposibilidad de representacion sin que la operacion de la falta se inscriba. Esto plantea
una dificultad respecto de la inscripcion de la castracion y al cuerpo hablante sin marca,
sin las huellas de la marca de la escritura (tipoi), de modo tal que la aparicion de una
lesion gue se hace cuerpo en esta falla, lo demanda aparecer, es decir, hacerse presente,
salir del espejo.

Dicho esto, retomamos la siguiente pregunta que se hace Derrida, “;Se puede decir
sin un anacronismo conceptual —y por lo tanto sin cometer una falta grave de lectura—
que los tipoi son los representantes, los suplentes fisicos de lo psiquico ausente? Mas
bien habria que pensar que las huellas escritas no atafien ni siquiera al orden de la fisis
porque no estan vivas. No crecen; no mas de lo que se habra inseminado, como dira
Sdcrates dentro de un instante, con una cafia (calamos). Violentan la organizacion
natural y autbnoma de la mneme, en la que no se oponen fisis y psiqué. Si la escritura
pertenece a la fisis, ¢no es a ese momento de la fisis, a ese movimiento necesario
mediante el cual su verdad, la produccion de su aparecer, gusta, dice Heraclito, de
refugiarse en su cripta? «Criptograma» condensa en una sola palabra la proposicién de
un pleonasmo.”3?!

Aqui, se nos hace necesario precisar algunos detalles. En primer lugar, tomando lo
que afirma Derrida, pero diferenciandonos de él, establecemos que los tipoi, no son las
huellas de la escritura sino las huellas de la marca de la escritura (en el doble sentido
del genitivo). En segundo lugar, una lectura a la letra nos lleva a diferenciar la relacién
entre letra y espiritu de la letra, asi como Lacan lee a la letra a Freud, es decir,
interpreta el espiritu de su letra, podemos establecer la misma operacion con relacion al
planteo que hace Platén y el andlisis de Derrida respecto del mismo. Su inscripcion, la
marca de su inscripcién, implica como se establece y realiza la inseminacién de la letra
por el calamos. Calamos, que sitta al ® como ordenador l6gico de la diferencia sexual
y de inscripcién de la falta. En este sentido, la violentacion de “la organizacién natural
de la mneme,” no se opone fisis y psique, porque implica una convergencia de faltas; la
falta del viviente, con la falta del significante, estableciéndose en esta convergencia y
anudamiento una comunidad topoldgica entre pulsion y lengua. Desde esta perspectiva

319 Jacques Derrida, lbidem, p. 156.

320 E| displacer entendido como ausencia de inscripcion huella y ligadura (anudamiento) entre pulsion y
lengua, es decir, de la constitucién de una comunidad topoldgica entre pulsion y lengua.

321 Jacques Derrida, lbidem, pp. 156-157.

128




es posible afirmar que la escritura misma en tanto y en cuanto implica la inscripcion de
la letra se constituye, y queda constituida como «criptograma» que, condensa en una
sola palabra la proposicion de un pleonasmo que en-cripta en su refugio la inscripcion
de una marca. Cripta, que toma el relevo de la experiencia de lo que no tenemos
experiencia que remite al origen y al final. Es decir, de todo aquello que se plantea
acerca de lo que el lenguaje carece para dar cuenta de la falta en el lenguaje; falta
simbdlica de la cual el lenguaje no puede dar cuenta. Convergencia de faltas,
comunidad topoldgica entre pulsion y lengua, imposibilidad de representar sexualidad,
muerte y conciencia, sitlan la constitucion de la representacion como falta de la
representacion.®?? Falta de la representacion, que, en el doble sentido del genitivo,
lleva a que esta imposibilidad de la memoria (mneme), el pharmakén (eoappoxon) de la
escritura y la escritura como pharmakén (pappaxon) intentarian fascinar, es decir,
restituir el fascinus, la economia de constitucion de la falta en la falla que lo dificulta,
en el intento de restituir al cuerpo su dimensién de Otro y al sujeto como hablante-ser
en inmixion de otredad con el cuerpo como Otro; de modo tal que, la memoria (mneme)
independizada de las huellas de la marca de la escritura (tipoi), se abrird y localizaré en
el ocultamiento y olvido (lethé), consituyéndose como un saber no sabido. Memoria
(mneme) y verdad (aliBecia: des-olvido, o no olvido, si bien se lo traduce como
desocultamiento) quedan anudadas.

Las huellas de la marca de la escritura (tipoi), fascinando la memoria, la llevan a
sucumbir en las aguas del olvido [lethé (1770¢)]; esta inmersion, la conecta y aleja de la
verdad (alnfsia) —no es posible separar memoria y verdad—, produciendo en ella un
saber no sabido que, el pharmakon (papuaxon) de la escritura, establecerd en su
produccion, al ser leido, como un saber supuesto.3?®

La lengua de un analisis, es decir, el analisis mismo como Organo-lenguaje, no
recurre a reestablecer las huellas mnémicas sino a la lectura de las huellas de la marca
de la escritura (tipoi); operacion analitica, que lleva a la constitucion del saber supuesto
en la accién que provoca, engendra y origina como acto performativo. Aqui, entonces
el limite “(entre el interior y el exterior, lo vivo y lo no-vivo) —que, topoldgicamente se
presentan moebianamente—, no separan simplemente al habla y la escritura, sino que en
el decir se opera una torsiobn moebiana al ubicar a la memoria como develamiento que
reproduce la presencia en las huellas de la marca de la escritura (tipoi), y la
rememoracion como repeticion del monumento: la verdad y su signo, el ser y el tipo
quedan anudados. La extimidad no se origina en la inmixion de lo que se denomina lo

322 Cf. Primera conferencia del presente seminario.

323 «Sj creemos, pues, al rey fiandonos de su palabra, es a esa vida de la memoria a lo que el farmacon de
la escritura vendria a hipnotizar: fascindndola, haciéndola salirse entonces de si y adormeciéndola en el
monumento. Confiando en la permanencia e independencia de sus tipos (tipoi), la memoria se dormirg, no
se mantendra mas, no se afanara ya por mantenerse tensa, presente, lo mas préxima posible de la verdad
de los seres. Fascinada por sus guardianes, por sus propios signos, por los tipos encargados de la guardia
y vigilancia del saber, se dejara tragar por Lecé, invadir por el olvido y el no-saber.

No hay que separar aqui memoria y verdad. EI movimiento de la aleceia es de un extremo a otro
despliegue de mneme. De la memoria viva, de la memoria como la vida psiquica en tanto que se presenta
a si misma. Los poderes de la Lecé aumentan simultdneamente los dominios de la muerte, de la no-
verdad, del no-saber. Por eso la escritura, al menos en tanto que vuelve «olvidadizas a las almas», nos
lleva del lado de lo inanimado y del no-saber. Pero no se puede decir que su esencia la confunda simple y
presentemente con la muerte y la no-verdad. Pues la escritura no tiene esencia o valor propio. Mima en su
tipo a la memoria, el saber, la verdad, etc. Por eso los hombres de escritura aparecen, bajo la mirada de
dios, no como sabios (sofoi), sino en realidad como pretendidos o supuestos sabios (doxoso6foi)” Jacques
Derrida, Ibidem, pp. 157-158.

129




psiquico y lo fisico, sino en el punto en que las huellas mnémicas, pero también
recuerdo-pantalla (mneme), —la distincion entre ambos excede los limites de esta
presentacion—, en tanto representacion, quedan sustituidos por la presencia: las huellas
de la marca de la escritura (tipoi), como movimiento de la verdad. El espacio de la
escritura, y el espacio como escritura, se abren en el movimiento de esa suplencia, en la
diferencia entre memoria y rememoracion (mneme e hipomnesis) como consecuencia de
la actividad de lectura, que recae sobre estas marcas. La extimidad entonces, se
encuentra ya en el trabajo de la memoria. El sintoma —a diferencia de la falla epistemo-
somatica—, podemos decir, se exterioriza, revela (se corre el velo y se da a ver) en la
relacion que queda establecida de la memoria, y en la organizacion de la actividad
mnésica misma. Derrida nos recuerda que, como, la memoria es por esencia finita —
Platon lo reconoce atribuyéndole la vida—,%?* al igual que a todo organismo vivo, le
asigna limites ya que una memoria sin limite configuraria un oximoron en la medida
que plantearia una memoria sin olvido, una memoria sin la necesidad de signos para
acordarse de lo no presente con lo que necesariamente tiene relacion, y con esto, una
presencia que aboliria a la representacion misma en cuanto tal.

Ni la memoria es infinita, ni las huellas de la marca de la escritura (tipoi) y la
escritura misma, son un suplemento de la memoria ni mimesis de la misma; no hay
duplicidad posible. Lo que se pone en juego aqui, es la relacion misma entre presencia y
representacion, ya que una memoria infinita, una memoria sin olvido, llevaria a situar la
lesion organica como reduplicacion (mimesis de la marca, mimesis de las huellas de la
marca de la escritura (tipoi) intentando producir a mneme (huellas mnémicas, pero
también recuerdo-pantalla) como presencia, pero, en este intento fallado —y no fallido—,
cayendo fuera de la vida, dejando la vida de lado. Si entendemos (leemos) aqui, el
pharmakén (pappokon) de la escritura como veneno, es en el punto en que la lesion
intenta apelar a la marca para reestablecer falladamente el cuerpo como tal, pero, lo que
esta falla produce, es una lesion sin marca, en este sentido, una de las dimensiones de lo
mimético que se produce conecta organismo-ciencia por fuera de la representacion.
(sobre esto volveremos)

Lo que se escribe es posible leerlo, y leerlo implica al sintoma y su resolucion, pero,
¢como resolver (disolver) la falla que no produce marca para que pueda ser leida?

Ahora bien, la escritura seria la posibilidad para el significante de inscribir su
diferencia y salir de la repeticion, al responder a una legalidad —(la ley es letra escrita)—,
que otorga a la letra una identidad inmutable cuya permanencia queda consolidada y
fortalecida con la proteccion, conservacion y resguardo que la legalidad provee e
instaura, de modo tal que, “podremos asi escrutarla, interrogarla, consultarla, hacerla
hablar sin alterar su identidad.”3%°

Si el pensamiento®?® [logos (Léyoc)] es un ser vivo (z6on) —como sefiala Derrida que
lo es para Isdcrates y Alcidamas—, su riqueza, vigor, ductilidad, agilidad estan limitadas
(en el sentido topologico del término) y determinadas por la estabilidad, consistencia y

324 Jacques Derrida, Ibidem, p. 163.
325 Jacques Derrida, Ibidem, p. 169.
3% Fukelman planteaba que, como no hay pensamiento anterior a las palabras, ni las palabras son
expresiones de los pensamientos, —retomando lo que Freud ensefiaba acerca de que, para que todo no sea
un puro placer o un puro displacer—, es necesario que esto se ligue con palabras, en consecuencia, de lo
cual hay pensamientos, es decir, “palabras que producen efectos, efectos que nos llevan a pensar”. Paula
M. de Gainza, Miguel J. Lares, Capitulo 1: EL JUEGO SITUA AL NINO, Escolios. El juego es una
pantalla, “Conversaciones con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Coleccién Cuerpo, Arte y Salud Serie Roja,
Buenos Aires — México, 2011, p. 26.

130




solidez de la letra. Lo escrito, en tanto que se repite y permanece idéntico a si mismo,
en las huellas de la marca de la escritura (tipoi), no se pliega a todos los sentidos, a
diferencia de quien habla, absolutamente libre en su hablar, aunque no asi en su decir.
Denotando esto una debilidad inherente en la libertad que se plantea en el hablar mismo
que la escritura como remedio pharmakén (pappoxon), —Alcidamas lo recuerda en su
tratado «sobre los que escriben discursos» y «sobre los sofistas»—, viene a curar y
remediar.®?’ Estamos en el espacio ambivalente e indeterminado del
pharmakén (eappoxon), de lo que en el logos (1éyoc) permanece en potencia: el decir
mismo que la operacion analitica producira en el acto analitico. Lacan es muy preciso
cuando sefiala que es “con esto que nosotros vamos a hacer el analisis, y entramos en el
nuevo sujeto que es el del inconsciente. Justamente en la medida en que él consienta en
no pensar, podremos, a lo mejor, saber algo un poquito mas preciso, podremos sacar
algunas consecuencias de los dichos; de los dichos, justamente, de los que no cabe
desdecirse; esa es la regla del juego [més all& del discurso corriente: la irrupcion de un
“decir”, de Otro discurso]; de donde surge un decir que no llega siempre hasta poder
ex-sistir al dicho, a causa, justamente de lo que le ocurre al dicho como consecuencia, y
ahi estd, la prueba donde algun real, en el andlisis de quienquiera, por bestia [singular,
raro...] que sea, puede alcanzarse. [cf. ElI Aturdicho: “Que se diga, queda olvidado
detras de lo que se dice en lo que se escucha”: las consecuencias del “dicho” (lo que se
escucha: el sentido univoco) enmascara el “decir’]**?8

De lo dicho hasta aca nos da a pensar que se establece una relacion (analogia) entre
la relacion logos/psyché (Adyocl woyi) y la relacion pharmakon (eopuaxdn)/cuerpo que
podemos designar como logos (1dyog), en tanto el pensamiento [logos (1dyoc)] —tal
como referimos anteriormente— implica una ligadura del placer/displacer con la palabra,
ligadura que refiere a la pérdida de goce en el decir mismo. Podemos establecer ademas,
que una consecuencia de esto es que, como el nombre de la relacion es el mismo que el
de uno de sus términos, el pharmakon (pappokon) esta comprendido en la estructura
del logos (16y0¢)3*° que se opone al temor hechizante de la muerte. “Farmakeus contra
farmakeus, fArmacon sonoro, pues, fénico mas bien, es decir, que penetra en el alma y
arrebata el fuero interno.” 3, podriamos decir, que produce una rectificacion subjetiva
de las relaciones del sujeto con lo real/realidad, que participan del mismo corte.

Por lo dicho, el pharmakon (papuoxon) es pharmakdn-logos (papuaxon-iéyog),
como operacion incide sobre el sujeto y el cuerpo a la vez.3*' Semejante operacion no

327 Jacques Derrida, lbidem, p.172.

328 «“Cest avec ¢a que nous allons faire I’analyse et que nous entrons dans le nouveau sujet qui est celui de
I’inconscient. C’est justement dans la mesure ou il veut bien ne plus penser, le bonhomme, qu’on en
saura peut-étre un petit peu plus long et qu’on tirera quelques conséquences des dits, des dits justement
dont on ne peut pas se dédire, c’est ¢a qui est la régle du jeu [au-dela du discours courant: !’irruption
d’un «direy, d’un Autre discours]. De la surgit un dire qui ne va pas toujours jusqu’a pouvoir ex-sister au
dit, a cause justement de ce qui vient au dit comme conséquence, et que c’est la 1’épreuve ou un certain
réel dans ’analyse de quiconque -si béte [singulier, odd...] soit-il- peut étre atteint.

[¢f: L étourdit: «Qu’on dise reste oublié derriére ce qui se dit dans ce qui s entend»: les conséquences du
«dity (ce qu’on entend: le sens univoque) masquent le «dire»]” Jacques Lacan, Lecon 3, 19 décembre
1972, “Séminarie 20 Encore (1972 — 1973)”, Staferla, staferla.free.fr, p. 32.

329 Jacques Derrida, lbidem, p. 175.

330 Jacques Derrida, lbidem, p. 186.

331 «Pero no se puede curar la cabeza por separado. Los buenos médicos curan «el todo» y es «curando el
todo como se aplican a curar y a cuidar la parte enferma». Luego, pretendiendo inspirarse en un médico
tracio, «uno de esos discipulos de Zalmoxis que, cuentan, saben hacer inmortales a las gentes», Sécrates
muestra que el todo del cuerpo no puede ser curado mas que en la fuente —el alma— de todos sus bienes y
males. «Ahora, el remedio del alma son ciertos conjuros (epodais tisin). Estos consisten en los hermosos

131




resultaria posible si el pharmakdn-logos (papuoaxon-iéyog), no encerrase sobre si esa
inmixion de valores contrarios, y si pharmakon (eappoxon)-logos, en general no fuese,
lo que, dandose como remedio, puede pere-vert(e)r-se en veneno, o lo que dandose
como veneno puede pere-vert(e)r-se después de administrado en su verdad de remedio.
Por esto, el pharmakon-logos (papuoxon-ioyog), al no presentar una representacion ni
escritura propia no es susceptible de representacion. EI pharmakén-logos (popuaxon-
Joyoc) es «ambivalente», por constituirse el medio en que se oponen los opuestos, el
movimiento mismo y el juego que los relacionan mutuamente: sujeto/Otro/cuerpo,
interior/exterior/extimidad, memoria/olvido/rememoracion, habla/decir/escritura).

5

El pharmakén (papuaxon) de la escritura: letra, verdad y representacion.

La rememoracién implica la escritura en tanto produce un saber supuesto que supone
al sujeto como tal.

La oposicion mneme/ lethé/ hipomnesis, memoria/olvido/rememoracion. Oposicion
sutil entre un saber como memoria, un saber no sabido como rememoracion y un saber
supuesto como olvido; ternario que hace a la repeticion. Una repeticion que inaugura
una verdad como alifsia [alétheia] que muestra y presenta al eidos (representacion); y
una repeticion de muerte y olvido, A70¢ [lethé], que revela la ausencia de
representacion y a la representacion imposible.

La hipomnesis (rememoracion), a partir de la cual se anuncia y da a pensar aqui la
escritura, que no coincide con la memoria pero que, en esta no coincidencia presenta a
la verdad en su medio-decir, que recordamos en la famosa prosopopeya: jYo, la verdad,
hablo!

“En el momento en que es llamada a comparecer ante la instancia paterna, la
escritura se halla determinada en el interior de una problematica del saber-memoria; se
halla, pues, desprovista de todos sus atributos y de todos sus poderes de
desbrozamiento.”33? Tras la muerte del padre, la inscripcion de la marca en la operacion
que produce la economia de la falta, inaugura la rememoracion conjuntamente con lo
que evoca: la relacion que se establece entre saber y verdad. En este sentido, la escritura
no podria plantearse como los logoi escritos: la escritura no es la repeticion viva del
padre asesinado sino el acto de incorporacion de una falta (el banquete totémico es la
incorporacion de la falta misma a partir del acto de asesinato; escritura e inscripcion de
la falta).

La escritura se emparenta con la caida de la imagen®* y no con la pintura, como
pretende Derrida, por eso, en ella la mimesis es imposible. Si lo mimético toma lugar, si
lo mimético se produce, es mas bien porque la escritura ahi esta diferida. En este punto
podemos pensar el porqué de la eficacia del pharmakdn-logos (papuoxon-iéyoc) en el
intento de inscripcion de esa escritura diferida a partir de una lectura que la restituya. El
pharmakadn-logos (papuoxon-léyog), escritura y letra quedan entonces enlazadas a

discursos que hacen nacer en el alma la cordura (sofrosirten). Cuando el alma posee una vez la cordura 'y
la conserva, es facil entonces dar la salud a la cabeza y al cuerpo entero» (157 a). Y se pasa entonces al
didlogo sobre la esencia de la cordura, el mejor farmacon, el remedio capital.” Jacques Derrida, Ibidem,
p.188.

332 Jacques Derrida, lbidem, p. 205.

333 Cf. Sandra Gonzalez, Omar Fernandez, Espejito, espejito..., “El juego: Espejo de la infancia. 17,
REVISTA DE TRANSMISION DE LA OPERACION ANALITICA EN NINOS Afio 1 N° 1, noviembre
/ diciembre 2012, Lecturas Clinicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar, pp. 10-13.

132




partir de una marca que se cuenta, que numera y que opera como namero. Namero, que
en una de sus dimensiones lleva al tema del ritmo, la lengua y la filiacion.

Contrariamente a lo expresado en el Cratilo, (430 e y 431 c) y a lo sostenido por
Derrida®**, no hay homologia estructural ni topoldgica entre escritura y pintura, ya
que, contrariamente a lo que Platon afirma, no s6lo no pinta al habla viva, sino que el
decir es posible solo si la inscripcion de la marca se establece a la espera de un acto
que la haga legible, de manera tal que, en ese momento, performativamente, la marca
deviene letra y, por tanto, no hay mimesis posible. La escritura no sustituye siquiera una
imagen, sino mas bien implica la caida de la misma; caida que inscribe el espacio de la
voz perdida y de la pérdida de la voz.

La fascinacion es siempre efecto de una representacion, que captura y cautiva la
forma del otro, la mirada y la voz.

Aun cuando la palabra farmacon (papuaxon) designa también el color pictorico, la
materia en que se inscribe el zografema, —a diferencia de lo que Platon escribe en el
Cratilo en su conversacion con Hermogenes, en la que Sdcrates examina la hipotesis
segin la cual los nombres imitan a la esencia de las cosas, comparando, para
distinguirlas, la imitacién musical o pictorica, por una parte, y la imitacién nominal, por
otra—, no s6lo no hay mimesis posible al estar de entrada radicalmente perdido el
mimetismo con el medio por efecto del lenguaje que conforma una comunidad
topoldgica entre pulsion y lengua, sino que mas bien, cuando la mimesis tiene lugar esta
produciendo una suerte de repeticion fallada, al menos en uno de sus aspectos, —
retomaremos esto mas adelante—, que intenta restituir la dimension del cuerpo
suspendido al tratar de inscribir una diferencia que no termina de ser leida. Por esto
mismo, en este punto, episteme-ciencia-cuerpo, quedan relacionados por fuera de la
representacion.

Derrida nos comenta que “La Republica llama también farmaca a los colores del
pintor (420 c). La magia de la escritura y de la pintura es, pues, la de un afeite que
disimula la muerte bajo la apariencia de lo vivo. El farmacon presenta y oculta a la
muerte. Da buen aspecto al cadaver, lo enmascara y pinta. Lo perfuma con su esencia,
como se dice en Esquilo. EI farmacon designa también al perfume. Perfume sin esencia,
como antes deciamos droga sin sustancia. Transforma el orden en atavio, el cosmos en
cosmética. La muerte, la mascara, el afeite, es la fiesta que subvierte el orden de la
ciudad, tal como deberia ser regulado por el dialéctico y por la ciencia del ser. Platdn,
ya lo veremos, no tardara en identificar la escritura y la fiesta. Y él juego. Cierta fiesta y
cierto juego.”®® De aqui podemos extraer la siguiente reflexion. El
pharmakon (papuaxon)-logos-escritura-letra, en  su  funciobn  cosmética  de
enmascaramiento, vela (produce olvido), de la muerte bajo la apariencia de lo vivo,
bajo el semblante de lo vivo, en el doble sentido que el genitivo le imprime. Y si el
cosmos deviene cosmética, es porque reinstala el corte entre real y realidad, corte que
conecta y los separa al mismo tiempo, enmarcando la realidad, produciendo el cuadro
y la extraccion del espejo —sobre este punto volveremos mas adelante—, de modo tal que
la mascara, el personaje, el fantasma, el semblante, sexualidad y muerte se inscriben en
el orden de la polis a partir de aquello que falta, es decir, aquello de lo cual no tenemos
experiencia posible (lo extranjero). Falta y excepcion fundan la realidad del lenguaje
donde el sujeto queda articulado por un significante ante y para otro significante.

334 Cf. Jacques Derrida, Ibidem, pp. 206-208.
335 Jacques Derrida, lbidem, p. 215.
133




6
El pharmakon (papuarxon) de la escritura: La herencia, el padre, el hijo
perdido.

A diferencia de Platon, para quien el escrito, en tanto que discurso escrito (logos
guegrdmmenos), constituia un simulacro, la escritura como inscripcién de la marca,
implica una operacién sobre el lenguaje y con el lenguaje donde la imposibilidad que él
mismo plantea a propdsito de lo que el lenguaje carece para dar cuenta de la falta en el
lenguaje, necesariamente ésta tiene que quedar redoblada por la prohibicién; en este
sentido, es que podemos decir que el logos (1dyog) surge, se inaugura y produce a
partir del padre muerto, quedando articulados y anudados en esta operacion, lenguaje
(logos, 16yo¢) y ley (nomos, vouog).

Derrida da a entender que la escritura es el hijo miserable, un hijo perdido y un
huérfano del logos (16yo¢), del habla, del discurso. “El huérfano es siempre en el texto
de Platdén —y en otros lugares—, el modelo del perseguido. Insistiamos para empezar en
la afinidad de la escritura y del mito, en su oposicién comun al logos. La orfandad es
quiza otro rasgo de parentesco. El logos tiene un padre; el padre del mito resulta casi
siempre inhallable: de donde la necesidad de la asistencia (boeceia) de que habla el
Fedro respecto de la escritura como huérfano.”®* La “muerte del padre abre el reino de
la violencia [...] —[y es de eso de lo que se trata desde el origen]—, contra el padre, el
hijo —o la escritura parricida— no puede dejar de exponerse. Todo eso se hace para que el
padre muerto, [...], no esté ya mas alli.”*¥" Sin embargo, el tema no es que no esté mas
alli, sino que el estar-alli, el ya alli, si fuera el de un habla paterna, la voz del padre, es
el mito del origen. No hay voz previa a la pérdida, ni habla previa a la escritura, y por
esto mismo, la escritura no puede situarse en el lugar de excepcién, en el lugar del
fuera-de-la-ley, al quedar anudados y articulados el habla y la ley, logos (1éyoc) y
nomos (vouog).

¢Qué es el padre? El padre es —dice Derrida—, la escritura, el huérfano “no responde a
esa pregunta, (se) escribe; y ¢qué (se) escribe?, que él, el padre no est, es decir, no esta
presente.”3%® Es decir, esta ausente sobre el fondo de una presencia y presente sobre el
fondo de una ausencia. Se escribe cuando esa voz queda perdida. Por eso, cuando “ya
no es un habla descolgada del padre, suspende la pregunta ¢qué es?, que es siempre
tautolégicamente la pregunta «;qué es el padre?» y la respuesta «el padre es lo que es».
Entonces se produce una avanzada que ya no se deja pensar en la oposicién corriente
del padre y del hijo, del habla y de la escritura.””®*®

Si Platon escribe a partir de la muerte de Socrates, toda la escritura platénica —y no
lo que quiere decir, o su contenido— escribe, la reparacién del padre contra la grafé
(ypopn) que decidié su muerte (el nomos vouog), la ley es, pues, leida a partir de la
muerte de Socrates, en la situacion de la escritura acusada en el Fedro. Leemos
entonces, que se inscriben dos escenas en el nacimiento de la escritura: La muerte del
Urvater y la orfandad del hijo conjuntamente con la escritura y el nacimiento del
habla. Discurso escrito y ley, logos (1oyog) y nomos (vouog) quedan anudados. El hijo
huérfano, no queda conocido por la voz perdida del padre muerto, lo que la escritura
inscribe es la falta misma tras el padre muerto y la voz perdida. En el famoso didlogo

33 Jacques Derrida, Ibidem, nota 64, p. 221.
337 Jacques Derrida, lbidem, pp. 221-222.
338 Jacques Derrida, lbidem, p. 222.

339 Jacques Derrida, lbidem, p. 222.

134




paradigmatico entre Socrates y Fedro,* en el que Sdcrates presenta a la escritura como

un falso-hermano, en tanto se constituye como imagen o simulacro del discurso hablado
(100704 A0y0V), €l es llevado por primera vez “a considerar al hermano de ese
hermano, al legitimo, como otra especie de escritura: no sélo como un discurso sabio,
vivo y animado, sino como una inscripcion de la verdad en el alma. Sin duda se tiene
normalmente la impresion de estar aqui ante una «metéfora». Platon —;por qué no, y
qué importancia tiene?— lo creia quiza también en el momento en que tenia lugar,
comenzaba incluso, sin duda, la historia de una «metafora» (inscripcion, impresion,
marca, etc., en la cera del cerebro o del alma) de la que la filosofia no podra ya
prescindir, por poco critico que sea su tratamiento. Pero no es menos notable ahora que
el habla supuestamente viva sea de pronto descrita por una «metafora» tomada del
orden mismo de lo que se quiere excluir, del orden de su simulacro. Préstamo hecho
necesario por lo que liga estructuralmente a lo inteligible con su repeticion en la copia, y
el lenguaje que describe a la dialéctica no puede dejar de apelar a ello.”*** Hasta aqui
vemos que “el habla”, el logos (1éyoc) (como pensamiento, como habla y como
discurso), no es primero respecto de la escritura®*? sino metafora de una imagen de un
simulacro, donde se inscribe la verdad como ficcion. Es, por tanto, en el juego mismo
de inscripcion y decir, donde se juega la division del sujeto.

La analogia: relacion escritura-simulacro (en este otro sentido) con lo que representa
—la escritura de la verdad en la constitucion del sujeto como falta en ser,y de la
inscripcion de la episteme (éziotijun) como verdad; esa relacion es analoga a la relacion
de la simiente generatriz: Falo-escritura, inscripcion de la falta en la constitucion del
sujeto.

Escritura-simiente-agricultura plantean el mismo espacio —parafraseando a Derrida—
que el de la operacion de injertar (grabar); del cuchillo para injertar y del estilete para
grabar la tablilla de cera. En francés el injertador es también funcionario publico que
redacta una minuta de proceso. Quedan aqui anudadas y articulados cuerpo, sujeto y
deseo. En el anudamiento entre escritura, habla, grafé (ypags) y logos (1éyoc), se marca
e inscribe la unidad de logos (1dyoc) y nomos (véuoc): La muerte del padre hace posible
que se escriba. Que se escriba va a implicar que en el momento en que el sujeto queda
inscripto, como lo que un significante representa para y ante otro significante —
recordando el viejo axioma lacaniano—, mantiene ese movimiento en el interior de una
problemética de la verdad [alétheia (al/70e1)], de la verdad misma que la escritura
inscribe al escribir al sujeto. El limite que traza la inscripcion de la huella es la distancia
misma que se establece entre presencia y representacion, dando lugar a la palabra, la
imagen, el cuerpo y la extraccion del espejo.

Derrida nos recuerda que en el Timeo, “no sélo todo el juego matematico de las
proporcionalidades remite a un logos que puede prescindir de la voz, el célculo de Dios

340 «gocrates: ¢Y hien? ¢Consideramos otro discurso, hermano de éste, pero legitimo, y vemos de qué
manera nace, y como se desarrolla mucho mejor que éste y con mas fuerza?
Fedro: ¢Cudl es, y como dices que nace?
Sécrates: El que se escribe, junto con la ciencia, en el alma del que aprende, capaz de defenderse a si
mismo y que sabe a quién debe hablar y ante quién callar.
Fedro: Te refieres al discurso del que sabe, vivo y animado, del cual el escrito podria llamarse,
justamente, una Imagen.
Socrates: Si, exactamente. [...]”, Platén, Fedro, (276 a), edicién bilingue, la introduccidn, traduccion,
notas y comentario, Armando Poratti, 2010, Ediciones Akal, S. A., Madrid- Espafia, 20 10 p. 211.
341 Jacques Derrida, lbidem, p. 226.
342 Cf. Punto 2 Presencia y Representacion. Cuerpo y Nombre, Séptima conferencia del presente
Seminario, segundo pérrafo, p.188

135




(loguismos ceu) (34, a), que puede expresarse en el silencio de las cifras, sino que,
ademads, la introduccion del otro y de la mezcla (35 a), la problemética de la causa
errante y del lugar —tercer género irreductible—, la dualidad de los paradigmas (49 a),
toda eso «obliga» (49 a) a definir como huella al origen del mundo, es decir, a la
inscripcion de las formas, de los esquemas, en la matriz, en el receptaculo. En una
matriz o en un receptaculo que no estan en ninguna parte y no resultan jaméas ofrecidos
en forma de la presencia o en presencia de la forma, suponiendo una y otra ya
inscripcion en la madre.”3*3 [...] “La inscripcion es, pues, la produccion del hijo, al
mismo tiempo que la constitucién de una estructuralidad. [...] La estructura es leida
como una escritura en la instancia en que la intuicion de la presencia, sensible o
inteligible, viene a faltar.”*** Vemos en este antecedente que Platon intuye y conjetura
con acierto, la relacion primerisima entre ritmo, nimero, la voz perdida, la constitucion
de una protoimagen del cuerpo y la extraccion del espejo como la constitucion de un
cuerpo con volumen y del espacio tridimensional. Elementos que refieren al origen y
mas precisamente a la inscripcién de una falta en el origen, mas precisamente a la
inscripcion del sujeto como falta en el origen, que en Derrida aparece como matriz o
receptaculo y la inscripcion en la madre que remite a la inscripcion en la lengua
materna, al pasaje del laleo universal al laleo en la lengua materna especifica. En este
sentido, podemos decir y acordar que la estructura es leida como una escritura en la
instancia en que la presencia, viene a faltar, es decir, en la instancia en que la presencia
se resta de la imagen como falta, dejandonos del lado de aca del espejo.34®

Para concluir por hoy. “La entrada en escena del farmacon, la evoluciéon de los
poderes magicos, la comparacién con la pintura, la violencia y la perversion politico-
familiar, la alusion a los afeites, a la mascara, a los simulacros, todo eso no podia dejar
de introducir al juego y a la fiesta, que no tienen lugar nunca sin algin apremio o
despliegue de esperma.”®* Vemos en este antecedente del pasaje del mito a la historia,
y del mito a la estructura, una primera relacion del pharmakds (poppoxoc) en el rito de
purificacion, con la articulacion entre una representaciéon y un saber supuesto; y al
mismo tiempo su doble vertiente de remedio y veneno, la relacion entre cuerpo y psique,
escritura y verdad, logos y escritura, memoria (Mneme) y rememoracion (hipomnesis),
donde tanto escritura como rememoracion cumplen la funcién del pharmakon-logos
(papuoxon-ioyog). Esta relacion con la representacion implica al saber, al cuerpo, al
dolor, a la vida y a la muerte, y en esto al J(A), y por ende a la castracion.

Entonces, si pensaramos en qué consiste la operacién misma del pharmakon-logos
(papuaxon-1oyog), podemos establecer una relacion directa con la funcion del dolor y la
constitucion y destitucion del sujeto.

La operacion pharmakon-logos (papuaxon-ioyog) intenta responder-interpretar lo
que la falla epistemo-somatica procura borrar: la demanda de cuerpo que intenta
presencia. Por esto, podemos pensar que la refraccion a la medicacion en la falla
epistemo-somatica se procura un llamado a la lectura de una inscripcion, de una
escritura que permita restituir la inscripciéon del sujeto en inmixion de Otredad, al
cuerpo como agujero y al Otro como cuerpo.

343 Jacques Derrida, 9. El juego: Del farmacon a la letra y del cegamiento al suplemento, La farmacia de
Platon, “La diseminacion”, Editorial Fundamentos, espiral/ensayo, séptima edicion, Espafia, 1997, p. 243.
344 Jacques Derrida, lbidem, pp. 246-247.

345 Cf. Omar Fernandez, Tercera Conferencia, Cuarta Conferencia y Quinta Conferencia, “Seminario
Lecturas clinicas de la operacion analitica en la infancia”, Lecturas Clinicas,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires 2020, pp. 41-102.

346 Jacques Derrida, lbidem, p. 227.

136




Seminario
Lectura clinica de la operacion analitica
La falla epistemo-somatica: Migajas

QUINTA CONFERENCIA

Presentacion clinica.

En primer lugar, es necesario ver como podemos plantearnos aquello que Lacan
Ilam¢ falla epistemo-somatica en los Ilamados trastornos psicosomaticos en general.
Fukelman decia que “de minimo lo que podemos decir de los llamados psicosomaticos
es que estan dedicados —lo voy a decir con cuidado—, a la medicina. Quiero decir que, Si
nosotros atendemos un chico, o un adulto que tiene lo que él, o nosotros, o todos
pensamos como trastornos psicosomaticos, nosotros vamos necesariamente a pensar qué
relacion hay ahi con la medicina.

Después pensaremos: ¢Es con la medicina o es con los médicos? Si es con la
medicina nos vamos a encontrar con una situacion mas complicada, porque la
idealizacidn es tan grande que borra muchas imagenes. Si es con los médicos o con tal
médico o con tal otro ya restablecemos alli relaciones imaginarias. Ustedes saben que
con relacion a las llamadas psicosomaticas y a lo imaginario ha habido y seguira
habiendo muchos trabajos.

Con relacion a la nifiez, tendremos que incluir, qué lugar ocupa el médico, para los
padres y para el nifio en cuestion. Si este camino lo podemos ir haciendo, puede ser que
elementos que estaban en la psicosomatica comienzan a circular de otros modos, con
otros personajes, con otra mirada, con otra relacion con la mirada.”3’

Luego de esta reflexion precisa que nos deja Fukelman, me gustaria charlar con
ustedes el recorrido de tres sesiones de una paciente que atiendo desde hace
practicamente una década, y a raiz de la ruptura de una relacion amorosa —que ya venia
dificultada— que tiene con su pareja en octubre del afio pasado, desarrolla una suerte de
erupcion en el cuerpo que se le generaliza y le impide el contacto fisico; la limita en el
contacto fisico, el estar afuera de la casa, el tomar sol, el tefiirse el cabello, y el poder
ingerir determinados alimentos que le gustan. Podemos decir que se encuentra
interferida respecto del deseo, el gusto y la imagen corporal. Ella ubica esta lesion en el
cuerpo gue esta con relacién a esta ruptura en la relacion y la falta del contacto, y lo que
se plantea ella con relacion al contacto.

La relacion que habia establecido con esta pareja, era una relacion donde ella no sélo
quedaba en segundo lugar, sino también que se proyectaba, en términos de la otra. No
habia un lugar para la relacion, salvo en lo que se refiere a la actividad de bailar tango, —
uno de los lugares de encuentro posible—, y cuando cogian, lo hacian en la casa de ella,
porque en la casa de él era imposible. El vivia con su mujer de la cual él dice que esta
separado: una relacion con poco contacto. Podemos pensar entonces que una relacion

347 Jorge Fukelman, Jorge Fukelman, Diagnéstico e inicio de tratamiento IllI, Notas de Lectura”,
www. lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, p. 70, (Material de circulacion interna).

137




con poco contacto, es también, la modalidad de relacion que esta paciente mantiene con
esta pareja.

Sin embargo, esta relacion que llevaba ya cuatro afios de duracion con esta
modalidad, no le hacia problema a ella, hasta que los espacios de salida con él, se van
restringiendo cada vez mas. Pasan de verse de tres veces por semana, a dos, y luego se
reduce a una; se va perdiendo el contacto hasta quedar muy dificultada la posibilidad
del encuentro.

A ella la estoy viendo desde hace ya varios afios con una frecuencia quincenal.

Tres sesiones atras, en esa sesion —que actualmente es por videollamada (afio 2020)—,
aparece con la cara hinchada, diciéndome que tiene un herpes zdster en el ojo, que le
abarca el parpado del ojo derecho y parte de la cara. Consulta a un dermatdlogo, —esto
se relaciona con lo que comentaba reuniones atras respecto del personaje del médico del
que hablaba Lacan en Psicoandlisis y Medicina. El lugar del Psicoanalisis en la
Medicina—; ella ya habia consultado a varios dermat6logos por el tema de la erupcion en
piel, pero a raiz, de este herpes que le aparecié de manera subita, consulta a un
dermatdlogo, quien al final de esa consulta le dice que él es ateo, agnostico, pero, que
cada uno debe cargar con su propia cruz, mi propia cruz es, por ejemplo, la acidez
estomacal —dice él—; y ahi, con ese comentario, la crucificé del todo.

Ella habia salido con mucha bronca de esta consulta, sin haber podido decirle algo;
se habia quedado enmudecida, acerca de esto, se recalienta, literalmente, estaba en
Ilamas. Ademéas del brote de la erupcién que le diagnostica el médico como
psicosomatica, aparece el herpes zoster, aparece también el tema del ardor y la
imposibilidad de tomar sol. Paralelamente a esto, ella participa en un grupo de
WhatsApp, integrado por las antiguas compafieras del profesorado, y surgen dos temas;
el primero, referido al tema de la piel, porque la ven bastante mal al presentarse ella con
la cara hinchada y brotada, y el segundo, referido a su relacion con el Negro (su
expareja), donde lo que ahi se plantea, es que se cortd la relacion con el Negro (no
tuvieron mas contacto).

Las amigas le dan varios consejos. Cuanto mas consejo recibe, mas bronca acumula,
mas caliente estd, y la llamada se transforma en una especie de calentura, una llama,
literalmente, esta que arde.

En esta Ilamada se encuentra (la llama, la amada, la ya amada) motivo que redobla la
calentura y remite a la ausencia de Ilamada por parte del Negro en este periodo de
cuarentena y, cuando en esa semana, él le deja un mensaje, ella se calienta mas con esto
porque —segun refiere— ella no iba a responder a este mensaje.

En el significante Ilamada, esta la llama, la amada y la ya amada en juego. En ese
momento -y la intervencion que se produce es acerca de como ella piensa la cuestion
del amor y la relacién con el Negro—, se desarrolla este tema en torno a una oposicion
que ella establece entre el amor absoluto, y el amor como diferente al amor absoluto.
La sesion gira circundando lo que se le presenta como aquello que es importante para
ella. Cuando la sesidn gira en torno a distintos temas acerca de lo que es importante para
ella, se lee en lo que se escucha ahi, es: lo que importa. Obviamente, lo importante no es
que ella diga la palabra importante, sino como la sesién da vueltas alrededor de
determinados temas que son importantes y que son importantes para ella; en esto se deja
leer: lo que importa. Intervengo con relacién a este significante que es importar, y que
ella queda como importada, como si hablaramos de una mercancia o, de un producto
importado, pero también, lo que le importa a ella, y lo que le importa a ella con
relacion al amor.

138




Con relacion al amor ella queda siendo importada desde el exterior, un amor de
contrabando, etc. Este importada desde el exterior, va a tomar su relevancia en funcion
de una caracteristica que aparece en la conformacion del sintoma (quedar afuera de lo
que quiere o, de lo que es importante para ella), en el cual se manifiesta el hecho de que
durante mucho tiempo tuvo la particularidad de que ella no podia estar mucho tiempo
dentro de la casa, de su casa, y en este sentido, hacia todo lo posible para estar la mayor
parte del tiempo fuera de la casa, estar afuera, y no poder entrar.

Con respecto a la particularidad de la casa, —en realidad es un departamento—, ella
vive en el departamento de la madre, porque le habia canjeado a la madre, su
departamento por el de ella, con lo cual no puede sentir la casa como casa propia como
su hogar, aqui también queda afuera. Este intercambio lo habia realizado décadas atras.
A su vez, ella se ubica —sefialo esto para ubicar algo del personaje que la tomay la liga
al sintoma—, como alguien totalmente independiente, es decir, que, si se ubica como
alguien totalmente independiente, no necesita nada de nadie, no puede pedir nada, con
el riesgo de quedar fuera de todo lo que importa, con el consecuente matiz masoquista
que esto conlleva y la bronca/odio que recae sobre ella misma bajo la forma de
calentura extrema. Entonces, aparece acad el significante, introducido por esta
construccion con relaciéon a lo que se lee en lo que se escucha: lo importante, lo que
importa, lo importado, que se exhibe, se encuentra en suspenso y en conflicto en el
movimiento que se produce en la sesion, es decir, que lo que se lee en lo que se escucha,
esta en potencia. Esto que esta en potencia, ubica la relacion con el amor, y alrededor
de esto, se le arman dos preguntas: ¢coémo sé lo que quiero?, y ¢como sé que lo que
quiero lo quiero? Entonces ubico que son preguntas centrales con relacion a lo que se
vino hablando en esa sesion, y hay ahi, una particularidad que venia teniendo hacia ya
unos meses, y es que frente a lo que aparece como importante en la sesion respecto de lo
que se dice, lo anota, lo escribe, pero con la particularidad de que eso que ella escribe y
anota, a la sesion siguiente desaparece. No sélo desaparece en el olvido, sino que
literalmente el papel en el que escribe eso que resulta importante para ella, desaparece, 0
lo tira a la basura, o lo pierde; no puede volver a aparecer, desaparece el papel, deja de
tener contacto con eso que se escribe, y es ahi donde se formulan (aparecen) estas dos
preguntas en la sesion: ¢como sé lo que quiero?, y ¢coémo sé que lo que quiero lo
quiero? Hay una tercera pregunta que formula: ¢qué pasaria si lo que escribo lo
pierdo?, le digo, si lo que escribe lo pierde, en la proxima sesion le preguntaria algo asi
como: ¢por qué cree que perdié lo que es importante para usted? Ahi termina esta
sesion.

Al finalizar esta sesion, la cara estaba completamente deshinchada. Eso fue para mi
sorprendente y bastante impactante respecto de la transformacion de su imagen.

En la siguiente sesion, quince dias después, dice que sigue con el brote en el cuerpo,
pero sin herpes; fue una semana de rebrote —dice ella—. Sefiala que el Negro la habia
Ilamado, que ella no lo atendid, y que se habia quedado con mucha bronca. Ahi, insiste
la llamada, la amada, la ya amada, la cosa esta que arde con el Negro, y ella se plantea
el tema de su sexualidad con relacion a tipos casados.

En su momento cuando ella tenia veintipico de afios estuvo a punto de casarse,
habian comprado los muebles, y a Gltimo momento ella rompe la relacion. A partir de
ahi, las relaciones que ella entabla con distintos hombres, tienen este rasgo en comun:
estan casados; y cuando habla de su deseo con respecto a la eleccion de los distintos
hombres, ella dice que privilegia la calidad por sobre la cantidad, yo le digo: jBueno, se
queda con migajas! Ahi, en migajas, —otro significante que aparece introducido desde la
interpretacion—, se localiza el tema de la amistad en términos de amigas y la diferencia

139




entre lo que es el objeto del ideal y el objeto de deseo; en migajas aparece
principalmente el poco contacto, en lo poco que recibe de y en las relaciones que
establece con los hombres.

Mientras la escucho y se ubica esta interpretacion, me quedo pensando en las tres
preguntas con las cuales finaliza la sesion anterior (de ahi surge esta interpretacion), que
no las trae ni aparecen, sino por una via de rodeo a través del tema del amor, y lo que
ella plantea con relacion al amor como todo o0 nada, en el sentido de que si ella no tiene
todo se queda con nada. Ahora bien, en esta falsa oposicion, que se le plantea como
todo o nada, la ubicacion en la que queda respecto del ideal es la de recibir migajas.
Cuando la interpretacion de migajas se localiza, ella se pregunta: ;,como es que quedo
ahi cuando no tengo todo o poco? Con relacién a esta pregunta que va de todo o nada a
todo o poco (migajas), siento que ella esta esquivando la pregunta que se plantean a
través de estas digresiones, entonces le pregunto si ella de chica jugaba a la quemada.
Con un orgullo y satisfaccion manifiestas no sélo asiente que jugaba a la quemada, sino
gue, ademas —agrega con entusiasmo—, era delegada.

Comienza a aparecer un recorrido detallado en torno a como jugaba ahi y la
articulacion entre la ca(l)idad y la ca(r)idad. Ahi hay un cambio de letra, que lleva al
tema del amor, pero es un cambio de letra que produce y determina a la interpretacion
que se introduce cuando ella dice que prefiere en las relaciones la ca(l)idad a la
ca(nt)idad; eso que ella llama ca(l)idad es en verdad, ca(r)idad porque recibe migajas.

En el deslizamiento del significante ca(r)idad, aparece el tema de aquello donde
aparece la lastima, lo que la lastima, la lastimadura y la relacion con el Negro, de la cual
ella recibe migajas.

En esto de “el juego de la infancia” respecto de la delegada y como esquivaba
rebién, ubico y le sefialo: jqué habilidad que para esquivar las preguntas y cambiar de
temal!, entonces le marco que es como si tuviera una papa caliente en las manos.

Este papa caliente que lleva al tema del padre. Hago un paréntesis.

En la historia familiar cuando ella era chica los padres se separan, y el padre se va
con su pareja homosexual con la que engafiaba a la madre de la paciente. Cuando esta
paciente nace, quien la inscribe en el Registro Civil es el padre, pero, con un nombre
distinto del que la madre le pone. Ella figura en el D.N.I., con el nombre con el que el
padre la inscribié que es el nombre de pila con el que la llaman todas las personas que
son importantes para ella, menos la madre que la sigue Ilamando con el nombre que ella
le puso, que es el nombre que no tiene, con lo cual no queda reconocida por la madre
con su nombre propio, con el nombre de pila con el que el padre la registro.

El tema de la caridad aparece en la vertiente superyoica en términos de que este
intercambio de viviendas que hace con la madre, ella le da a la madre, el departamento
que tiene una comodidad mayor que el que dispone ella con su propio departamento, y
ella queda en esa posicion de recibir migajas activamente buscada. Un hecho
importante respecto de este departamento en el cual ella habita, el que era de la madre,
es que tiene un cuarto donde estaba lleno de porquerias, lleno de cosas que ella tenia
que desechar; ella no queria (se rehusaba) a entrar a ese cuarto hasta que en un
movimiento del andlisis el afio pasado, logra vaciar ese cuarto, acondiciona ese cuarto,
toma ese cuarto como espacio propio y las sesiones —actualmente virtuales—, transcurren
para ella, en ese cuarto. Cuando ocurre el tema de la pandemia, no s6lo esta a gusto en
su casa, sino que empieza a disfrutar de estar adentro; sefialo esto como el contexto
anterior en el que se enmarcan estas sesiones. Cierro paréntesis.

Lo que me parece importante en este sentido, es como ella se habilita y queda
habilitada en este cuarto que ademas toma el lugar donde se desarrollan las sesiones

140




virtuales. Entonces, esta sesion donde aparece el tema de la ca(l)idad/ca(r)idad, y donde
toda la sesion gira en torno al trabajo de este significante (en el doble sentido del
genitivo), termina con una intervencion que se ubica: la calidad bien entendida empieza
por casa, Y ahi finaliza esta sesion.

Lo que me interesaba situar respecto de esto, era el tema del personaje, de la papa
caliente, esta papa caliente —que en un aspecto remite al padre—, con relacion a la
caridad y el recibir migajas, y la sexualidad (la madre queda caliente). El sintoma que
aparece en un sentido mas manifiesto, a lo largo de todos estos afios hasta que empieza
a revertir el afio pasado al punto tal que cuando aparece el tema de la cuarentena pude
disfrutar de estar en casa, y por eso, esta intervencion cierra la sesion a partir del cambio
de letra ca(r)idad/ca(l)idad. El sintoma de estar afuera (en sus multiples sentidos), pero,
en particular el no poder estar en casa, se plantea al revés, en otro plano, donde el
exterior se le transforma en la imposibilidad de salir de la casa (con todo lo que este
simbolo de la casa implica), estar siempre metida adentro; por esto mismo, para poder
entrar, es condicidn necesaria y previa, haber podido salir.

Hay un recuerdo infantil, que en su momento se trabajd, afios atras, donde frente al
malestar familiar que sentia ella al estar en su casa familiar, cuando salia e iba a la casa
de las amigas, estaba muy contenta y tenia la fantasia de que ella era parte de esa
familia, como si estuviera adoptada por esta familia, el tema es que después tenia que
volver, es decir, no podia nunca terminar de salir, por esto mismo, de grande, no puede
estar dentro de su casa, no lo soporta. Podriamos decir, que, ahi donde en la infancia,
ella estaba en otra casa con cierta felicidad, pospubertad, aparece el tema de la boda
suspendida, y que no se casa, respecto del amor recibe migajas, el afuera de casa, que
toma la forma sintomatica de la dificultad de salir de donde esta, es decir, de no poder
cambiar facilmente de posicion (se encierra en sus pensamientos). Tema de los
pensamientos, que plantean un exceso de pensamientos, un exceso en el pensar, y no
poder decir, (todo queda adentro), y el exceso del pensar la lleva a esquivar los puntos
centrales, y la ensordecen, y este valor de esquivar tiene un valor de repeticion. ;Qué se
repite ahi? Se repite el hecho de lo que queda adentro, lo que no puede salir. Fantasia
transferencial del hijo nonato.

Ultima sesion de esta semana. Lo primero que dice en esta sesion, es que ella prefiere
ir de atrds para adelante. En la semana consulta a un nuevo dermat6logo, cuyo
consultorio se encuentra en el mismo edificio donde ella vive. Dice esto, —generalmente
en las sesiones se prepara un té, toma un té—, cuando ella dice esto, se le cae el té
encima, y sobre el teclado de la computadora, entonces dice: “jMenos mal que no estaba
caliente porque si no, me hubiera quemado la pierna!”, eso queda ahi; un acto fallido.
Dice entonces, que ella se habia vuelto a brotar y es ahi donde ella consulta a este nuevo
dermatdlogo que le habian recomendado, que se encuentra en el mismo edificio donde
ella vive, y comenta que le da una medicacion que ella refiere que tiene un ansiolitico
que justamente se llama panaler. EI nombre del medicamento toca via significante el
trabajo de la red significante que se venia realizando en las sesiones (migajas, calidad,
caridad, calidez, quemadura, que-madura, etc.); el dermatdlogo estd en el mismo
edificio, esta adentro, el medicamento tiene efectos ansioliticos (baja la calentura), y
contiene en el nombre, el pan, que remite a la red significante que viene trabajandose en
las sesiones anteriores.3*® Esta crema dérmica tiene una particularidad, —que ella lee en

348 Hay que recordar aqui lo trabajado anteriormente en la cuarta conferencia del presente seminario
respecto del pharmakdn-logos (papuaxdn-idyog), en los puntos 4 y 5, pp. 123-133.

141




el prospecto, cosa que habitualmente no suele hacer—, y es la siguiente: esta indicada
para bajar la ansiedad en adultos (aquellos que-maduran). De hecho, a diferencia de los
medicamentos anteriores, funciond, desaparecié la erupcion de la piel, pudo dormir
bien, entra en un suefio profundo. En esta sesion, a partir de este acto fallido en el que se
le cae el té caliente, pero que, a pesar de esto, ella no se quema, cambia de lugar, y va a
la cocina de la casa, le pregunto acerca de lo que escribe y qué pasa que pierde los
papeles que escribe. Ella dice que, en realidad, tira todos los papeles, y que se puso a
pensar jbasta de escribir papeles!, jvoy a tirar los papeles!, pero, lo dice con una alegria
inusitada, y finalmente me dice, que después de muchos afios, -mas de una década-,
pudo tirar todos los recibos, recibos que tenian que ver con todos los recibos de sueldo.
En lo que dice, se lee en el significante todos los recibos de sueldo, que puede tirar,
todos los recibos de sueldo, en los que queda soldada respecto de lo que recibe, cosa
que ademas fue un logro. Pudo tirar todos los recibos, y dice, me amo por esto. Hago
una intervencion acerca de los papeles, el cambio de papel..., ella dice, jno, a mi edad,
cambiar los papeles...!, eso, queda un poco ahi. Y me dice que el otro dia ella se habia
acordado del cambio de letra —refiriéndose al tema de la ca(l)idad/ca(r)idad—, y que el
martes de la semana anterior, por primera vez, pudo prestar atencion que tuvo miedo en
su vida. Nunca en su vida habia tenido miedo, y por primera vez, habia tenido miedo
acerca de tres temas que le aparecieron en el pensamiento que le impacté en el cuerpo
de manera sorprendente, en el sentido de que la sorprendié y que sinti6 el miedo en el
cuerpo.

Los tres temas a los que este miedo refiere son los siguientes, el primero era,
quedarse con este problema de piel para toda su vida, el segundo es acerca de la finitud
de su madre —aclara—, es una persona mayor y puede morir (no porque esté mal de salud
sino por la edad avanzada, mas de noventa afios), y en el tercero, sitla que tuvo miedo
con relacion a lo que habia perdido con el Negro en esta relacion de més de cuatro afios.
Y ahi, se plantea algo de la ilusion, y lo que ella expresa es que se da cuenta que puso
ilusiones personales ahi donde él no ponia nada. Entonces, la relacion en términos de
las migajas que recibia, estaban ubicadas en términos de la ilusion que ella ponia donde
el otro no ponia nada, segun su planteo; ahi migajas, aparece en términos del ideal.

Se pregunta por qué ella no podia atender al Negro por teléfono, —porque en esta
época el Negro le deja una serie de mensajes a los cuales ella no responde, no quiere
responder—, dice que no quiere responderle porque lo tiene superado hasta que aparece
este tema del miedo, y entonces dice, “jbueno, tan superado no estaba!”, y es ahi donde
se pregunta, por qué no podia atenderlo por teléfono. Ella, reflexionando acerca de esto,
se da cuenta que ella era la que todo lo puede, que siempre todo esta bien, que puede
con todo, que sigue adelante; pero cuando les cuenta a las amigas que finalmente
decidio cortar con el Negro, cortar la relacion, —que diferencia del hecho de poder
responder al Illamado en tanto y en cuanto, hay algo todavia que quiere decirle y que
necesita decirle, pero no puede—. Sitla que para ella la relacion —aunque se acabe la
cuarentena—, no puede seguir en los mismos términos, y si él le propusiera continuar en
los mismos términos, para ella ya no habria posibilidad alguna de continuar con la
relacién. Ahi, habria un corte. Finalmente, comenta que le responde a uno de los
Ilamados, y le dice al Negro —refiriéndose a ella—, que hierba mala nunca muere. Sefiala
que le hizo bien compartir todo esto con las amigas (finalmente empieza a salir lo que
tiene adentro y salir de adentro), y comenta —refiriéndose al acto fallido del inicio de la
sesion, sobre el cual hasta el momento yo no habia intervenido de manera directa—, que
se le habia caido la leche, y en eso leo en lo que dice, un cambio de letra en el
significante ca(y)d/ca(ll)6. Entonces le digo, con relacion al Negro, que cuando uno se

142




guema con leche cuando ve la vaca llora, se caga de risa y vuelve sobre el tema del
temor, y ahi le pregunto como la Ilama la madre en la actualidad. Entonces me responde
que, a esta altura, no le va a decir a la madre que la llame por su nombre, yo le digo que
el tema no es que la madre la llame o no por su nombre, sino que ella pueda Ilamar a
las cosas por su nombre, que no llame h por b. El tema de Ilamar las cosas por su
nombre me lleva a mi a introducir el tema de este recuerdo infantil respecto de la casa,
en el relato del recuerdo que habia traido a sesidn acerca de cuando iba a la casa de la
amiga y encontrada a la familia en la que se sentia feliz, y ubicar algo, nuevamente de la
calidad respecto de la calidad de vida y el tema de la salida. Esa parte de la sesion gira
en torno a eso, y empiezan a ubicarse una serie de cuestiones que tiene que ver con la
ilusion y las distintas ilusiones que ella tiene. Finalmente, se encuentra ahi con un
pensamiento en ella que la sorprende y dice que la ilusion incoherente de la familia fue
puesta por ella en el Negro. Trabajamos ese tema de la ilusion incoherente de la
familia, puesta por ella en el Negro, en el doble sentido de como se puede leer este fue
puesto por ella (ella referida a ella misma y ella referida a la familia). Entonces se
trabaja qué es lo que la deja atrapada, sin salida, recibiendo migajas y en la posicion de
caridad y carente, que retorna luego en la calentura, es decir, la deja reca(li)ente/
reca(r)ente. Finalmente, se ubica, al final de la sesion, que, al plantear la ca(l)idad de su
ilusion, ahora puede abrir la puerta para poder salir y entonces transformar esa alergia
en alegria, ahi termina la sesion.

Comentarios y Reflexiones.

Dicho esto, me gustaria hacer una reflexién y situar una pregunta respecto de lo que
plantea la falla epistemo-somatica.

Reflexién. Cuando la paciente se sorprende por la aparicion del miedo por primera
vez en su vida, nos lleva a pensar acerca de la relacion que se produce entre una
representacion que adquiere la dimensidn de presencia, lo ilimitado y el objeto fobico.

Si bien en este caso no se trata de una fobia, la aparicion del temor nos lleva
necesariamente a establecer una articulacion entre la representacion que adquiere la
dimension de presencia, el temor y lo ilimitado.

En nuestra segunda reunién habia situado la importancia de la dimension del marco
cuando trabajamos acerca de la diferencia entre presencia y representacion y una
representacion que adquiere la dimension de la presencia respecto de lo que podemos
ubicar como falla epistemo-somatica. Si volvemos a ese punto y dando una vuelta mas
al respecto, vemos Lacan argumenta en la clase en la clase 18, del 18 de mayo de 1966,
en el Seminario 13, El objeto del Psicoanalisis (1965-1966) que, lo que la experiencia
analitica nos aporta esta centrado sobre el fendbmeno de la pantalla en la medida en que
la pantalla no sélo oculta lo real, sino que, al mismo tiempo, lo indica. Ante esta
afirmacion se pregunta: “;Qué estructura soporta este bastidor de la pantalla de una
manera que la integra estrictamente a la existencia del sujeto?” 3° Sefiala ahi, el punto
pivote a partir del cual si se quiere dar cuenta de los términos minimos “que intervienen
en nuestra experiencia como connotados por el término ‘escopico’, y ahi, desde luego,
no tenemos que ver sino con el recuerdo encubridor [recuerdo pantalla], estamos frente
a algo que se llama el fantasma, estamos frente a ese término que Freud llama, no
representacion, sino representante de la representacion, estamos frente a muchas series

349 Jacques Lacan, Lecon 18, 18 Mai 1966, “Séminarie 13, L’objet de la psychanalyse, (1965 — 1966)”,
Staferla, staferla.free.fr, pp. 225-226.

143




de términos de los que tenemos que saber si son 0 no sinGnimos. ES por eso que
nosotros nos damos cuenta que este mundo escdpico del que se trata no podemos
simplemente pensarlo en los términos de la linterna magica, sino, que debe pensarse en
los términos en una estructura que felizmente nos es suministrada.”**° Lacan presenta
aqui como toma lugar lo escopico en la experiencia del analisis bajo la forma de la
pantalla en diversas manifestaciones tales como el recuerdo encubridor, el fantasma, la
pulsion y el objeto (a), sin embargo, no alcanza a precisar las diferencias ni las
particularidades clinicas que cada uno de estos elementos conlleva. Por otra parte, deja
de lado un hecho fundamental en todo esto que es el valor de la escena primaria y la
captura que ésta conlleva, porque si bien habla de pantalla, el tema que también esta en
juego es el de la proyeccion sobre la misma: la escena de captura.

La relacion entonces entre escena primaria y libertad es evidente. Para poder precisar
mejor este punto debemos situar la relacion entre escena primaria, la segregacion del
objeto, y la construccion de la misma a partir del desplazamiento del objeto segregado.

Al respecto Carlos Faig desarrolla con precision el valor clinico y técnico de esta
construccion *! estableciendo que la construccion sobre la escena primaria, “consiste en
considerar al objeto como un desplazamiento de la escena e invertir los tiempos. La
segregacion del objeto deviene de una posicién inicial donde el sujeto no sélo no
dispone de objetos, sino que él mismo estd tomado como objeto. La segregacion, por
tanto, no puede pensarse o construirse de modo directo a partir de la escena”*? porque
la repeticion no es lineal, y por esto se hace necesario “interponer un desplazamiento
por donde el objeto sexual se conecta con la escena. En la medida en que el analista
debe disponer de alguna idea del objeto de goce, o de por dénde anda la transferencia, la
construccion, se entenderd, exige un desarrollo previo relativamente prolongado del
analisis. El objeto se ha localizado, aunque sea de modo parcial, y aunque el
razonamiento del analista no sea del todo correcto. Seria irrisorio realizar una
construccidn en dos o tres sesiones y tampoco serviria de mucho. Dicho de otra forma,
la construccion resulta de un trabajo interpretativo anterior que la permite. Opera sobre
un material ya trabajado, si se quiere decirlo asi.

Existen diversas formas de realizar estas construcciones, aunque nos limitemos aqui
a una. Otra técnica produce una suerte de precipitado edipico, una sinopsis, como en el
caso de paranoia contrario de Freud. Asimismo, la captura transferencial, o el
antiguamente llamado setting, pueden eventualmente ligarse a la escena primaria. En
ese caso, proveemos de una imagen a lo que esta ocurriendo en el tratamiento. También
pueden ligarse fantasias, transferenciales o provenientes del material, e interpretaciones
en un denominador comun vinculado, por ejemplo, al tipo de satisfaccién en juego. [...]

Debemos observar que la construccion tiene un alcance presubjetivo y pulsional.
Esto plantea al menos dos problemas en relacion con la teoria clésica de la transferencia
de Lacan. La construccion de la escena primaria no depende de que se instale apres-
coup. El objeto se produce retroactivamente, la escena no. Es una deduccion de segundo
grado, imposible de extraer sin ubicar el objeto, pero de otro orden temporal.

Una segunda cuestion atafie a la pulsion. La presencia pulsional es detectable y hay
capturas que la hacen presente. Por tanto, deberia darsele un estatuto en el desarrollo de
la transferencia. Hasta ahora no lo tiene. A esto se agrega el hecho de que, si aceptamos

3%0 Jacques Lacan, lbidem, p. 226.
%1 Cf. Carlos Faig los Faig, Cémo construir sobre la escena primaria, “Técnica y Estructura”,
www.elsigma.com/, 15 de noviembre de 2010, pp. 37-38.
32 Carlos Faig, Ibidem, p. 37.
144




que debe trabajarse con caidas parciales del S.S.S., el fantasma no drena la
transferencia. Es necesario sostener, desde entonces, otra instancia —ni Platon ni
Claudel- que dé cuenta de su continuidad.””®>® Este punto técnico-clinico que desarrolla
Carlos Faig es central —no se encuentra en Lacan, ni en los lacanianos en general—,
porque lleva a trabajar en el analisis desde el punto que establece la captura pulsional
que determina a la posicion del analista en la transferencia, de modo tal que, la
capacidad de tolerar ese objeto, de poder operar con él, va a depender del punto al que
haya llegado el analista con relacion a su propia escena primaria o, como decia
Fukelman, con aquello que nos tiene agarrados, con aquello que remite, que nos remite
a la perversion polimorfa de nuestros padres.

Ahora bien, situado el valor clinico y técnico de la construccion de la escena
primaria, es necesario destacar el peligro de la captura por la escena primaria, es decir,
que el sujeto quede ubicado en posicion de objeto al no quedar segregado de la misma 'y
de qué manera quedan articulados la escena primaria, el cuerpo y el objeto.

Si zona er6gena y objeto participan del mismo corte®* situando un borde que
delimita y circunscribe zona erdgena y objeto®® si el objeto no queda segregado,
produciria una posicion letal.

Por eso, llegado a este punto Carlos Faig expone ¢por qué la posicion de objeto
comporta efectos tan letales? El desarrolla y demuestra que, el valor bésico del cuerpo
para el psicoandlisis, “en la perspectiva de este circulo tan particular que circunscribe
su exterior, es un agujero, por eso cuando el cuerpo funciona bien, nos olvidamos de él.
Pasa desapercibido. Y cuando aparece, cuando se lo toma en cuenta, se lo advierte,
suelen presentarse fendmenos ligados a la angustia. [...]

El objeto comporta un aspecto letal porque estéd cerrado. Es un borde cerrado, cierra
sobre si. Luego, ¢cdmo segregar un objeto si el cuerpo esta cerrado? Ahora bien, ¢por
qué habria que segregar un objeto? ;Qué es lo que hace que esto sea imprescindible y
gue su ausencia sea patogena?

353 Carlos Faig, Ibidem, pp. 37-38.

354 «La delimitacion misma de la «zona erégena» que la pulsion aisla del metabolismo de la funcién (el
acto de la devoracion interesa a otros érganos aparte de la boca, preguntenselo al perro de Pavlov) es el
hecho de un corte favorecido por el rasgo anatémico de un margen o de un borde: labios, «cercado de los
dientes», margen del ano, surco peniano, vagina, hendidura palpebral, incluso cornete de la oreja [Hay
aqui un error en Lacan, los cornetes anatbmicamente son las paredes internas de la nariz que presentan
tres pares de huesos largos y delgados cubiertos con tejido que puede inflamarse y expandirse. A estos
huesos se los denomina cornetes nasales, las alergias u otros problemas nasales pueden provocar que los
cornetes se hinchen y blogueen el flujo de aire. No existe anatdmicamente, como sefiala Lacan cornete de
las orejas] (evitamos aqui las precisiones embriolégicas). La erogeneidad respiratoria estd mal estudiada,
pero es evidentemente por el espasmo como entra en juego.

Observemos que este rasgo del corte prevalece con no menos claridad en el objeto que describe la teoria
analitica: pezon, escibalo, falo (como objeto imaginario), flujo urinario. (Lista impensable si no se le
afiade con nosotros el fonema, la mirada, la voz, el nada). Pues ¢no se ve acaso que el rasgo: parcial,
subrayado con justicia en los objetos, no se aplica al hecho de que formen parte de un objeto total que
seria el cuerpo, sino al de que no representan sino parcialmente la funcién que los produce?” Jacques
Lacan, Subversion del sujeto y dialéctica del deseo en el inconsciente Freudiano, Escritos 2, siglo XXI
editores, s.a., décimo cuarta edicion, Argentina 1987, pp. 797-798.

35 El claro ejemplo que despliega Carlos Faig en su articulo, Otro texto sobre la escena primaria,
“Técnica y Estructura”, www.elsigma.com/, 15 de noviembre de 2010, pp. 42-44, muestra que si al
representar este borde que sitGa Lacan como un circulo cuyo interior contiene al objeto, y su exterior
constituye la zona erégena, la circunferencia del circulo limita tanto un plano como el otro, al tiempo que
produce el corte. Es decir, que el corte produce la superficie y su limite. En este caso se trata de una
superficie cerrada.

145




Veamos las cosas asi: tenemos el agujero de la zona erdgena, y ahi estamos a nivel
orgénico. El corte de la zona constituye a la pulsion como tal, pero para que esto sea
subjetivado hace falta que el objeto se separe. Al separarse del cuerpo el objeto permite
leer la falta en la que consiste el sujeto. Dicho de otro modo, empezamos a transitar en
la economia del fantasma, estamos en una cuestion que hace, como se ve, a la escritura
del fantasma. [...] Tenemos lo que falta en el sexo (la zona erégena no cierra sobre si,
lo que impone el goce sexual como diferente del goce a secas), y lo que falta en el
lenguaje (aqui falta el significante que nos podria posicionar sexualmente, en un sexo,
es decir, falta la inscripcion de la relacién sexual), y tenemos ademas que estas faltas
van a coincidir, van a recubrirse, se produce una comunidad topoldgica de las catexias
en juego. El sujeto se instala sobre el agujero de la zona erégena. Pero para que pueda
ser leido hace falta el objeto que lo ubica en la cadena. Desde ese momento es un
significante elidido, legible cuando el objeto lo trae a luz.

[...] Una ultima cuestion, para tomar la otra punta de esta estructura. ¢(Por qué la
escena primaria tendria que producir captura? ;Qué la predestina? El coito parental, y
todo coito, produce un elemento tercero que evacua la insatisfaccion. El lugar del
espectador, de un voyeurista por ejemplo, frente al coito de una pareja es suponer,
enunciar algo asi como “jQué manera de gozar!” Es lo que aporta, una idealizacion y a
la vez, una posicion que subsume la insatisfaccion. Es la posicion de un bebé o de un
nenito frente a la escena. Si la equivalencia falica no se presenta, el nifio es tomado alli
realmente, funciona como objeto y no como una simbolizacion, un equivalente de la
castracion. Otra justificacion de esto mismo: la repeticion.

Un ejemplo muy conocido: a madre santa o padres santos, hijo perverso. El hijo
desplaza la escena primaria, la referencia ideal al mas all4, y la concretiza. Pone un
objeto mas alla del velo, en lugar de la nada.

Hasta cierto punto, la escena primaria es pulsional. Nos envuelve. Pensemos, para
aproximar esto, en los hechos de mimetismo: un animal se mimetiza con el entorno. Se
encuentra perdido en él. El animal es el paisaje. Cuando adquiere un punto de vista, con
la marca que constituye la zona erdgena, la pulsién se constituye. Porque la pulsion
busca restituir el organismo no ya circunscripto por el entorno sino devenido entorno,
algo que se perdio, pero no estuvo nunca como tal. Con la escena primaria ocurre algo
similar. Solo cuando adquirimos un punto de vista resulta constituida. Hasta alli, el
goce parental nos circunda, estamos tomados en él sin que haya posicion subjetiva. Asi
alcanzamos algunas reflexiones de Freud sobre el hecho de que la escena primaria
dispara las primeras excitaciones libidinales.”%®

Un corolario que podemos extraer de esto es que, si el objeto no puede separarse del
cuerpo, estamos frente a un circulo o un cuerpo cerrado sobre si. Luego, no hay
posibilidad de subjetivar la escena, de desplazarla, y en el caso del nifio, de que el juego
lo constituya en cuanto tal. Hay entonces una incompatibilidad entre la posicion de
objeto real y la posibilidad de segregar el objeto. Si el cuerpo deviene objeto, si no sale
de alli, no hay forma de segregar el objeto.

Dicho esto, es necesario sefialar que, Lacan, aqui, en este mismo seminario, El objeto
del psicoanalisis, deja de lado todo esto, porque al enfocarse sobre el tema del objeto
extraido del cuerpo, lo lleva a desarrollar el paralelo que se establece entre el campo
visual del fantasma y la estructura del cuadro desde la técnica de la perspectiva lineal,
la geometria proyectiva y de superficies. Despliega conceptualmente la diferencia entre

3% Carlos Faig, Otro texto sobre la escena primaria, “Técnica y Estructura”, www.elsigma.com/, 15 de
noviembre de 2010, pp. 42-44.

146




el cuadro y el espejo en lo atinente a la mirada, el mundo, la representacion y el sujeto,
diferenciando para esto, espejo de cuadro, y el espejo que esta en el fondo del cuadro de
Las Meninas, de aquél que estd a nuestro nivel ya que, “la relacion del cuadro al sujeto
es fundamentalmente diferente de aquella del espejo”.®’ Diferencia que aborda en
torno a como en el cuadro, —como campo percibido—, puede inscribirse el lugar del
objeto (a) y su relacion con la division del sujeto a través de la puesta en funcion, en el
cuadro, de la presencia del sujeto, en tanto que es el modo donde, —a partir de una fecha
historicamente situable—, se hace presente en el cuadro mismo. Para esto, la presencia
del pintor en el cuadro es una metafora de esta localizacion de este otro punto que,
Lacan expresa como el punto en el infinito en el plano del cuadro, distinguiendo con
esto en el campo escépico, la funcion del cuadro de la del espejo, y ubicando al mismo
tiempo algo que ambos tienen en comun: el marco.**® De este modo comienza a abordar
la diferencia entre ambos planos y cémo el marco en cuanto funcion, es lo que regula el
limite de ambos.

“Pero lo que vemos en el espejo —dice Lacan en la clase 19 del 25 de mayo 1966—, lo
que vemos es ese algo donde no hay mas perspectiva que en el mundo real. La
perspectiva organizada es la entrada del campo de lo escopico del sujeto mismo.”3>° Es
decir, que para que la mirada organice la profundidad y el espesor corporal, el sujeto
necesariamente tiene que estar extraido, segregado de la escena que lo circunda. Por
esto Lacan va a plantear que el cuadro es el representante de la representacion,
Vorstellungsreprasentanz, el representante de la representacion “en” el espejo, y no, la
representacion en si misma. Si la Vorstellungsreprasentanz, es el representante de la
representacion “en” el espejo, lo que denominamos pulsion, implica la relacion y
montaje que se establece entre un representante y la representacion “del” espejo, es
decir, la representacion que el espejo produce y la representacion que en el espejo se
produce; esto implica una relacion entre lenguaje, cuerpo y falta, porque a la
representacion del y en el espejo le falta aquello que no se refleja, le falta aquello que se
encuentra en la presencia y, a su vez, el representante enlaza la presencia del lado de acé
del espejo con la representacion que se encuentra en el espejo, por ende cuerpo e
imagen se encuentran en una correspondencia enlazada por el lenguaje y en el lenguaje,
de ahi que Lacan més adelante defina a la pulsion como “el eco en el cuerpo del hecho
de que hay un decir”.*®® Veamos como lo afirma. “En el espejo, ustedes tienen el
mundo en bruto, es decir, este espacio donde ustedes se localizan con las experiencias
de la vida comun, en tanto que estd dominada por un cierto nimero de intuiciones,
donde se conjuga, no solamente el campo de la 6ptica, sino donde se conjuga con la
préactica y el campo de los propios desplazamientos de ustedes.

Es este titulo, y a este titulo primero, que se puede decir, que el cuadro estructurado
tan diferentemente y en su marco, en su marco que no puede ser aislado de otro punto
de referencia, que aquel ocupado por el punto S que domina su proyectiva, que el
cuadro no es sino el representante de la representacion. Es el representante de lo que
es la representacion en el espejo. No es de su esencia ser la representacion. Y esto, el
arte moderno se los ilustra: un cuadro, una tela, con una simple mierda encima, una
mierda real, porque, ¢;qué otra cosa es, después de todo, una gran mancha de color? Y

357 Jacques Lacan, Lecon 19, 25 Mai 1966, “Séminarie 13, L’objet de la psychanalyse, (1965 — 1966)”,
Staferla, staferla.free.fr, p. 232.

38 Jacques Lacan, lbidem, p. 233.

39 Jacques Lacan, lbidem, p. 233.

360 Jacques Lacan, Clase del 18/11/1975, “Seminario 23, El sinthoma, (1975-76), (versién critica),
traduccion Ricardo Rodriguez Ponte, (material de circulacion interna de E.F.B.A.), p. 7.

147




esto estd manifestado de una manera, de algin modo provocativa, por ciertos extremos
de la creacion artistica. Es un cuadro en la medida en que es una obra de arte el ready
made de Duchamp, a saber, también la presentacion frente a ustedes de algin perchero
enganchado a una varilla para cortina. Es de una estructura diferente de toda
representacion. Es a este titulo que insisto sobre la diferencia esencial que constituye,
tomando de Freud este término de representante de la representacion,
Vorstellungsreprasentanz.

e

1
"~ Marco del cuadro

Linea de horizonte
.

Ventana.__ ]

Rayos de reflexién @

Es que el cuadro, por su relacion al punto S del sistema proyectivo, manifiesta esto
que, paralelo a él, existe enmarcando este punto S mismo en un plano [5], de modo que,
paralelo al plano del cuadro [P], y que Ilamo la ventana, a saber, ese algo que ustedes
pueden materializar como un marco paralelo al del cuadro, en tanto que da su lugar a
este punto S que enmarca.

Es en este marco donde esta situado S, que es, si puedo decirlo asi, el prototipo del
cuadro, aquel donde, efectivamente, el S sustenta no reducido a ese punto que nos
permite construir en el cuadro la perspectiva, sino, como el punto donde el sujeto mismo
es resistente en su propia division alrededor de ese objeto (a) presente, que es su
armazon.”®®!, es decir, se encuentra circundado, en y por la escena, no esta segregado,
por eso, lo va a ubicar respecto de como se proyecta en el cuadro como representante de
la representacion, Vorstellungsreprasentanz. Sigue Lacan: “Es en lo cual el ideal de la
realizacion del sujeto seria el de presentificar [notese que esta planteando el orden de la
presencia y no el de la representacion, es decir, si se presentifica, no se representa] este
cuadro en su ventana y es la imagen provocativa que produce frente a nosotros un
pintor como Magritte, cuando viene, efectivamente, en el cuadro a inscribir un cuadro
en la ventana. Es también la imagen a la cual recurri para explicar lo que concierne a la
funcion del fantasma: la imagen que implica esta contradiccion, si jamas fuera realizada
en alguna habitacidn, como acd, iluminada por una sola ventana, que el logro perfecto
de este ideal sumergiria a la sala en la oscuridad.

Es en lo cual el cuadro debe ser producido en algin lugar frente a este plano
[ventana], donde se instituye como lugar del sujeto en su division y que la cuestion es
saber lo que adviene de ese algo que cae en el intervalo, para que el sujeto se separe del
cuadro.”®®? Lacan establece aca la relacion entre la ventana, la luz y el cuadro, y para
que se produzca el intervalo, para que se produzca la separacion entre ventana y cuadro
y que el sujeto advenga como tal, como sujeto elidido, es necesario una mirada que

361 Jacques Lacan, Lecon 19, 25 Mai 1966, “Séminarie 13, L’objet de la psychanalyse, (1965 — 1966)”,
Staferla, staferla.free.fr, p. 233.
32 Jacques Lacan, lbidem, p. 233.

148




diga y una voz que represente®® por eso, Lacan establece esta diferencia entre mirada y
luz (luz que implica, el decir del Otro, y por ende, la Otra escena que se constituye con y
en el decir).

Continla Lacan, “Lo que adviene, eso que es el objeto ejemplar, alrededor del cual
trabajo acé frente a ustedes, manifiesta que el sujeto bajo la forma de su division, puede
inscribirse en el plano-figura [P], en el plano separado del plano [ventana] del fantasma
[cuadro], donde se realiza la obra del arte.

El artista, como también cada uno de nosotros, renuncia a la ventana para tener el
cuadro.”®®* —renunciar a la ventana para tener el cuadro implica la extraccion del
espejo—, continta Lacan, “y, ahi estd la ambigiedad que yo daba el otro dia, que
indicaba sobre la funcion del fantasma. El fantasma es el estatuto del ser del sujeto, y la
palabra fantasma implica ese deseo de ver proyectarse el fantasma, ese espacio de
retroceso entre dos lineas paralelas, gracias a lo cual siempre insuficiente, pero siempre
deseado, a la vez factible e imposible. [cuando dice ‘a la vez factible e imposible’, sitda
al mismo tiempo la relacién real-realidad, en tanto y en cuanto participan del mismo
corte.], el fantasma puede ser llamado a aparecer de alguna manera en el cuadro. El
cuadro, sin embargo, no es representacion. Una representacion, eso, se ve. ;Y como
traducir este eso se ve? Eso se ve, no importa quien lo vea, pero también es la forma
reflexiva de esto que hay inmanente en toda representacion, este verse. La
representacion como tal, el mundo de la representacion y el sujeto como soporte de este
mundo que se representa, ahi esta el sujeto transparente a si mismo de la concepcion
clasica y ahi esta, justamente aquello sobre lo cual nos es por la experiencia de la
pulsion escopica, aquello sobre lo cual nos es demandado volver.

Es por esto, que cuando introduje la funcion de este cuadro con el ‘jA ver!” (Fais
voir!), puesto en la boca del personaje sobre el cual vamos a volver hoy, el personaje
central de la Infanta Dofia Margarita Maria de Austria, ‘jA ver!”, mi respuesta fue
primero aquella que, en mis términos, hace dar a la figura de Velazquez, presente en el
cuadro: t no me ves desde donde te miro.

¢Qué quiere decir eso?

Como ya lo adelanté, la presencia en el cuadro de lo que solamente en el cuadro es
representacion, la del cuadro mismo que estd ahi como representante de la
representacion, tiene la misma funcion en el cuadro que en un cristal en una solucién
sobresaturada, es que todo lo que estd en el cuadro se manifiesta como, ya no siendo
representacion, sino representante de la representacion. Como aparece el ver, —:es
necesario que haga, de nuevo, hacer resurgir la imagen?—, que todos los personajes que
estan ahi no se representan nada y, justamente, no lo que ellos representan. Aqui toma
todo su valor la figura del perro que ustedes ven a la derecha. No més que él, ninguna de
las otras figuras hace otra cosa que estar en esa representacion, figuras de corte que
miman una escena ideal donde cada uno esta en su funcion de estar en representacion
sabiendolo apenas, aunque ahi resida la ambigiedad que nos permite observar que,
como se ve sobre la escena cuando se entrena un animal, el perro también es siempre,
él, muy buen comediante.

%3 Cf. Omar Fernandez, Tercera Conferencia EL JUEGO: EL ESPEJO EN EL QUE UN SUJETO SE
REFLEJA COMO NINO, 2. ;Qué es un espejo?, “Seminario Lecturas clinicas de la operacion analitica
en la infancia”, Lecturas Clinicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar, escritos, Buenos Aires 2020, pp.
42-54.

364 Jacques Lacan, Ibidem, p. 234.

149




Tu no me ves desde donde yo te miro, ya que es de una formula acufiada a mi manera
que se trata, me permitiré hacerles observar que en mi estilo no dije en absoluto: ti no
ves ahi desde donde te miro, que el ‘ahi’, esta elidido, ese ‘ahi’ sobre el cual el
pensamiento moderno puso tanto el acento bajo la forma de Dasein, como si todo
estuviera resuelto de la funcién del ser, abierto a que haya un ser ahi. No hay ‘ahi’, que
Veldzquez invoque si lo hago hablar en este ti no me ves desde donde te miro. En este
lugar hiante, en este intervalo no marcado, precisamente ese ‘ahi’ donde se produce la
caida de lo que est& en suspenso bajo el nombre del objeto (a). No hay, en absoluto, otro
‘ahi’ del que se trate en el cuadro que este intervalo que les mostré expresamente
dibujado entre lo que yo podria trazar, pero que ustedes pueden, pienso, imaginar tan
bien como yo de las dos ranuras que dibujarian el trayecto en este cuadro como sobre
una escena de teatro del modo por el cual llegan estos portantes o practicables, de los
cuales el primer plano, en esta linea ligeramente oblicua que ustedes ven prolongarse
facilmente, el ver solamente la figura de este gran objeto a la izquierda y otro trazado a
través del grupo les ensefie a reconocer su surco que es aquel por el cual el pintor se
hizo introducir como uno de estos personajes de fantasmagoria que se hacen en la gran
maquinaria teatral para hacerse depositar, a buena distancia de este cuadro, es decir, un
poco demasiado lejos que para nosotros no ignoramos nada de su intencion.

Estas dos ranuras paralelas, este intervalo, este eje que constituye este intervalo, para
retomar ese término de la terminologia barroca de George Desargue, ahi y solamente
ahi, esta el Dasein. Es por esto que se puede decir que Velazquez, el pintor, —porque es
un verdadero pintor—, no esta, entonces, ahi para traficar su Dasein, si puedo decirlo asi.

La diferencia entre la buena y la mala pintura, entre la buena y la mala concepcion
del mundo, es que, al igual que los malos pintores, nunca hacen sino su propio retrato en
cualquier retrato que hagan y, que la mala concepcion del mundo, ve en el mundo, el
macrocosmos del microcosmos que seriamos; Velazquez, incluso, cuando se introduce
en el cuadro como autorretrato no se pinta en un espejo, tampoco se hace ningun buen
autorretrato. El cuadro, cualquiera sea, incluso autorretrato, no es espejismo del pintor,
sino trampa de miradas. Es pues, la presencia del cuadro en el cuadro lo que permite
liberar el resto de lo que esta en el cuadro de esta funcion de representacion y es en
esto que este cuadro nos capta y nos sorprende.

[...]Y, entonces, vamos a ver, en efecto, lo que primero nos sugiere esta funcién del
espejo. Es que este ser, en esta posicion de vida fijada en esta muerte, que no las hace
surgir a través de los siglos como casi viviente, a la manera de la mosca geoldgica
capturada en el ambar, es que, al verla hecha pasar, para decir su ‘jA ver!” (Fais voir),
de nuestro lado, no evocamos, a propdsito de esto, esta misma imagen, esta misma
fabula del salto de Alicia que nos reuniria al zambullirnos segun un artificio del que la
literatura carrolliana hasta Jean Cocteau, supo hacer uso con el atravesamiento del
espejo.

iSin duda!, en este sentido, hay algo que atravesar que en el cuadro se nos conserva,
de alguna manera congelado, ¢pero en el otro?, a saber, el de la via que, después de todo
nos llama a nosotros a entrar en este cuadro; no lo hay porque es la pregunta que les es
planteada por este cuadro a ustedes, que, si puedo decirlo, se creen vivientes, de esto
solamente, que es una falsa creencia, que bastaria con estar ahi para estar en el nimero
de los vivientes. Y ahi esta lo que los atormenta, lo que toma a cada uno de las tripas, a
la vista de este cuadro, como en todo cuadro, en tanto que los llama a entrar en lo que es
en verdad, y que les presenta como tal esto: que los seres estan no ahi, representados,
sino en representacion. Y ahi esta el fondo de lo que vuelve a cada uno tan necesario
hacer surgir esta superficie invisible del espejo, de la que se sabe que no se la pueda

150




franquear. Y es la verdadera razon por la cual en el Museo del Prado ustedes tienen
ligeramente, a la derecha, y de tres cuartos para que ustedes puedan agarrarse en caso de
angustia, a saber, un espejo porque es necesario para aquellos a los que les podria dar
vértigo, que sepan que el cuadro no es sino un sefiuelo, una representacion. Porque,
después de todo, en esta perspectiva, es el caso de decirlo, ¢en qué momento plantean la
cuestion, o distinguen figuras del cuadro en tanto estan ahi al natural, en representacion
y sin saberlo? Es asi que, hablando del espejo, a propdsito de este cuadro, sin duda, nos
guemamos, por supuesto, porque no estd ahi solamente, porque ustedes lo agregan:
Vamos a decir, en efecto, hasta qué punto del cuadro es lo mismo, pero la punta que crei
en el momento deber descartar de estas pequefias Meninas con su tiempo de Dasein
todavia afilada. [...]

Estamos aca hoy para disefiar esta estructura. ;Qué hay, pues, de esta escena
extrafia donde lo que los retiene de saltar es simplemente que en el cuadro no haya
suficiente espacio? Si el espejo los detiene no es por su resistencia, no por su dureza, es
por la captura que ejerce en lo que ustedes se manifiestan muy inferiores a lo que hace
el perro en cuestion, ya que es €l quien esta ahi, tomémoslo y que, por otra parte, lo que
nos muestra es que, del espejismo del espejo, da la vuelta muy rapidamente una o dos
veces: €l ha visto bien que no hay nada detras. Y si el cuadro esta en el museo, es decir,
en un lugar donde, si ustedes dan la misma vuelta, estaran muy seguros, es decir, que
veran que no hay nada, no es menos verdadero que totalmente al contrario del perro, si
ustedes no reconocen aquello de lo que el cuadro es el representante, es, justamente,
por faltar esta reaccion [funcién] que tiene que recordarles, que, a la vista de la
realidad, ustedes mismos estan incluidos en una funcion analoga a esa que representa
el cuadro, es decir, atrapados, en el fantasma.”3®°

Lacan realiza aqui una distincion central entre representacion, reprasentanz, y
representante de la representacion, Vorstellungsreprasentanz. Distincion que establece
en el pasaje mismo del espejo al cuadro cuyo factor comun es el marco que sostiene el
espacio de representacion y que, en el caso del espejo, hace consistir a la imagen. Como
bien diferencia la reprasentanz el representante, de la Vorstellungsreprasentanz, el
representante de la representacion, no se puede confundir, representacion con imagen,
y, menos aln, representacion con imagen especular. Quiero decir, que para que la
imagen especular se produzca, realice y tenga lugar es necesario el anudamiento de la
operacion de una mirada que dice y una voz que representa,®® siendo el marco —en
tanto y en cuanto factor comun del espejo (ventana) y del cuadro—, el corte mismo entre
real y realidad. Punto que Lacan plantea desde el desarrollo de la perspectiva, en
conjuncion con el punto de fuga, el punto de vista, y el plano proyectivo.

En este desarrollo podemos ver que uno de los puntos en los que Lacan se encuentra
particularmente interesado es en el tema del marco, diferenciando el marco del cuadro
del marco del espejo, pero a su vez, ubica la ventana en el espejo y su proyeccion en el
cuadro donde, al mismo tiempo queda configurado cuadro y marco. En este proceso,
simultaneamente el marco oficia como corte entre real y realidad y, paralelamente
plantea en el plano del cuadro, tanto el decorado de fondo como el bastidor mismo. Es
decir, que la proyeccion que va de la ventana del espejo a la constitucién del cuadro

365 Jacques Lacan, lbidem, pp. 232-236.

36 Cf. Omar Fernandez, Tercera conferencia: El Juego: el espejo en el que un sujeto se refleja como
nifio. Punto 2 ¢Qué es un espejo?, “Seminario Lecturas clinicas de la operacion analitica en la infancia”,
http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires 2020, pp. 42-54.

151




enmarcado, no alude al marco exterior que encuadra la tela sino al armazon del cuadro.
De hecho, con respecto al marco pone como ejemplo a René Magritte que tiene una
forma muy singular de enmarcar, si nos remitimos, por ejemplo, a uno de los famosos
cuadros titulado La condicién humana.

——

Este cuadro en particular nos remite a las reflexiones anteriores de Lacan acerca de la
diferencia entre el cuadro y el espejo vy, a su vez, respecto del marco, la ventana y la
realidad. Vemos aqui, que marco-realidad se separan y conectan al mismo tiempo, como
real y realidad que participan del mismo corte. En cambio, cuando Lacan se refiere a
Las Meninas, de Veldzquez, le sirve, ademas, para establecer la diferencia y relacion
entre representacion y representante de la representacion, y el punto de la mirada para
situar el famoso: “TU no me ves desde donde yo te miro”. Con relacion a eso, Lacan
dice que no hay un alla desde donde Velazquez invoca ese “td no ves desde donde yo te
miro” es decir, que “ese lugar, ese intervalo no marcado es, precisamente, ese alla,
donde se produce la caida de aquello que esta en suspenso bajo el nombre de objeto (a).
No hay otro alla del cual se trata, en el cuadro, sino de ese intervalo, de ese intervalo
entre la ventana (espejo) y el cuadro. Intervalo, que concurre homot6picamente con la
hiancia en la que el sujeto queda representado entre S1y Sa.

De esta forma, Lacan ejemplifica lo que hace a la division del sujeto y la pérdida del
objeto (a) como aquello que, en la constitucién de la visién, conforma la base del
fantasma, —por eso, en el grafico se presenta como la proyeccién que va del espejo al
cuadro enmarcado—, configurando ese intervalo donde Lacan dice que cae el objeto (a)
un borde que circunda un vacio.

¢De qué manera Las Meninas ilustran al Vorstellungsreprasentanz?

152




Faig demuestra que: “—Cuando el ‘cuadro interior’ (el cuadro dentro del cuadro), que
acompafa al autorretrato de Veldzquez, es parte de la realidad del cuadro se trata de
representacion; —Cuando el ‘cuadro interior’ se torna inaccesible porque representa al
‘cuadro exterior’ (el que efectivamente vemos) se trata de representante de la
representacion. Homologicamente, extendiendo esta distribucion sobre el esquema R,
tenemos: a) cuando la realidad es parte del esquema R funciona como lugarteniente del
fantasma; b) cuando la realidad es el corte del esquema R ‘el sujeto en cuanto
representante de la representacion en el fantasma soporta el campo de la realidad .

La realidad y lo real concurren a un mismo corte.

Podemos representar este movimiento como sigue:

R

OO)=—

En este punto y contrariando el primer parrafo de la nota de Lacan: no sélo se trata
de una introduccidon ‘para esclarecer lo que aporta —el objeto (a), obviamente— sobre el
campo de la realidad’. La ubicacion del fantasma sobre el esquema R puede
perfectamente sustituirlo.

Aparentemente no haria falta ya hablar de Edipo en el tridngulo simbdlico o situar la
pareja especular en el triangulo imaginario. La explicacion cambia radicalmente. Y esto
preanuncia la critica que Proposicion (un afio después) realiza al Edipo y a Freud (cf. J.
Lacan, Proposicion del 9 de octubre de 1967 sobre el psicoanalista de la escuela,
Scilicet n® 1, Ed. du Seuil, Paris, 1968, pp. 27-28). En algun sentido el (a) es una
refutacion mas que una introduccion, una extension o un ‘aporte’.

Sin embargo, parece mas prometedor interrogar la coexistencia de la explicacion
edipica y el desarrollo del fantasma, en tanto se ubican de un lado y otro de la esquizo.
El Edipo (también por supuesto, el triangulo imaginario) se instala en la realidad, el
fantasma ocupa lo real. Refutar el complejo de Edipo es innecesario y poco practico,
puesto que se presta a un uso pertinente ubicandolo de otra manera. Asi, y en mas de
un sentido, lo real del objeto es equiparable a la realidad del Edipo y el incesto
realizado.

Podriamos decir entonces que el objeto (a) participa de una cronologia ciclica y lineal
como la que domina en los mitos (cf. Claude Lévi-Strauss, Antropologia estructural,
Eudeba, Buenos Aires, 1968, 52 ed., 1973, La estructura de los mitos, pp. 186-210),
como si el objeto(a) fuera la operacion légica del mito extraida y aislada como tal.

La relacion percipiens/perceptum —uno de los temas propios de Una cuestion
preliminar— es susceptible de formularse en términos de la distribucion entre
representacion y representante. A la relacion sujeto/objeto de la teoria clasica del
conocimiento, formulada corrientemente en categorias visuales y tributaria de la
economia de la representacion, podemos oponerte el fenomeno de la voz psicotica en
tanto es ubicable como representante de la representacion y delata por alli la presencia
del percipiens en el terreno auditivo. (cf. J. Lacan, Comptes rendus d’enseignement,
Ornicar? n° 29, pp. 12-13. Lacan dice en esas paginas: ‘Hemos provisto la topologia

o

153




que permite restablecer la presencia del percipiens mismo en el campo donde es sin
embargo perceptible (...)’ p. 13.)”.3%7

Si como plantea Faig, “la relacion percipiens/perceptum puede formularse en
términos de la distribucion entre representacion y representante™3%® y “a la relacion
sujeto/objeto de la teoria clasica del conocimiento, formulada corrientemente en
categorias visuales y tributaria de la economia de la representacion, podemos oponerte
el fenomeno de la voz psicOtica en tanto es ubicable como representante de la
representacion y delata por alli la presencia del percipiens en el terreno auditivo”®®, nos
encontramos clinicamente con dos variedades paradigmaticas al respecto: el objeto
fobico y la falla epistemo-somatica.

Con respecto al primero podemos decir que como el vacio del intervalo significante
es diferente al agujero producido por el horror presentificado en los fenémenos
ominosos —ya que aquello que deberia estar en falta, es decir, faltar a la imagen, aparece
como presencia en la misma en tanto la imagen me mira—, el objeto fobico enmarca y
expulsa —al presentarse como marco—, esa mirada que —como sefiala Fukelman— puede
devenir voraz. Pero, este marco no queda articulado al fantasma ya que, hay una
hiancia, un corte entre el espejo y el cuadro, con lo cual, los limites que el objeto
enmarcaria desalojando la mirada, tambalean al producirse una relacion de continuidad
entre el espejo y el cuadro, entre lo que el espejo deberia enmarcar y aquello que el
cuadro enmarca con lo cual la distancia entre la presencia y la imagen del espejo queda
en continuidad sin corte. Y, como consecuencia de esto, el objeto como agujero, que
deberia enmarcar al fantasma, devine presencia en la imagen. Y, en esta irresolucion del
objeto los limites devienen amenazadores ante la vacilacion de ese objeto que al hacerse
presente deviene colosal®’® e inconmensurable.

Desde esta perspectiva, a nivel del espejo, el objeto toma un valor iconico®™* del
objeto escopico, es decir, la imagen devine presencia en el cuerpo del otro, literalmente
salta al cuerpo del otro, ocluyendo el orificio corporal correspondiente. El ejemplo
puede extenderse al resto de los objetos. Una consecuencia de esto es que imagen y
significante quedan desarticulados en los momentos de panico al presentarse una
dislocacion entre lo imaginario del objeto y su funcion significante. La percepcion
queda separada del mundo en tanto y en cuanto, percepcion y memoria, percepcion y
conciencia tienden a homologarse y homogeneizarse, es decir, a desaparecer la
distancia que las separa. Con lo cual, al dificultarse esta separacién, al dificultarse esta
distancia, no sélo queda afectada la relacion presencia-representacion, sino que, tanto el
panico como el dolor, son intentos —aunque diferentes— de restituir esta distancia que
falla; digo falla, porque la falta queda impedida, o por lo menos dificultada. Podemos
decir entonces, que se abre un agujero que, al quedar desanudado de lo simbdlico
confronta la division misma del sujeto a la falla del Otro. Esta falla puede localizarse a
nivel de la imagen, planteando las variedades propias de la fobia, o, si se localiza con
relacion al cuerpo y al saber, se plantean entonces la diversidad de fenomenos del
cuerpo con relacion a la falla epistemo-somatica.

37 Carlos Faig, Nota Semiedipica al esquema R, “Ensayos Ill. Freudianas, lacanianas y otras”, Ricardo
Vergara Ediciones, Buenos Aires marzo 2014, pp. 100-102.

368 Carlos Faig, Ibidem, p. 102.

369 Carlos Faig, Ibidem, p. 102.

80 Cf. Marta Beisim, ElI Marco del juego I, “Conferencias y  Escritos”,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires 2019, pp. 376 - 377.

371 Cuando me refiero al valor iconico, estoy planteando que adquiere valor de signo que toma el valor del
objeto (a), con el que guarda una relacién de identidad o semejanza formal isomérfica.

154




Jorge Fukelman hacia una distincion entre gritarle a alguien y gritar a lo real ya
que, si se grita a lo real, se grita al vacio en el simbolo; y si se “grita al vacio en el
simbolo, no hay artefacto simbolico que sostenga imagenes que posibiliten, aunque mas
no sea, gritarle a alguien. Yo puedo gritar para mandar, para exigir, para pedir, para lo
que fuere, pero necesito el alguien, y el alguien sostenido por una cierta estructura
simbdlica.

Cuando yo me dirijo a lo real, lo real no me responde. Si yo grito, no le grito a
ustedes, si yo me pongo a gritarles a ustedes voy a recibir algln tipo de respuesta: me
echan, pero me dirijo a gente y obtengo una respuesta. Por supuesto, hay algo que
trasciende a la gente, hay artefactos simbdlicos donde ustedes como gente estan
sostenidos. Ahora, si yo grito, no hay estrictamente la posibilidad de respuesta. En el
lugar donde no hay posibilidad de respuesta, lo real se agujerea, se producen agujeros.
Con lo cual mi relacién con este real agujereado se hace cada vez mas inquietante
porque este lugar agujereado, si no esta entroncado con el agujero que esta tratando de
plantear en lo simbdlico, es decir, si no estd entroncado con la castracion, este real
agujereado se me presenta cada vez méas con una boca que puede tragarme, engullirme,
deglutirme.”®? Por esto mismo, a nivel de la falla epistemo-somatica nos
encontrariamos con algo homélogo a lo que podriamos aproximar como un grito al
cuerpo y en el cuerpo: los gritos del cuerpo —como veran, esto es algo muy diferente al
planteo que hace Nasio en su libro Los gritos del cuerpo®”3-.

Por lo tanto, si el estatuto de la falla epistemo-somatica nos ubica en esta localizacion
como un intento de perforacién de esta circularidad que nos envuelve, se requiere
necesariamente de la constitucion de un artefacto simbolico que enmarque. Este marco
en el fantasma —heredero de la ventana en el espejo que plantea Lacan—,3"* enmarca la
escena de modo tal que “el marco de la escena recupera asi toda su importancia en tanto
lugar de clivaje que permite o no una articulacion entre los dos lados de la escena:
escena subjetiva y mundo. Esa diferencia entre las escenas la concebimos en torno a un
contrapunto entre la manera en la que la escena fobica enmarca su escena con un objeto
del mundo”,*”® y la escena en la falla epistemo-somatica que queda suspendida entre el
espejo y el cuadro que enmarca el fantasma, y ahi, el cuerpo aparece, se hace presente
como injuria (no se representa), trazando una Unica escena en la que se intenta
enmarcar una marca que no termina de inscribirse y donde en el dolor que se hace
presente en la injuria del cuerpo converge el mundo entero.

Abro paréntesis. Desde esta perspectiva de diferenciacion entre objeto fébico, objeto
fantasmatico y la injuria de la falla epistemo-somatica, se comprueba que a medida que
el imaginario rearma la relacion entre espejo y cuadro respecto de la constitucion del
marco, comienza a aparecer una serie de temores paralelos a la recuperacion fisica de la
injuria corporal. Esto se debe a que la constitucion paradojal del objeto fobico, tal como

372 Jorge Fukelman, Octava conferencia, 1 de setiembre de 1996, “Seminario Ponerse en Juego”, (revision
critica de la version original), http://www.lecturasclinicas.com.ar, (material de circulacién interna),
Buenos Aires, 2014, pp. 81-82.

37 Juan David Nasio, Los gritos del cuerpo, Editorial Paidos, Buenos Aires — Argentina, septiembre
2008.

374 Jacques Lacan, Lecon 19, 25 Mai 1966, “Séminarie 13, L objet de la psychanalyse, (1965 — 1966)”,
Staferla, staferla.free.fr, p. 233.

375 Verdnica Diez, Un sublime horror, “VIII Congreso Internacional de Investigacion y Practica
Profesional en Psicologia XXIII Jornadas de Investigacion XII Encuentro de Investigadores en Psicologia
del MERCOSUR. Facultad de Psicologia - Universidad de Buenos Aires, Direccion estable:
https://www.aacademica.org/000-044/699, ARK: https://n2t.net/ark:/13683/eATh/bby, Buenos Aires,
2016, p. 212.

155



http://www.lecturasclinicas.com.ar/
https://www.aacademica.org/000-044/699
https://n2t.net/ark:/13683/eATh/bby

explica y desarrolla Verdnica Diez, que al abordar la fobia desde el punto de vista de la
funcion de su objeto en la delimitacion del contorno de su escena,®’® ese “objeto sirve
para fijar un punto del espacio que permite delimitar un territorio habitable,
frecuentable; pero al mismo tiempo favorece una suerte de continuidad entre la escena
subjetiva y el fuera de escena, lo que conlleva el riesgo de homogeneizar ambos lados
de la misma.”*"’

En el caso de la falla epistemo-somatica, si bien estrictamente no se configura una
fobia, estamos situando que en la salida de la injuria del cuerpo se reestablece un pasaje
entre el espejo y el marco del cuadro en el fantasma de manera tal que la escena
fantasmatica encuentra su borde en la letra, conformandose e inscribiéndose en una
escena de palabras. Esta salida aborda y expone, el restablecimiento del mundo, y la
escena del mundo; y para esto, se instituye el objeto fobico con su presencia paradojal
produciéndose fendmenos de angustia, temor y del orden de lo inquietante. La
diferencia con la fobia constituida como tal, es que, en la salida de la falla epistemo-
somatica, no queda enmarcado ni apuntalado en un objeto Unico como en la fobia, sino
que el objeto aparece indeterminado en una diversidad de temores, o bien, emerge el
temor como temor indeterminado. La posibilidad de operar en la constitucién de un
imaginario que ligue el temor inespecifico o los diversos temores a un campo de
representacion con relacion al significante va a dar lugar a la constitucion del marco
fantasmatico, lo cual llevaria a localizar la operacion de montaje de la escena sobre la
escena, pudiendo diferenciarse la escena del fuera de escena.

Cuando Lacan, en este seminario El objeto del psicoanalisis (1965 — 1966), intenta
explorar el campo visual del fantasma haciendo una analogia con la estructura del
cuadro y la técnica de la perspectiva central, alude especificamente al marco del cuadro
y al intervalo producido entre el punto del sujeto mirante y la escena representada en el
cuadro, —como situamos en el esquema que desarrolla la distancia entre la ventana del
espejo y la constitucion del marco del cuadro—, llegando asi a la famosa frase “Td no me
ves desde donde yo te miro” manifestando que no hay un alla desde donde Velazquez
invoca ese “tl no ves desde donde yo te miro” sino que ese lugar, “ese intervalo no
marcado es, precisamente, ese alla, donde se produce la caida de aquello que esta en
suspenso bajo el nombre de objeto (a). No hay otro alla del cual se trata, en el cuadro,
sino de ese intervalo”,®’® en el que el objeto (a) queda alojado, conforma un borde que
circunda un vacio; de modo tal que el intervalo mismo de la division del sujeto entra en
correlacion y concuerda con este vacio. Es decir, que la constitucion de este vacio
aborda, expone y origina, el vaciamiento de la imagen respecto de la mirada: una
imagen vaciada de la mirada y de la voz; de modo tal que, la representacion se
constituye como caida de una imagen que dice y de una voz que representa. Esta caida
plantea la distancia entre presencia y representacion, entre el lado de aca del espejo y el
lado de alla del espejo. Nos encontramos entonces con un espejo enmarcado y una
imagen constituida a partir de una falta. Imagen que se forma a partir de la estructura
combinatoria del objeto, quiero decir, una imagen que anuda el vacio en lo simbdlico
articulando el vacio a la castracion. Si esta operacion se produce y se realiza, entonces
ese real agujereado, no se me presenta —recordando lo que Fukelman nos ensefia—, como
“una boca que puede tragarme, engullirme, deglutirme”.®"

376 \/eronica Diez, Ibidem, pp. 212-213.

377 \Veronica Diez, Ibidem, pp. 212-213.

378 \Veronica Diez, Ibidem, p. 213.

379 «“Cuando yo me dirijo a lo real, en este sentido, es para esto, que lo real no me responde [...] Ahora, si

yo grito, no hay estrictamente la posibilidad de respuesta. En el lugar donde no hay posibilidad de
156




¢ Una escena sin intervalos?

Lacan afirma que “lo que nos aporta nuestra experiencia, la experiencia analitica,
esta centrado sobre el fendmeno de la pantalla. Lejos de que el fundamento inaugural de
lo que es la dimensién del analisis sea algo donde, como en un punto cualquiera, lo
primitividad de la luz por si misma haga surgir todo lo que es tinieblas bajo la forma de
lo que existe, tenemos, en primer lugar, que lidiar con esta relacion problematica que
esta representada por la pantalla. La pantalla no es solamente lo que oculta lo real, lo es
seguramente, pero, al mismo tiempo lo indica.

¢Qué estructura soporta este bastidor de la pantalla de una manera que la integra
estrictamente a la existencia del sujeto? Ahi esta el punto pivote a partir del cual
tenemos, si queremos dar cuenta de los términos minimos que intervienen en nuestra
experiencia como connotados por el término escépico, y ahi, desde luego, no tenemos
que ver sino con el “recuerdo encubridor” (souvenir écran); tenemos que ver con ese
algo que se llama el fantasma, tenemos que ver con ese término que Freud Illama, no
representacion, sino representante de la representacion, tenemos que ver con muchas
series de términos de los que tenemos que saber si son 0 no sindbnimos. Es por eso, que
nos daremos cuenta que este mundo ‘escépico’ del que se trata, no debe simplemente
ponerse en los términos de la linterna méagica, sino, que debe pensarse en los términos
en una estructura que felizmente nos es provista.”3&

Ahora bien, los términos de esta estructura que plantea la relacion entre espejo y el
cuadro, la pantalla y el bastidor, nos lleva a situar la relacion entre el objeto, la
presencia, la representacion, el representante y el signo.

Comencemos por lo siguiente. Cuando hablamos de representacion, pero ya no en el
sentido linguistico, ¢estamos hablando de un signo que representa algo para alguien?

Si tomamos el estadio del espejo como momento paradigmatico de constitucién de la
imagen, nos encontramos con que del lado de acé se produce una presencia y del lado
de alla la constitucion de la imagen que dara lugar a la representacion (no son lo mismo)
se produce —a partir del movimiento de nutacién del nifio y el encuentro con y en la
mirada del Otro en el otro—%! un anudamiento entre una voz que dice y una mirada que
representa, lo cual implica una caida del objeto mirada y del objeto voz inscribiendo
una falta en la imagen, siendo el objeto no especularizable, faltante respecto de la
imagen, y enmarcando el espejo que da lugar a la representacion; luego podré decir que
esa imagen me representa y recién ahi, ese me al adquirir, ademas, un valor deictico
puede establecerse que la representacion toma un valor signico en tanto y en cuanto
representa algo para alguien. Hay entonces un anudamiento entre cuerpo, imagen, y
significante, efecto de esta operatoria, que permite que la distancia entre presencia y

respuesta, lo real se agujerea, se producen agujeros. Con lo cual mi relacién con este real agujereado se
hace cada vez mas inquietante porque este lugar agujereado, si no esta entroncado con el agujero que
estd tratando de plantear en lo simbolico, es decir, si no esta entroncado con la castracion, este real
agujereado se me presenta cada vez mas con una boca que puede tragarme, engullirme, deglutirme.”
Jorge Fukelman, Octava conferencia, 1 de setiembre de 1996, “Seminario Ponerse en Juego”, (revision
critica de la version original), http://www.lecturasclinicas.com.ar, (material de circulacién interna),
Buenos Aires, 2014, p. 82.

380 Jacques Lacan, Lecon 18, 18 Mai 1966, “Séminarie 13, L’objet de la psychanalyse, (1965 — 1966)”,
Staferla, staferla.free.fr, pp. 225-226.

381 Cf. Omar Fernandez, 2. ;Qué es un espejo? Y 3. El juego no reconocido y la letra encarnada, Tercera
conferencia: El juego es el espejo en el que un sujeto se refleja como nifio, “Seminario Lecturas clinicas
de la operacion analitica en la infancia”, http://www.lecturasclinicas.com.ar, escritos, Buenos Aires 2020,
pp. 42-57.

157



http://www.lecturasclinicas.com.ar/

representacion, entre espacio virtual y espacio real, quede inscripta. Entonces, la
inscripcion de esta distancia entre presencia y representacion, nos permite distinguir que
efecto y producto de esta distancia tanto la presencia como la representacion surgen de
un anudamiento entre lo representado, el representante y el representante de la
representacion. En este sentido Fukelman establecio una precision central entre el ser
copulativo y el ser ontico; el traia la siguiente reflexion: “En el misterio de la Eucaristia,
lo que dice el sacerdote es que el pan y el vino son el cuerpo y la sangre de Cristo, —esto
se puede acotar— pero de todos modos lo que quiero sefialar es que hay un punto en el
que no se trata de representante, de si habia importantes discusiones teoldgicas al
respecto —y no solamente discusiones— sino que se trata de que ‘es’. Este ‘es’, para esto,
no es un ‘es’ copulativo. No es lo que me permite decir, si aca hubiera un cuadro que
representara a Bolivar, podemos decir ‘es’ Bolivar. Pero hay un ‘es’ que no es
copulativo, sino que es de ‘ser’, que es un ‘ser’ ontico, es un ‘es’ ontico. Este cuadro
‘es’ Bolivar, si yo lo rompo se me puede castigar, no porque he atentado contra la
representacion de Bolivar, sino contra Bolivar. El espejo, [el] ‘dentro de’, ubicado en
relacion al discurso, al lenguaje, plantea un ‘no es’ aquello que esta del lado de acé del
espejo. El espejo representa algo, y en tanto en el espejo se representa algo, esto que se
representa ‘no es’ lo que esté del lado de aca del espejo. Hasta aca nos situamos todos.
Esto no quiere decir que no podamos sentir —y se ha escrito al respecto— que del lado de
aca pasamos al lado de alla.

Desde Alicia en el pais de las maravillas, hasta las multiples versiones en las que una
pantalla de television nos lleva para el otro lado, para esto, ¢cuél es el otro lado? El otro
lado, es el lugar donde se unifica presencia y representacion, donde la representacion
se hace presente.”382

La caida del objeto instituye su falta como pérdida* al permitir la constitucion de la
distancia entre presencia y representacion, que no sélo inscribe el marco del espejo y el
cierre de la escena reflejada, es decir, el cierre de una escena de representacion, sino
que, de ahi, se da lugar, de manera performativa, al marco de la escena fantasmatica,
que separa escena y mundo. La inscripcion de esta distancia produce al marco como
limite que circunscribe, cierra y separa la relacion entre presencia y representacion, y
entre escena y Real, en donde se encuentra el mundo; por esto, como deciamos
anteriormente Real y realidad participan del mismo corte. Con esto planteamos que la
funcién del marco se presenta al mismo tiempo como cierre y corte planteando una
heterogeneidad de dos lugares y, por ende, la inscripcion de una diferencia entre real y
realidad, de modo tal que, como planteaba Fukelman en el Seminario Ponerse en juego,
podamos decir que a es a®“, es decir se establece una comunidad topoldgica entre
pulsion y lengua. En este sentido, al haber diferencia y heterogeneidad, ambos lugares
quedan articulados simbélicamente, esto es, mediados por la castracion de modo tal que
puedo decir esta imagen es “mia” y sentir que esta imagen es propiay “me” representa
de modo tal de encontrarme representado en una escena y que esa escena a su vez,
también “me” representa.

383

%2 Jorge Fukelman, Octava Conferencia, septiembre 1 de 1996, “Seminario Ponerse en juego”,
Cartagena de Indias, Agosto — septiembre 1996, Version critica, www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos
Aires, 2014, pp. 83-84. (Material de circulacion interna).
383 E| doble sentido de la falta de objeto, indica tanto que el objeto falta como que el objeto instituye,
produce e inscribe una falta. Esta inscripcion, permite leer, esta falta como pérdida.
384 Cf. Jorge Fukelman, Sexta Conferencia y Séptima Conferencia, septiembre 1 de 1996, “Seminario
Ponerse en juego”, Cartagena de Indias, Agosto - septiembre 1996, Versi6n critica,
www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, pp. 63-79. (Material de circulacion interna).

158




Hay diversas situaciones clinicas donde nos encontramos frente a la presencia y no a
la representacion, una de estas es la angustia, como asi también, podemos pensar que en
la falla epistemo-somatica, nos encontramos en este orden de situaciones. La diferencia
en este caso, es que se hace presente la falla y no la falta. Quiero decir, la angustia, —
siguiendo con el transitado concepto de que se homologa a la falta de la falta—, refiere
que, si falta la falta, es porque la falta misma se hace presente, y por tanto queda
borrada la posibilidad de representacion, se borra la distancia entre presencia y
representacion o entre lo presente y lo representado. Ahora bien, de manera anéloga y
homotdpicamente, si falla la falta, nos encontramos con que en la falla epistemo-
somatica, se borra la distancia, no sélo entre presencia y representacion sino también
entre cuerpo y organismo; con lo cual, la falla en la constitucidn de esta distancia, ubica
que la inscripcion de esta distancia que produce al marco como limite que circunscribe,
cierra y separa la relacion entre presencia y representacion, y entre escena y Real, en
donde se encuentra el mundo, se encuentra alterada y el organismo toma lugar como
deixis de aquello que deberia faltar y esta presente. Deixis particular porque en este
borramiento de distancia en el lugar mismo del marco se instala una captura mimética
del organismo con el medio (sobre esto volveremos).

Una vuelta més.

Cuando Lacan enuncia que en el espejo tenemos “el mundo en bruto”, en tanto y en
cuanto es el espacio donde nos localizamos y quedamos localizados “con las
experiencias de la vida comun, en tanto que esta dominada por un cierto nimero de
intuiciones, donde se conjuga, no solamente el campo de la Optica, sino donde se
conjuga con la practica y el campo de los propios desplazamientos de ustedes.”®, aqui
esta articulando la experiencia de la vida comun como praxis, es decir, el tratamiento de
lo real por medio de lo simbdlico respecto de lo que la domina: el campo de las
percepciones (intuiciones), donde se enlaza, anuda, y conjuga gramaticalmente, el
campo de la dptica, no sélo en lo que hace referencia a las leyes que determinan la
imagen sino también en lo que respecta —extremando el razonamiento— al propio
desplazamiento del sujeto. ¢Qué quiere decir? Los desplazamientos en cuanto a la
posicion misma del sujeto respecto del objeto que remite al concepto de anamorfosis —
concepto que trabaja Lacan respecto del cuadro Los Embajadores de Hans Holbein—, en
el que el sujeto —obligado por el desplazamiento—, es llevado a adquirir un cambio en el
punto de vista a consecuencia de lo cual, al quedar extraido de la relacién entre
percepcion-representacion respecto del cuadro en el que esta incluido, podriamos decir
que queda extraido del mimetismo que lo circunda, estableciéndose como consecuencia
de esta operatoria otra dimension de la representacion respecto de la percepcion y
sensibilidad; cuerpo y sentido (en tanto significacién, sentir, sensacion y sensibilidad),
quedan anudados respecto de las dos dimensiones de la falta que se articulan (la del
viviente que converge con la del significante), reanudando (en los dos sentidos de la
expresion, esto es, tanto reiniciando como produciendo un anudamiento) la comunidad
topoldgica entre pulsion y lengua.

En este sentido, este movimiento permite, el desplazamiento del acento que se
produce en cuanto a la preeminencia del sujeto como “experiencia vivida” y
constitucion de la subjetividad, “en las formas de las condiciones de posibilidad de
acceso a la sensibilidad del mundo de los objetos”,*® es decir, a la constitucion del

385 Jacques Lacan, lbidem, p. 233.
386 Radl Sciarretta, Una nueva estética: la anamorfosis y la funcion imaginaria, Capitulo IV Las formas
impuras de la sensibilidad: Anamorfosis y mirada, “Escritos Provisorios. Hacia un nuevo empirismo”,

159




pasaje de la representacion, al espesor corporal. De hecho, nos ilustra Radl Sciarretta,
que en “la historia del arte se pensd a la anamorfosis como un factor de realismo
restituyente de la tercera dimension.

Dice Baltrusaitis que la palabra anamorfosis hace su aparicion en el siglo XVIII, pero
que revierte sus elementos y sus principios en el seno de la expansion cientifica. En
lugar de una reduccion a los limites visibles, se constituye en una proyeccion de formas
fuera de ellas mismas, y resulta una dislocacion, de manera tal que toman una nueva
direccion de acuerdo al lugar desde el cual son vistas.”3” Este cambio de perspectiva,
que va de la perspectiva del cuadro que se ve igual desde todos los angulos, a la
perspectiva que lleva a borrar el cuadro y emerger una representacion con el cambio en
el punto de vista producido por un cambio en la posicion del sujeto fuera del cuadro, en
el plano de la realidad, produce un efecto en lo real. Esto lleva a pensar, por un lado, —
tal como reflexiona Lacan—, que “no hay realidad fenoménica si no es a través de la
percepcion que esta atravesada por lo imaginario”,*®® con lo cual Real y realidad
participan del mismo corte. En este sentido, podemos decir que en la medida en que la
anamorfosis establece y participa de la construccion de una representacion sacando al
sujeto del marco, pero enmarcandolo nuevamente en otro lado, se ubica en el limite del
rebus, en el limite entre imagen y palabra. Al cuestionar la representacion misma, la
historia de las representaciones, real e imaginario se encuentra en disyuncion
poniéndose en evidencia en la representacion misma de la anamorfosis, en el doble
sentido del genitivo, en la representacion que la anamorfosis plantea y en la
representacion de la anamorfosis misma. Si la perspectiva tradicional establece normas
para representar el orden del espacio real, de modo tal que esta legalidad permite que el
espacio real tridimensional quede representado tratando de hacer olvidar el pasaje de la
tercera dimension a la segunda estableciendo el espacio ficcional, en la perspectiva
anamorfica en cambio, este espacio representacional queda derrumbado, al pasar de la
segunda dimension a la tercera, es decir, la representacion se yergue, sale del cuadro; el
cuadro desaparece al ubicar al sujeto en la extraccion de la pantalla, en la extraccién del
cuadro, en la extraccion de las representaciones, llevando al imaginario hasta el extremo
de su estallido al romper y desgarrar el orden perceptual mismo; las imégenes
descompuestas se restablecen desde otro lugar.

En el siglo XVIII se explican exhaustivamente estos dos tipos de perspectivas y
comienzan a hacerse un lugar en la gnoseologia, pero “no como ciencia, Sino como
punto de fractura, a partir de las leyendas y las cosmogonias en las que las anamorfosis
estdn enhebradas. Se las asocia a los automatas, seres naturales que se vuelven
artificiales por el hacer de una mirada. Razonamientos alrededor de las maquinas que
reglan las formas de vida. [...] ahora, desde el punto de vista Optico, la mirada como un
instrumento nuevo, hace su aparicion en el dominio anamorfico hacia 1615-1625.
Geométricamente es la sustitucion en el angulo visual del angulo de reflexion.””%°
Desde este punto de vista, la perspectiva deja de ser una ciencia de la realidad para
convertirse en “un sistema matematico de la fisica alrededor del cual se fundan las
formas iterativas y las especulaciones metafisicas”,3 es decir, se pone en cuestion la
certidumbre perceptiva, 0 mas bien sitla un desfasaje entre percepcion, representacion,

Coleccidn Filosofia <> Psicoanélisis, Ediciones del Signo, Buenos Aires — Argentina, abril de 2000, p.
154,
387 Raul Sciarretta, Ibidem, pp. 155-156.
38 Raul Sciarretta, Ibidem, p. 156.
389 Raul Sciarretta, Ibidem, pp. 156-157.
3% Raul Sciarretta, Ibidem, p. 157.
160




saber y lenguaje. Por ende, el pensamiento queda diferenciado de la percepcion y de las
representaciones en tanto y en cuanto, como no hay pensamientos y luego palabras que
los expresen,®*! sino que —como sefialaba Fukelman retomando a Freud—, “para que todo
no sea puro placer o displacer, es menester que esto se ligue con palabras. En
consecuencia, hay pensamientos”; —y como resultado, consecuencia, efecto y secuela de
esto—, “hay palabras que producen efectos, efectos que nos llevan a pensar.” Es evidente
que esto nos plantea un primer contacto con el corte respecto de la presencia, y al
perceptum como continuum. Corte que delimita, establece, e inscribe una relacion de
separacion y anudamiento entre presencia y representacion, entre cuerpo y lenguaje.®?
¢Por qué traigo esto con relacion al tema de la falla epistemo-somatica?

En las migajas, y en el trabajo significante, de la red significante que se produce via
interpretacion y distintas intervenciones, se esta planteando el tema del Toro anudado al
Toro —planteo esto en un sentido ilustrativo y metaforico con todas las limitaciones e
imprecisiones que tiene esta metéafora al reducir diversos planos a uno solo de ellos en el
anudamiento de los dos anillos—, ahi aparecen dos cuestiones. Por un lado, vemos que el
agujero central donde se ubica el objeto, converge con el anillo interno del lado del
Otro. Entonces, si el anillo interior del Toro es el anillo de la Demanda, cuando se
completa el circuito de la demanda queda un agujero que no habia que es el agujero
central, del Toro, que conecta el interior con el exterior. Sobre ese anillo se entrelaza el
otro Toro que es el lugar del Otro, pero en ese lugar de objeto es donde se produce la
interpretacion.

¢Esto qué quiere decir?

Quiere decir que via significante vuelve aquello que queda ubicado del lado del
objeto.

¢ Se entiende?

Si esta interseccion, (el entrelazamiento de los Toros), se presenta, se proyecta y
desarrolla como inmixion de otredad, en el sentido de lo que esta disuelto, pero en un
sentido quimico, es una solucion. Esta metafora quimica plantea que el hecho de
inmixion de otredad lleva a la solucion del sintoma en el doble sentido del genitivo.
Cuando se produce la fanerosis, como proceso inverso de la inmixion, por medio de la
intervencion, la interpretacion o construccion de la red significante, ésta aborda el
trabajo del significante sobre el sujeto; desarrolla, la vuelta desde la articulacion
significante, desde el espacio significante, vuelve un significante que toca la historia
relanzando un proceso asociativo (esto del lado del sujeto) ya que —como ensefiaba
Lacan en el Congreso de Boneval—, lo inconsciente se produce como corte en acto entre
el sujeto y el Otro; del lado del analista, en el agujero central, se ubica lo que se plantea
como el producto de las vueltas de la demanda.

¢ Se entiende?

En el agujero central del Toro del Otro (el analista), se ubica el producto efecto de las
vueltas de la demanda del lado del Toro del sujeto. Si yo tengo los Toros entrelazos por
el agujero central, entonces lo que es objeto del lado del sujeto como producto de las

31 payla M. de Gainza, Miguel J. Lares, Capitulo 1: EL JUEGO SITUA AL NINO, Escolios. El juego es
una pantalla, “Conversaciones con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Coleccién Cuerpo, Arte y Salud Serie
Roja, Buenos Aires — México, 2011, p. 26.

392 Cf. Omar Fernandez, Tercera conferencia: EI Juego: el espejo en el que un sujeto se refleja como
nifio. Punto 2 ¢Qué es un espejo?, “Seminario Lecturas clinicas de la operacion analitica en la infancia”,
http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires 2020, pp. 42-54.

161




vueltas de la Demanda, determina lo que vuelve como interpretacion del lado del Otro,
en respuesta a la demanda del lado del sujeto; la Demanda reducida a objeto vuelve del

lado del Otro como interpretacion.

Esto podemos graficarlo de la siguiente manera:

D E -S/\

En esto que estoy tratado de ilustrar vemos las limitaciones de esta metéafora, ya que
lo que vuelve del lado del Otro, no es una Demanda del analista, porque las posiciones
son asimétricas y no son intercambiables. Con esta ilustracion sélo pretendia subrayar,
por un lado, la inmixion de otredad entre sujeto ($) y Otro (gi y, por otro lado, que esta
inmixion plantea una determinacion del lugar del analista por la lengua de ese anélisis,
que produce la conmutacion de la lengua en objeto a partir de las vueltas de la
demanda, (en el doble sentido que el genitivo, que le imprime la expresion).

Por otro lado, si tuviera que aproximar otra imagen metaférica —con todas las
limitaciones e imprecisiones que puede tener—, respecto de esta conmutacion de la
lengua de un analisis en objeto, en la medida que el objeto se presenta como agujero y
la lengua perforada, si situamos que la lengua se presentaria como el anudamiento
borromeo torico de los tres registros, entonces la metafora que aproximaria esto seria la
del Toro trique, porque el agujero de lo simbdlico en la torsion que produce, permite la
envoltura de la ex-sistencia real y consistencia imaginaria en el enlace borromeo de los

tres registros.
Llegamos asi al siguiente esquema:

Agujero central

"«
e

Demanda

Lengua de un andlisis

Si tomamos esta ilustracion propuesta, podemos sospechar que la imagen del Toro
trique nos lleva a pensar —por la analogia que su imagen nos suscita—, que la lengua de
ese andlisis conmutada en objeto nos acerca a aquello que Lacan nos ensefiaba en la
Proposicion del 9 de octubre, al decirnos que el objeto (a) y la -¢, tienen idéntica
estructura. La desventaja de esta imagen es que, en la misma, se pierde el concepto de
inmixion que proponia la imagen de los Toros entrelazados por el agujero central;
siempre nos encontramos con que, en cualquier ejemplo como ilustracion de un
concepto, hay una ganancia y una pérdida.

Dicho mas sencillamente, lo que vuelve al paciente como el retorno del propio
discurso en forma invertida desde el Otro, estd sobredeterminado por la posicion de

162




objeto en la que queda constituido y localizado el analista por la lengua de ese analisis
que se inmixiona al sujeto ($) y al Otro ();(j_ Por eso, las vueltas de la Demanda que
produce el objeto del lado del paciente, quedan localizadas en el agujero central, como
las vueltas internas del lado del Otro, que vuelven como interpretacion; en este sentido,
podemos entender por qué Lacan afirma que en la neurosis el objeto es la Demanda.

Esta metafora es una aproximacion, porque las posiciones no son simétricas, sino que
se encuentran en inmixién desde las faltas en juego; la falta del lado del sujeto y la falta
del lado del Otro. El analista ofrece su falta para que un decir se localice, se produzca y
se realice a través del trabajo del significante.

En otro plano, esto nos llevaria a pensar que en la psicosis el objeto es el cuerpo, y
que de acuerdo a cOmo se organiza con relacion a la imagen, el cuerpo toma espesor, y
en la perversion el objeto es el Falo simbdlico (®); a su vez, lo que se plantea como el
analisis en nifios seria de un orden diferente respecto del juego de transferencia, el
objeto parcial y el objeto parlante como efectos del mismo, pero esto seria otro tema que
excede los limites del presente seminario.

Por altimo, y con esto voy cerrando, la serie de intervenciones, que van desde lo que
hizo que se desinflamara la cara en la primera sesion de las que relaté, cuando en la
segunda aparece que tuvo un brote pero ya no tenia herpes, en la tercera, aparece el
tema de que puede descansar y se le fue el brote en la piel, paralelamente el médico que
encuentra dentro del mismo edificio donde ella vive y, en el medicamento recetado por
este médico, hay un significante que toca al trabajo que tiene que ver con las migajas
que es el pan-aler. Pero, ademas, en el pan, esta el tema del padre y el tema del miedo.
Ahi en la aparicion del miedo, aparece el tema que empieza a ubicar a partir de tres
frases citadas, medios, para salir de eso que le marca la piel, el lenguaje (las tres frases
significantes). Aca podemos recordar esto que Lacan plantea en términos del lenguaje
como chancro, el chancro del lenguaje en el cuerpo humano, en el humus que es el
hombre, entonces a la inversa de esto, el tema de la lesion organica aparece como un
chancro que invierte, la marca del lenguaje en el cuerpo, produciendo con la presencia
del organismo un llamado a la produccion de una marca imposible en el lenguaje.
Entonces, esta inversion plantearia una suerte de movimiento que intentaria perforar el
lenguaje con el organismo para recuperar la produccion de un cuerpo, es decir,
reestablecer la distancia entre presencia y representacion a partir del cuerpo como
agujero.

Si esto es asi, la pregunta entonces es ¢por qué tuvo cierta eficacia esta serie de
intervenciones y la interpretacion? Entonces, si pensamos el significante en esta via de
los Toros entrelazados, ubica la dimension simbélica —esto que sefialaba hoy respecto
del nudo o, méas precisamente la cadena borronea, como esquema metaférico que
escribe Lacan en la interseccion cuerpo-ciencia y este limite, como borde, la
intervencion que toca el limite de esta linea simbdlica que viene en la
extraterritorialidad que el sintoma plantea (borde), marca el limite simbdlico, la
separacién y conexion con lo real y la constitucién/construccion del cuerpo como
imagen al poder trabajar sobre una imagen a través de la palabra. Ahi, se produce esta
inversion donde el cuerpo marca al lenguaje y la lesién en el cuerpo organico se
transforma en chancro en el lenguaje; el cuerpo del lenguaje queda lesionado: aparece
una falla en el lenguaje en el lugar de la falta que el cuerpo del lenguaje nos plantea.

Hasta aca la presentacion.

Monica Rolandelli: Yo con lo que me quedé es que hay algo en la secuencia de
intervenciones donde vos planteas esa diferencia entre la inmixion y la fanerosis, via la

163




secuencia de intervenciones, lo que me parece que se arma es diferencia respecto de que
ella estaba siempre afuera, pero, porque no habia adentro. El afuera era encerrante,
porque cuando uno se pega, se confunde el reflejo con lo reflejado, se borra la distancia,
esa distancia se recupera con este entramado simbdlico que trae la interpretacion y arma
esta diferencia entre poder disfrutar del adentro con cierta exterioridad, porque tiene el
afuera armado. Porque, aunque sea adentro del edificio hay una exterioridad respecto de
ese médico. Lo que se me ocurria es que no esta el personaje en el primer meédico, el
personaje del médico, o sea, no hay distancia, el personaje es una distancia porque es
per-sonare, porque para que resuene tiene que haber un hueco, tiene que armar esa
distancia. Ella dice —con el primer médico— que no puede contestar, queda como
caliente, llena, o explotada sin explotar.

Hubiera sido distinto si ella hubiera podido resonar algo en el sentido de decir con el
otro via la interpretacion y la quimica del remedio también, tampoco vamos a descontar
la quimica...

Omar Fernandez: Claro, pero la quimica hace efecto también via significante, fijate
lo que situamos en otra reunién respecto del pharmakén (papuaxon)-logos-escritura.
Un efecto de esta relacion pharmakon (papuoxon)-logos-escritura, podemos referirla a
lo que figura en el prospecto de las medicaciones con relacion a la estadistica que
presentan de estudios a doble ciego con medicacion placebo, y en la medicacion placebo
en algunos medicamentos pueden llegar a tener una efectividad hasta de un 40% en
algunos casos.

Ahora, dos caracteristicas de este dermatélogo, la primera es gque lo encuentra dentro
del edificio, si bien siempre habia estado ahi. Ella lo encuentra después de la sesion
donde se habia trabajado el significante que surge ca(l)idad/ca(r)idad con el cambio de
letra y que finaliza con la intervencion “la calidad bien entendida empieza por casa”.

La segunda cuestion es que una caracteristica que ella remarca de este médico es la
calidez con la que fue recibida.

Monica Rolandelli: Después hay otra cosa que me quedaba dando vuelta del “mi”,
que las migajas tienen esto del “mi”, y ella queda en una exterioridad como alojada
desde el nombre en una relacion como que es de exterioridad como extrafia, como que
ante el mundo ella esta reconocida con el nombre que el padre le puso, pero en el “mi”,
de mi mam4, o de la cosa materna, no. Es como que esto de cdmo se transita el mundo,
via el lugar al que uno fue llamado, —digo, el nombre es el lugar al que uno fue
Ilamado—, tiene que quedar medio afuera y como rebotando, porque esta adentro y esta
afuera, no puede no engancha muy bien ahi. ;Como plantear el “mi” ahi? Esa es la
pregunta, este “mi”, que me sonaba en las mi-gajas.

Omar Fernandez: Ahora que vos decis esto, diria que la direccion de ese “mi” esté en
relacién a la tltima frase de la Ultima sesién cuando ella se queda pensando y encuentra
como un hallazgo, yo retomo esa frase y trabajamos un poco antes del corte de esa
sesion, que tiene que ver con que -y es el tercer punto del temor que sintio en el
cuerpo—, que ella se da cuenta que la ilusion incoherente de la familia —no dice mi
familia, dice la familia—, la puso en el Negro y ahi, queda recibiendo migajas. Entonces,
cuando ella dice esto y se da cuenta de esto con asombro, frente a eso, aparecen
ilusiones propias que la diferencian de la familia, convergen con lo que es el tema del
recuerdo infantil que es la casa de familia, que no era la suya (en los dos sentidos),
estaba afuera y el estar afuera.

164




Monica Rolandelli: EI “mi” estaba afuera, no alojado.

Omar Fernandez: Claro, el “mi” no alojado estaba afuera, entonces, ella puede
empezar via las ilusiones que ahora aparecen propias, —puede decir ilusiones “mias’—,
diferente y separada de la ilusion incoherente de la familia; puede empezar a salir,
porque en esta separacion la familia pasa a ser “mi” familia, entonces se puede empezar
a encontrar adentro y, por ende, empezar a salir. Este es todo un trabajo que recién se
ubica en el final de esta sesion.

Andrea Gonzalez: Dos cosas cortitas. Se me vino una frase de Borges que creo que
decia que el sabor no estaba ni en el paladar ni en la manzana sino en ese entre y en el
contacto, entonces aca me parece que va recuperando algo del gusto por ahi con
relacion a algo que quiere, que puede querer.

Y con relacion al herpes zoster, herpes tiene her en inglés, o sea que aparece el ella,
y zoster tiene la homofonia de sos, o sea que, hay algo del ser, pero también tiene restos
(leido al revés y con el cambio de letra), que es la operacion que puede hacer a partir de
que vacia el cuarto y produce otra cosa.

Sofia Tafetani: Me resulté muy rico el material y el modo de presentacion, te iba
escuchando y hay varios puntos que me interesan y varias preguntas que me fueron
surgiendo. Una de ellas, es lo que vos ubicés ahi, por un lado, todo el recorrido y el
cambio de la letra hasta que llegas a ubicar el significante migajas con relacién al ideal.
Ahi me surge como subrayado para ver si podés ampliar algo de eso, y, por otro lado,
me preguntaba como se articulaba los efectos que eso tuvo, para el surgimiento del lado
de la paciente, quizas para retomar la préxima, esa serie me interesaba, hay otras.

Omar Fernandez: VVolveremos sobre este tema dando alguna otra vuelta.
Nos vemos en quince dias.

165




Seminario
Lectura clinica de la operacion analitica
La falla epistemo-somatica: Migajas

Sexta CONFERENCIA

Presentacion clinica. Continuacion.

Hoy continuamos en parte retomando lo de la vez pasada, pero viendo como va
continuando esta paciente, ya que se trata de un tratamiento en curso y la estoy viendo
quincenalmente. Ya viene desde hace mas de tres semanas con una remision de la
erupcion en la piel. Si aparecio un vuelco en su posicidn fantasmatica respecto del ideal,
retomando la frase con la cual cerrd la sesién anterior a esta que les voy a comentar, que
era la siguiente: la ilusion incoherente de la familia, en la cual, habia surgido una
transformacion del “la” por el “mi”, donde ella referia con sorpresa: “Habia puesto la
ilusion incoherente de “mi” familia en la relacion con el Negro”; y en esta diferencia
entre el “la” y el “mi”, empezaba a surgir sus propias fantasias con independencia de las
fantasias familiares, para decirlo rapidamente.

Al final de esa sesion aparece un juego de palabras entre alegria y alergia y que ella
ahora podia decidir abrir la puerta para salir a la alegria. En este punto concluye la
sesion anterior a la que les voy a comentar hoy.

En la sesion de esta semana, aparece con mucha bronca respecto de todo, y que lo
que se le cae al piso tiene ganas de pisarlo, y aparece ahi algo con relacion al tema de la
bronca, en la misma linea de la calentura que habia planteado la vez pasada, y algunas
vueltas al respecto de no tener ganas de hablar y como se ubican algunas imagenes, pero
aparece una fantasia, que siempre tuvo y, que tiene que ver con la idea de ser un
hombre, ser un hombre para poder, desde el lugar de donador, tener el amor del otro.
Ahi aparece —no solo el qué pito toco ahi, en el sentido de no sélo de qué hago ahi, sino
también en el sentido de si soy un hombre, ;qué pito toco?—, esa es una vertiente. La
otra vertiente —que es por la que avanzd esa sesion— es ser igual a superman, estar en el
aire 'y no poder una relacién estable, porque siempre sale volando en funcion de
satisfacer el pedido del otro, reclamo, del otro, etc. y lo que recibe son migajas porque el
deseo propio no se realiza. Aparece bastante humor con relacién a eso y hay toda una
vuelta alrededor del superhombre, superman, el superar y la posicion deseante como
mujer y ahi termina la Gltima sesion.

Un resumen un poco apretado de cédmo evolucionaron las sesiones desde la falla
epistemo-somatica hasta la ubicacion (construccién) fantasmética que aparece por
primera vez.

Sandra Gonzalez: O sea, que ¢la construccion es sobre esa falla, que es ese vacio
entre el reflejo y lo reflejado que vos ubicabas la vez pasada?

Omar Ferndndez: A ver. Retomando un poco el planteo de la vez pasada hay como
varios niveles para pensar esto que Lacan llama falla epistemo-somatica en
Psicoandlisis y Medicina. El lugar del psicoanalisis en la medicina, que por otra parte
es un texto que esta mal titulado y mutilado en Intervenciones y textos, en la version
oficial, porque el titulo original es el que mencioné recién y estan desaparecidas las

166




intervenciones anteriores de los otros expositores, pero en la traduccion de Rodriguez
Ponte esté la version completa. A lo que voy es que, en la articulacidn entre este texto
Psicoandlisis y Medicina..., con la Conferencia de Ginebra y La tercera, —al menos
desde mi lectura—, otros toman también el Seminario 11, y la holofrase, y ese es un error
en Lacan. Digo un error en Lacan, teniendo en cuenta lo que Lacan formula
posteriormente, y sobre todo porque la holofrase niega de plano el concepto de
transferencia al borrar el intervalo significante; tal como lo trabajamos cuando
abordamos la critica de este concepto en la segunda reunién que tuvimos, y lo que
demuestra Faig en su articulo El nifio débil, brotado y con una Glcera perforada.®®

Entonces, o bien hay una falla epistemo-somética y es posible trabajar
analiticamente, o bien hay holofrase; si hay holofrase no hay posibilidad ninguna de
ubicar ahi, una diferencia ni representacion de sujeto como supuesto ya que, al borrarse
el intervalo, se anula el concepto de transferencia también, entonces si ahi no hay
transferencia tampoco hay posibilidad de lectura, por lo tanto, si pensamos a la
holofrase como un concepto, no es un concepto clinicamente productivo para pensar
como se interviene transferencialmente y como da lugar eso que aparece como falla a la
constitucion de una falta y la dimension fantasmatica.

Yo me baso en este hecho que quise exponer porque cuando decidia la presentacion
tenia una sesion sola, a la sesion siguiente que coincidié con la semana de nuestros
encuentros, ahi tuvo lugar la segunda sesion con la paciente; y, en la tercera, que es esta
que relato hoy, aparece el tema fantasmatico, no es algo que yo haya estructurado
conceptualmente previamente, yo me encuentro con esto. Esto me llevo a pensar en los
textos de Lacan que estoy presentando; lo Unico que tenia claro previamente es que -y
esto desde hace afios—, es que el concepto de holofrase es un error clinico en Lacan,
porque rechaza el concepto de transferencia y, por lo tanto, no es un concepto
clinicamente fructifero para poder trabajar. Faig sefiala que Lacan al utilizar el concepto
de holofrase para explicar la psicosomatica, debilidad mental y psicosis incluye en una
misma categoria entidades completamente disimiles, con lo cual, “la distancia que
separa la debilidad mental y la psicosomatica ya es mucha para agregar todavia la
psicosis. Un modelo que explique la enuresis y las verrugas junto con la neurosis seria
sospechado de inmediato; se diria que hay alli una bolsa de gatos. Y ese es el caso.”%,
acuerdo plenamente con esta critica.

Sandra Gonzalez: La falla en el cuerpo de la que vos hablas, de la que decis, no se da
a leer, por eso no puede ser un jeroglifico, ¢se situa si o si en el cuerpo?, ¢hay falla en el
cuerpo? ¢hay falla a nivel del Otro?, ¢lo que puede pasar es que no hay inscripcion a
nivel de la falta en el Otro, o sea, significar esa falla como falta del Otro?, ¢eso es lo que
puede pasar en estos casos en vez de la holofrase?

Lo que quiero preguntar es, ¢se podria decir en cambio, que se puede explicar eso
mismo de la holofrase como una falla en el Otro que no se ubica como falta en el Otro?

Omar Fernandez: Aun tomando el hecho de que el Otro es el cuerpo, aunque nos
Ilevaria por otros senderos, no, clinicamente no. ¢;Por qué tomo esta articulacion entre
estos tres textos que mencioné? En Psicoanalisis y Medicina..., el punto central que me
parece nodal en Lacan esto que situaba la otra vez de la posicién del médico con

398 Cf. Carlos Faig, El nifio débil, brotado y con una Ulcera perforada, “Ensayos Ill. Freudianas,
lacanianas y otras”, Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires 2014, pp. 20-27.
3% Carlos Faig, Ibidem, p. 21.

167




relacion al personaje del médico y el relevo que toma el psicoanalista respecto de esa
posicion vacante que deja el médico, pero vacante respecto de su subsuncion en todo el
desarrollo tecnocientifico y la OMS como representante representativo de este
desarrollo, que nos llevaria a desarrollar un tema muy interesante acerca de como surge
el sujeto de la ciencia a partir de Descartes planteandose el sujeto elidido, que no es un
sujeto psicoldgico, y funda la ciencia moderna, este es el sujeto del psicoandlisis (el
sujeto elidido, que no es el sujeto psicologico). Y como durante la primera mitad del
siglo XX con la fisica cuantica se produce un giro e inversion respecto de la relacién de
la ciencia, con la técnica y su determinacion por el mercado con el avance del
capitalismo hasta la globalizacion.

Quiero decir que, —dicho rapidamente y muy a grosso modo—, con el inicio de la
modernidad y hasta el siglo XIX, la ciencia determinaba la técnica como una
consecuencia de la ciencia, es decir, la técnica era como comunmente se denominaba, a
la ciencia aplicada; a partir de los desarrollos de la fisica cuéntica esto se invierte. Se
invierte por varias razones, en primer lugar, es que como efecto de la fisica cuantica el
mundo desaparece en cuanto mundo, la segunda cuestion, es que se invierte el principio
de causalidad lineal. El experimento paradigmatico es el que se realiza sobre el electrén
ya que por el principio de incertidumbre o indeterminacion de Heisemberg establece
que no se puede determinar, en términos de la fisica cuantica, simultaneamente, ciertos
pares de variables fisicas, como son, la posicion y el momento lineal (cantidad de
movimiento) de una particula es decir, cuanta mayor certeza se busca en determinar la
posicion de una particula, menos se conoce su momento lineal y, por tanto, su masa y
velocidad.

El principio de indeterminacion establece que las propiedades de la particula se
encuentran en estado de superposicion y por tanto, tienen atribuidos a la vez diferentes
valores de posiciony de momento lineal. En la intervencion, a la hora de medir,
obligamos a una de las magnitudes a tomar un valor, colapsando su funcion de onda, y
dandonos asi un resultado preciso para esta, por lo que aumenta irremediablemente la
indeterminacion en la otra medida. Por lo tanto, el principio de indeterminacion afirma
que las variables dinamicas como posicion, momento angular, momento lineal, etc., se
definen de manera operacional, esto es, en términos relativos al procedimiento
experimental por medio del cual son medidas; la posicion se definird con respecto a un
sistema de referencia determinado, definiendo el instrumento de medida empleado y el
modo en que tal instrumento se usa. Sin embargo, cuando se examinan los
procedimientos experimentales por medio de los cuales podrian medirse tales variables
resulta que la medida siempre acabara perturbada; es decir, que, por el mismo hecho de
realizar la medida, el experimentador modifica los datos de algin modo, introduciendo
un error que es imposible de reducir a cero.

Algunos sefialan que, si la posicion se mide determinando la perturbacion que genera
la particula en el campo gravitacional que le rodea, puede reducirse el error a cero
debido a que toda particula es afectada en diferentes medidas por los campos generados
por otras.

Esta descripcion cualitativa del principio de indeterminacion, sin ser totalmente
incorrecta, es engafiosa en tanto que omite el principal aspecto del principio de
indeterminacion: el principio de indeterminacion establece el limite de aplicabilidad de
la fisica clasica. La fisica clasica concibe sistemas fisicos descritos por medio de
variables perfectamente definidas en el tiempo (velocidad, posicion, ...) y que, en
principio, pueden conocerse con la precision que se desee. Aunque en la préactica
resultara  imposible  determinar la  posicion de una  particula  con

168



https://es.wikipedia.org/wiki/Cantidad_de_movimiento
https://es.wikipedia.org/wiki/Cantidad_de_movimiento
https://es.wikipedia.org/wiki/Superposici%C3%B3n_cu%C3%A1ntica
https://es.wikipedia.org/wiki/Posici%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Cantidad_de_movimiento
https://es.wikipedia.org/wiki/Funci%C3%B3n_de_onda
https://es.wikipedia.org/wiki/Posici%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Momento_angular
https://es.wikipedia.org/wiki/Momento_lineal
https://es.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsica_cl%C3%A1sica

una precision infinitesimal, la fisica clasica concibe tal precision como alcanzable: es
posible y perfectamente concebible afirmar que tal o cual particula, en el instante de
tiempo exacto t, estaba en la posicion exacta p. En cambio, el principio de
indeterminacion, al afirmar que existe un limite fundamental a la precision de la
medida, en realidad esta indicando que, si un sistema fisico real se describe en términos
de la fisica clasica, entonces se esta haciendo una aproximacién, y la relacion de
incertidumbre nos indica la calidad de esa aproximacion.

Por motivos culturales y educativos, cuando solemos enfrentar al principio de
incertidumbre por primera vez, lo hacemos condicionados por el determinismo de
la fisica clasica. En ella, la posicién de una particula puede ser definida como una
funcién continua en el tiempo; si la masa de esa particula es y se mueve a velocidades
suficientemente inferiores a la de la luz, entonces el momento lineal de la particula se
define como masa por velocidad, siendo la velocidad la primera derivada en el tiempo
de la posicion.

Dicho esto, atendiendo a la explicacion habitual del principio de incertidumbre,
podria resultar tentador creer que la relacion de incertidumbre simplemente establece
una limitacién sobre nuestra capacidad de medida que nos impide conocer con precision
arbitraria la posicion inicial y el momento lineal inicial. Entonces, de acuerdo con el
principio de incertidumbre , no podran conocerse la trayectoria que seguira la particula
de manera absolutamente exacta. Este razonamiento es, sin embargo, incorrecto, pues
en €l subyace la idea de que, pese a que, —y no se pueden conocer exactamente—, es
posible continuar usando la descripcion clasica en virtud de la cual una particula seguira
una trayectoria definida por la solucion general de las ecuaciones de movimiento,
introduciendo la nocidn afiadida de que las condiciones iniciales y no pueden conocerse
al detalle: esto es, no podemos conocer exactamente qué trayectoria va a seguir la
particula, pero estaremos aceptando que, de facto, va a seguir una.

Esta forma de proceder es, sin embargo, totalmente incorrecta ya que el principio de
incertidumbre conlleva un desvio completo de las concepciones clasicas, haciendo que
la nocién clésica de trayectoria debe ser desechada, por eso mismo, preguntar cuales son
simultaneamente los valores de posicion y de momento lineal en el que se encuentra una
particula es un absurdo. Asi dicho, podria resultar paradojico que primero se establezca
una relacion de incertidumbre en términos de posicion y momento lineal, para luego
afirmar que aparecen en dicha relacién; esto no tiene sentido. Si no tiene sentido, ¢qué
sentido puede tener una relacion que las emplee? Ocurre que, en fisica cuantica, es
posible introducir una serie de entidades matematicas y que se correspondan en muchos
aspectos con la posicién y el momento clasicos. Dichas entidades no son, no obstante,
exactamente iguales a la posicion y el momento clasicos: el principio de incertidumbre
sencillamente indica que si interpretamos esas entidades como posicion y momento
lineal —y por tanto interpretamos el movimiento de una forma clasica—, entonces existe
un limite fundamental en la precision con que dichas variables pueden ser conocidas;
esto es, si intentamos introducir variables clasicas e intentamos interpretar el
movimiento de forma clasica, la precision con que estas variables pueden ser
especificadas esta limitada.

¢ Qué consecuencias podemos extraer del principio de indeterminacion?

Este principio supone un cambio basico en la naturaleza de la fisica, ya que se pasa
de un conocimiento absolutamente preciso (en teoria, aunque no en la practica), al
conocimiento basado solo en probabilidades. Aunque debido a la pequefiez de
la constante de Planck, en el mundo macroscépico la indeterminacion cuantica es casi
siempre completamente despreciable, y los resultados de las teorias fisicas

169



https://es.wikipedia.org/wiki/Precisi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Determinismo
https://es.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsica_cl%C3%A1sica
https://es.wikipedia.org/wiki/Posici%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Cantidad_de_movimiento
https://es.wikipedia.org/wiki/Momento_lineal
https://es.wikipedia.org/wiki/Constante_de_Planck

deterministas, como la teoria de la relatividad, siguen teniendo validez en todos casos
practicos de interés.

Las particulas, en mecanica cuantica, no siguen trayectorias definidas. No es posible
conocer exactamente el valor de todas las magnitudes fisicas que describen el estado de
movimiento de la particula en ningin momento, sino solo una distribucién estadistica.
Por lo tanto, no es posible asignar una trayectoria a una particula. Si, se puede decir que
hay una determinada probabilidad de que la particula se encuentre en una determinada
region del espacio en un momento determinado.

Comunmente se considera que el caracter probabilistico de la mecanica cuantica
invalida el determinismo cientifico. Sin embargo, existen varias interpretaciones de la
mecanica cuantica y no todas llegan a esta conclusion. Segun puntualiza Stephen
Hawking, la mecénica cuéntica es determinista en si misma, y es posible que la aparente
indeterminacion se deba a que realmente no existen posiciones y velocidades de
particulas, sino solo ondas. Los fisicos cuénticos intentarian entonces ajustar las ondas a
nuestras ideas preconcebidas de posiciones y velocidades. La inadecuacion de estos
conceptos seria la causa de la aparente impredictibilidad.

Resumiendo. Lo dicho respecto del principio de incertidumbre, nos lleva a pensar
que cambia nuestra relacion con el mundo ya que el mundo medible exacto como
referente externo deja de existir en cuanto tal, esto se puede leer de manera detallada en
el famoso libro del fil6sofo VVasco Xavier Xubiri, Naturaleza, Historia, Dios.

Xubiri describe que desde los inicios de la modernidad hasta el siglo XIX, nosotros
contdbamos con la existencia de un mundo, el experimento y un sistema de medicion
exterior al experimento y que no modificaba aquello que se iba a medir. Por ejemplo, si
yo quiero en la fisica clasica medir la velocidad de un movil que va de un punto A, a un
punto B, yo tengo el mundo, el experimento —el montaje de la escena sobre la escena del
mundo—, tengo el sistema de medicion de tiempo y distancia, y tomado el tiempo y
sabiendo la distancia, puedo calcular la velocidad. Entonces, tengo el mundo, la escena
del mundo y con el artefacto simbdlico del que dispongo armo la escena sobre la escena
del mundo.

Ahora, con la fisica cuantica, aparece un primer problema y es que no se puede
determinar —como ya dijimos—, los valores de posiciony de momento lineal de una
particula sin alterar uno o el otro, a diferencia del experimento anterior donde la
medicion de la velocidad del movil no altera su posicion y viceversa.

Con lo cual, para determinar los valores de posicion y de momento lineal del electron
hay que realizar dos experimentos diferentes, pero con la particularidad de que el
experimento mismo se constituye en el sistema de medicidn, por lo dicho anteriormente.
Entonces experimento y sistema de medicion son lo mismo, con lo cual, una
consecuencia importante de este hecho, es que construyo algo que no habia
previamente, pero al mismo tiempo, el mundo desaparece. Es decir, que construyo un
mundo y no tengo un mundo dado, esto, a su vez, altera el principio de causalidad
lineal, ya que la construccion del mundo obedece al hecho de que el experimento y
sistema de medicion quedan en un mismo plano, y, al mismo tiempo, redefine el
concepto de recursividad y contingencia.>*® El mundo queda construido desde un
modelo armado que no existe en lo real ya que al ser el experimento el sistema de
medicion modifica la naturaleza del objeto que queda construido por el sistema de

3% Yuk Hui, Recursividad y Contingencia, Caja Negra editora, Buenos Aires, 2022.

170



https://es.wikipedia.org/wiki/Teor%C3%ADa_de_la_relatividad
https://es.wikipedia.org/wiki/Determinismo_cient%C3%ADfico
https://es.wikipedia.org/wiki/Interpretaciones_de_la_mec%C3%A1nica_cu%C3%A1ntica
https://es.wikipedia.org/wiki/Interpretaciones_de_la_mec%C3%A1nica_cu%C3%A1ntica
https://es.wikipedia.org/wiki/Stephen_Hawking
https://es.wikipedia.org/wiki/Stephen_Hawking
https://es.wikipedia.org/wiki/Posici%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Cantidad_de_movimiento
https://es.wikipedia.org/wiki/Posici%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Cantidad_de_movimiento

medicion mismo. Un ejemplo de esto es el experimento de doble hendija para
determinar la naturaleza de la luz como onda o particula. De acuerdo a lo que se esté
midiendo, presenta una naturaleza ondulatoria o corpuscular.

Sofia Tafetani: Cuando vos decis que no hay mundo, ¢cémo estas pensando la
definicion de mundo ahi?, ;que seria el mundo?

Omar Fernandez: Esto nos remite al texto Psicoanalisis y Medicina..., cuando Lacan
plantea el tema de los satélites y dice que los planetas no piensan, y circulan en sus
Orbitas —ya planteado en uno de los primeros seminarios y retomado aqui en este texto—,
lo que esté en el nacleo de este planteo es que, por un lado, el tema del pensamiento,
que nos llevaria entre otras cosas al agujero del pensamiento en el sentido de la
imposibilidad de aprehender el pienso como objeto de mi pensamiento, pero, a su vez,
el pensamiento como racionalidad que lleva a la emergencia del sujeto de la ciencia, es
decir, el sujeto del psicoanalisis, el sujeto elidido, esto por un lado. Por otro lado, nos
Ileva también al tema del saber y del saber con relacion a la ciencia.

El saber cientifico pasa de plantearse desde los inicios de la modernidad hasta el
siglo XI1X como la pretendida posibilidad de la construccion de un saber absoluto, a la
constitucion de un saber imposible, I6gicamente imposible. Por eso, uno de los planteos
de Lacan de lo Real es como lo imposible 16gico, no s6lo en términos de lo que no cesa
de no escribirse sino la imposibilidad 16gica misma. Por otro lado, desde el punto de
vista epistemoldgico tenemos tres métodos 16gicos, el hipotético deductivo, el inductivo
y el abductivo, pero lo que me interesa marcar, es que no se puede probar
cientificamente de manera absoluta la verdad de una hipotesis, sélo se puede probar la
falsedad, en cambio, la verdad de una hipotesis siempre es una aproximacion, esto, por
un lado. Por otro lado, si vemos los distintos tipos de epistemologias que existen,
tenemos desde los programas de investigacion cientifica y el falsacionismo, Popper,
Lakatos, tenemos en Khun una epistemologia social desde la construccion de
paradigmas en y por una comunidad cientifica, tenemos la neopositivista clasica
empirista con la verificacién experimental clasica donde hay una realidad objetiva y el
experimento permite la contrastacion de hipotesis cosa que es al revés porque cuando
vos vas a medir algo ya hay una hipoétesis previa que arma el sistema de medida, el
instrumento de medicion, tenemos las epistemologias dialécticas por ejemplo, con
Athanase Joja, l6gicas ternarias, etc.

Pero, en lo que me interesa hacer hincapié, es que se plantea la imposibilidad de
constitucién de un saber absoluto desde las ciencias, y la imposibilidad de tener certeza
sobre la verdad porque lo que podés verificar es el funcionamiento de una hipétesis o
teoria, y a su vez, desde la I6gica tampoco podés demostrar como es que algo no existe,
al respecto estd la famosa anécdota entre Wittgenstein y Bertrand Russell del
rinoceronte, de la que ya hablamos. Esto, por un lado.

Por otro lado, se agrega, respecto de la revolucién informatica y la realidad virtual, y
la inteligencia artificial, un tema mas que implica que la tecnologia, y la tecnologia
ligada al mercado, produce una inversién respecto de su relacién con la ciencia, y va a
determinar el desarrollo de los programas de investigacion.

¢ Qué quiero decir con esto?

Aparece —obedeciendo directamente al imperativo de la economia de mercado del
semiocapitalismo— la economia de mercado plantea, produce e inaugura una necesidad
que no habia, y la respuesta la demanda de esta necesidad que la economia de mercado
produce, es la construccion de un elemento técnico a esa necesidad neoproducida por el

171




semiocapitalismo, originando, provocando y engendrando, la constitucion de objetos
sin cuerpo®® a los cuales no les falta nada y, por ende, rechazan la castracion en tanto y
en cuanto son ademas unanimes, universales y anonimos. Faig sefiala que, asi como “el
genio es aquél que produce un objeto para el que no hay cuerpo. Lo separa de un lugar
que no existe, [...] la expansion de la ciencia, sobre todo en su faz tecnologica, produce
algo muy similar a lo que yo Ilamaba ‘objetos sin cuerpo’. La voz, lanzada al aire en las
comunicaciones radiales [comparable a un sonido sin cuerdas vocales]; la television,
comparable a una imagen sin retina, son 6rganos sin cuerpo. La castracion, por este
hecho, no los concierne. Lo que la ciencia separa es el cuerpo en todo caso, no el pene.
De modo que convergen los genios locos y la estructura de la ciencia”.®®" Cabe agregar
en la faz del desarrollo tecnoldgico actual desde la virtualidad que opera sobre la
realidad y el desarrollo de la I.A., que ademas de la creacion de objetos para los cuales
no hay cuerpo, el sujeto elidido de la ciencia empieza a tener consecuencias sobre el
sujeto psicologico al quedar éste despojado de las caracteristicas psicologicas clésicas
efecto del entrecruzamiento de la virtualidad, realidad ampliada, I.A., y constitucion del
metaverso.

Paréntesis. Una consecuencia de esto —Fukelman claramente lo plantea asi—, es que
el desarrollo cientifico, y mas marcadamente en la actualidad, plantea la distancia entre
el mito y la estructura en tanto “tiende a expulsar al sujeto que se relaciona con la
repeticion, con el hablar, y con la lectura de un cuerpo que esta marcado justamente
por la lengua, por los significantes.”3%

Este objeto del desarrollo cientifico, que el desarrollo cientifico origina, provoca y
engendra, no es homologable al objeto a en tanto produce el rechazo de la castracion,
la abolicion de la falta y la ausencia de cuerpo, pero viene (intenta) localizarse en el
lugar mismo del objeto a, es decir en el lugar originado, provocado, engendrado,
inaugurado y abierto por la castracion. Entonces, este objeto técnico o
servomecanismo®® que obedece a los imperativos del mercado, es un objeto nuevo, un
objeto que no habia y que luego por su aplicabilidad pasa a ubicarse como necesario,
indispensable y que no, no-puede no faltar —obturando a la castracion en potencia
estableciendo el rechazo de la castracion que Lacan nos ensefiaba como el efecto que el
discurso del capitalismo produce y replica en todo discurso que quede entroncado en él—
, ¥ que se desarrolla a partir de la implementacion de programas de investigacion ad hoc
constituyéndose desde la ciencia-mercado, en un objeto para el cual no hay cuerpo.

Este objeto, en tanto y en cuanto es un objeto para el cual no hay cuerpo, no produce
falta, sino que establece un agujero artificial sobre el cual se constituye y arma un
cuerpo no erdgeno, un cuerpo determinado por el mercado, para el que se rechaza la
relacién Necesidad-Demanda-Deseo y se establece una nueva relacion —efecto del
rechazo de la castracion que el discurso del capitalismo produce e instala—, que se
podria escribir como: imperativo de consumo sin necesidad, ni demanda, ni deseo
produciendo un deseo andénimo, unanime y universal. Esto no establece relaciones

3% Carlos Faig, Comentario sobre Genio y Locura de Karl Jaspers, “La Clinica Psicoanalitica: Estilo,
objeto y transferencia”, Coleccién Ensayos Lacanianos dirigida por Rogelio Fernandez Couto, Ediciones
Xavier Boveda, Buenos Aires, 1986, p. 137.

397 Carlos Faig, Ibidem, p. 137

3% paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, Cap. 3, Edipo, “Conversaciones con Jorge Fukelman.
Psicoandlisis: juego e infancia”, Editorial Lumen, coleccién Cuerpo, Arte y Salud, serie roja, primera
edicion Buenos Aires 2011, p.54.

399 Néstor A. Braunstein, El inconsciente, la técnica y el discurso capitalista, Siglo XXI editores, México,
2011.

172




nuevas de goce ya que no hay ni cuerpo ni deseo, sino el rechazo a la relacion goce-
deseo y, por ende, el rechazo del lenguaje mismo; la relacién con el lenguaje es lo que
queda en suspenso y en amenaza de disolucion, o por lo menos, gravemente perturbado.
Un efecto de esto es lo que Agamben nombra como la laguna del lenguaje y la
imposibilidad del testimonio que inaugura Auschwitz,*® y el espectaculo integrado que
origina Timisoara.**!

Abolida la experiencia —como planteaba Benjamin—, rechazada la posibilidad del
testimonio frente a la ausencia del lenguaje, —como veia Agamben después de
Auschwitz—, sin muerte y con la politica como espectaculo integrado
(Agamben/Debord), una consecuencia directa de esta nuda vida y el Lager globalizado
como consecuencia de la globalizacion del estado de excepcion, es la realizacion y
consolidacion de una imagen sin cuerpo. A diferencia del planteo de Deleuze-Guatari
en el Anti-Edipo,*®? de los drganos sin cuerpo; este sistema produce es una imagen sin
cuerpo, una imagen que es Todo del otro lado del espejo, es decir, cuerpo e imagen son
uno porque queda abolida la distancia entre presencia y representacion. Esto plantea la
posibilidad de que cuerpo e imagen devengan superponibles.

Internet plantea a nivel de la sexualidad la observacion “de un coito continuo y
repetido: la intimidad es revelada, es por completo visible una abstraccion de ella.
Todo se sabe y el saber no presenta poros que resguarden la subjetividad, que resulta
hallarse cada vez mas rechazada.

Resumo: la falta de representacion sexual, de marcas familiares, de psicologia,
convergen con el sujeto de la ciencia.”*%® Pasamos del cuerpo sin 6rganos que planteaba
Deleuze y Guatari en El Anti-Edipo, a la constitucion de una imagen no especular y sin
cuerpo, de ahi que, sin anatomia que se haga cargo del destino sexuado, los flujos
deseantes se encuentran sin borde y la insatisfaccion deslocalizada se globaliza en un
cuerpo inexistente. De este modo, el valor de la representacion queda directamente
atacado y en cuestion.

Este servomecanismo, que se implementa como dispositivo, son imagenes sin
cuerpo; el viejo ejemplo que citaba Faig refiriéndose a la television, como una imagen
sin retina o la radio como un sonido sin cuerdas vocales, hoy, con el desarrollo de
internet y los espacios virtuales maltiples, la Deep web, y el desarrollo acelerado de las
redes, la implementacién de la inteligencia artificial, y sus variantes diversas, nos
encontramos con algo analogo respecto de la abolicion del sujeto psicologico. En primer
lugar, porque esto genera una ampliacion y subversion en el campo de la economia
pasando de la economia capitalista clasica a la constitucion de un semiocapitalista y
economia virtual. En antecedente de esto es el reemplazo en Norteamérica del patrén
oro por el dolar, en tanto ya no podés recibir el oro por délar sino dolar por dolar, papel
por papel, se desmaterializa el valor de la referencia y se reemplaza, sustituye y
modifica el patrén de cambio; al eliminar el objeto se desmantela la referencia. Esto
tiene repercusiones en diversos planos de constitucion de la subjetividad y de la
produccién de mundo.

400 Giorgio Agamben, Lo que queda de Auschwitz, el archivo y el testigo, Homo sacer Ill, Valencia, Pre-
textos, 2000.

401 Giorgio Agamben, MEDIOS SIN FIN. Notas sobre la politica, Ed. Pre-Textos, Espafia 2001.

402 Gilles Deleuze y Felix Guattari, EI Anti-Edipo. Capitalismo y Esquizofrenia, Ediciones Paidds Ibérica,
S.A., Espafia, 1985.

403 Carlos Faig, Mercado, sexual, género y nuevas sexualidades, %a Sinthdme. Escritos politicos™,
Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires, 2014, p. 82.

173




Ahora con la moneda virtual por ej. el bitcoin, y la inversion del sistema de
produccion respecto de la mercancia y la plusvalia, 1o que era el consumidor queda
desplazado y reemplazado por la extraccion de los atributos del sujeto psicologico que
devienen mercancia en un capitalismo de signo, un semiocapitalismo que genera
ganancias. Entonces, este avance de la ciencia sobre el mercado sexual a través de la
estadistica, lleva a la expulsion del sujeto y la anomia como modo de célculo y
prediccion de comportamientos, ya no, desde una relacion de causalidad sino, desde una
probabilidad estadistica sin causa. Es decir, que se conjugan la anomia, la ausencia de
causalidad sobre la determinacion del resultado, y la inclusion de los atributos del
sujeto psicoldgico junto con la sexualidad como mercancia en un semio-mercado
global. En este contexto la sexualidad pasa a tener también un estatuto diferente
quedando despojada de un sujeto psicoldgico atribuible a ella. En la relacion que se
establece entre sexualidad y mercado, Faig cita una vieja formula que aparece en El
Capital de Karl Marx, que establece la ley decreciente de la tasa de ganancia. La idea
que plantea es la siguiente: “a mayor capital invertido, puesto en juego en los negocios,
y si el mercado permanece idéntico, la proporcidn de ganancia sobre el capital que se va
acrecentando por la reinversion, es menor”,*** a mayor capital invertido, por un lado,
menor ganancia por el otro, entonces para que la ganancia aumente se hace necesario
avanzar sobre otros mercados, 0 sobre nuevos mercados, es decir, crear mercados que
no existen hasta ese momento. De este movimiento, Lenin deduce la constitucion del
Imperialismo.

“En la situacién actual —dice Faig—, ya no hay mercados reales, existentes, a los que
conquistar. EI imperialismo ‘clasico’ termind; encontro su tope. Y por eso vemos, entre
otros fendmenos, que se avanza sobre mercados potenciales.”*® Asi, siguiendo esta
linea de situacion, el sexo se implanta y establece como “un mercado potencial” e
“ideal”, en este sentido, el sexo pasa a formar parte del capitalismo “El sexo es global,
universal por si mismo, y en cierta forma esto lo pone a la par de la mundializacién de
los medios y la técnica.”%

De esta manera, siguiendo el desarrollo de Faig, entendemos que, la insercién del
sexo en el mercado global, lo provee de un sentido (al sexo y al mercado), de una
direccién, y de un mddulo (es medible en caracteres numéricos, estadisticos y
econdmicos). Al respecto dos hechos paradigmaticos, uno “corresponde a Internet y los
medios en general, otro al avance de la cirugia y la biologia sobre los cuerpos, la ciencia
aplicada, la tecnologia médica.”*®” De esto se desprende una consecuencia: la
inscripcién del sexo en el espacio virtual y tecnocientifico del semiocapitalismo y su
consecuente escision respecto del goce, esto es, que se origina y se engendra con esta
operacion del mercado como aparato, servomecanismo o dispositivo global, la
produccion —como resultado de este proceso—, de un goce no marcado, y con esto,
sujeto, cuerpo y goce se independizan del discurso.

La falta deslocalizada e independiente es homotdpica con la deslocalizacion
discursiva que introduce, plantea, y crea performativamente el espacio virtual
produciendo y constituyendo en acto, un espacio no virtual que provee una imagen a la
que le falta cuerpo.

404 Carlos Faig, Ibidem, pp. 77-78.
405 Carlos Faig, Ibidem, p. 78.
408 Carlos Faig, Ibidem, p. 78.
407 Carlos Faig, Ibidem, p. 78.

174




Desde Lacan —a diferencia de Freud—, las identificaciones cubren la ausencia de
relacion sexual, es decir, la ausencia de un significante que nos represente. En este
sentido, la reivindicacion de ciertas posiciones sexuales con la consecuente exclusion y
rechazo de la diferencia que plantean al tratar de forcluir lo hetero como lo otro, y
homogeneizar la diferencia, no deja de ser ideoldgica ya que “ni el deseo ni el goce
pueden sostener esos enunciados. Y esto sin apelar a ninguna cuestion de orden moral o
social. Simplemente se trata de evaluar si el goce resulta mas concernido por estas
practicas que por otras.”*® Un ejemplo al respecto es el libro de Paul B. Preciado
Manifiesto contrasexual, donde al confundir falo con pene, y establecer al dildo
(servomecanismo) una eficacia y eficiencia mayor y mejor que el dildo de carne, luego
se le presenta como necesario establecer un contrato de practicas que regule la
sexualidad. Eliminando al Falo (@), y reemplazandolo por el dildo (servomecanismo),
la sexualidad queda regulada por un contrato entre las partes (en ambos sentidos del
término). Es clara la confusion que establece entre el concepto de Falo (®), al
homologarlo al pene (6rgano), a éste con un dildo de carne y de ahi el ultimo paso
metonimico y de sustitucién por el dildo tecnoldgico que se encuentra como
servomecanismo en el mercado global.

“¢Qué ideologia acomparia al avance de la globalizacion, el capitalismo y la ciencia,
sobre la sexualidad? ¢Do6nde dirigirse para hallar la ‘superestructura’ de la
‘infraestructura sexual’ en mutacion?*®° Con esta interrogacion Faig llega a ubicar las
coordenadas del planteo acerca de cuéles son los obstaculos que se deberia derribar para
que “el sexo se transforme en un producto que pueda circular sin encontrar limites’” 4
La primera es la familia, la segunda, la identidad sexual.

Con la llegada de Internet y la revolucion digital, y el desarrollo de la Inteligencia
Avrtificial, se produce un nuevo cambio en la era del tecnoceno,*!* pasando del mundo
gue mostraba un sentido, a darle sentido a los cambios desde el interior de los cambios;
porque si no damos sentido desde el interior de los cambios, entonces, la revolucion
digital que estd sucediendo, ella, se pone a funcionar méas alla de todo sentido y
capturada por un sentido Unico universal absoluto y econdmico, del poder del signo
dictatorial del semiocapitalismo, que se pone a funcionar de manera independiente sin
sujeto.*!2 Entonces, con Internet, la revolucion digital, y el desarrollo de la I.A., se
produce un nuevo cambio desde este poder absoluto o simbolo dictatorial, que ya no
tiene que ver con la explotaciéon del obrero, la plus valia, respecto del objeto como
producto final, sino que el usuario pasa a ser la mercancia —un ejemplo de esto puede
verse en el documental Nada es privado, que se encuentra en Netflix—, pero a diferencia
de lo que se presenta en este documental, la mercancia actual no sélo es el usuario sino
la expropiacion de sus caracteristicas psicoldgicas que toman valor en el mercado del
semiocapitalismo global.

Cuando vos, por ejemplo, en Facebook cliqueas el me gusta, entras en un sistema
algoritmico organizado en Google a través de un sistema de Inteligencia Artificial,

408 Carlos Faig, Ibidem, p. 79.

409 Carlos Faig, Ibidem, pp. 79-80.

410 Carlos Faig, Ibidem, p. 80.

411 Flavia Costa, Tecnoceno. Algoritmos, biohackers y nuevas formas de vida, editorial Taurus, Buenos
Aires, 2021.

412 Cf. Miguel Benasayag, La  Revolucion  tecnocientifica, canalabierto.com.ar,
https://canalabierto.com.ar » 2021/01/07 » miguel-ben..

175



file:///D:/canalabierto.com.ar,%20https:/canalabierto.com.ar ›%202021/01/07%20›%20miguel-ben
file:///D:/canalabierto.com.ar,%20https:/canalabierto.com.ar ›%202021/01/07%20›%20miguel-ben

donde la cuestion principal no es el robo de datos, sino que ese clic empieza a definir
perfiles y de acuerdo a ese perfil te llegan propagandas especificas. Esos perfiles
configurados estadisticamente determinan modalidades de comportamientos de los
usuarios y predicen gustos. La pregunta sobre el flujo de dinero que se genera es, quién
pone la guita. EI que pone la guita son las multinacionales que pagan la publicidad
como inversion en la mercancia que la publicidad produce, esa mercancia sos vos, en el
perfil que te determina gustos y comportamientos en el mercado global. Cada vez que
hacés una operacion en el espacio virtual, estds alimentando el algoritmo, el algoritmo
precisa el perfil que selecciona publicidad. Entonces, la publicidad que te llega te
determina conductas, que determinan efectos de feedback que entrds en un circuito
donde sos la mercancia que vende Google a quienes pagan por subir publicidad. Pero a
su vez, esto genera modificaciones en la citoarquitectura cerebral, —Miguel Benasayag
escribio varios libros sobre estas tematicas y se ocupa de estas investigaciones entre
tecnologia y neurociencias—.

La pregunta seria ¢Qué producto es el que se extrae en esta produccién cuando
aparentemente las acciones que ejecutamos en el espacio virtual que crean perfiles y, no
tienen estatuto clasico del trabajo y la plus valia?, y a su vez, ;qué consecuencias
psiquicas produce esto?

Cuando nosotros estudidbamos en la Facultad Psicologia General y veiamos respecto
de las funciones del Yo, la percepcion, memoria, atencion, pensamiento, anticipacion,
exploracion, ejecucién y coordinacion de la accion, esto es lo que la red te roba
produciendo como consecuencia de esto el borramiento del sujeto psicoldgico tanto a
nivel de cuerpo, sexualidad, pensamiento y gustos, que quedan reemplazando al cuerpo
erdgeno, por un cuerpo protésico, en el terreno de la sexualidad, la falta indeterminada,
a nivel del pensamiento (en un sentido amplio) la sustitucion de la divisién del sujeto
por una division deslocalizada y la falta de signo que se vuelve todo.*® Y a nivel de
gustos, la satisfaccion pulsional queda sustituida por la satisfaccion del consumo. Esto
nos lleva a pensar la relacion que se establece entre la transparencia del mal,**# el valor
de uso, el valor de cambio, el valor semio-econdémico y la produccion del “velo
eliminado, mediante la falta de signo sexual, violenta el afuera, lo excluido. Suerte de
venganza, si se quiere. Al todo sexual le responde hoy un simbolo cero, o aun, el
conjunto vacio. El rasgo no marcado (como sexual) gana la escena y se sexualiza. Es el
aspecto comun a una violacion y la prostitucion infantil, por ejemplo”**® dando lugar a
un caracter novedoso de la sexualidad que “supone que el sujeto se relaciona con el
objeto sexual (que es todo) y lo excluido, lo que esta fuera del sistema (una falta
indeterminada, sin signo), independientemente.

Sujeto—objeto
Sujeto—falta (no marcado).”1

Todos estos elementos sitian aquello que Lacan precisaba como el rechazo de la
castracion que el discurso del capitalismo inaugura con la consecuente alteracién
respecto de la constitucion del deseo singular localizando un “deseo” andnimo, unanime
y sin falta, produciendo ademas a nivel cerebral modificaciones en la citoarquitectura

413 Cf. Carlos Faig, After the Orgy, % vy Sinthéme Escritos politicos™ Ricardo Vergara Ediciones, Buenos
Aires, 2014, p. 55.

414 Jean, Baudrillard, La transparencia del mal. Ensayo sobre los fendmenos extremos, Editorial
Anagrama S.A., Coleccion Argumentos, cuarta edicion, Barcelona, octubre 1997.

415 Carlos Faig, Ibidem, p. 57.

418 Carlos Faig, Ibidem, p. 58.

176




cerebral. Todo esto nos lleva a replantearnos el tema del cuerpo, el tema del mundo, el
tema de la constitucion del sujeto en la medida en que quedamos no representados en y
por la palabra sino ubicados, emplazados y localizados por un algoritmo que nos
determina conductas de consumo social y que produce efectos y transformaciones en el
cuerpo.

A su vez, el aparato se transforma en una extension del cuerpo como una protesis; en
este sentido, todo esto resitia como desde la I6gica (la I.A. es una logica absoluta) es
posible plantear —recordando la famosa anécdota del rinoceronte entre Wittgenstein y
Bertrand Russell-,**" que, como no es posible probar lIgicamente la inexistencia de un
ente, esto nos lleva a la pregunta acerca de ¢cual es la relacion entre la logica y la
existencia.

Para esto es preciso localizar lo que el significante nos plantea a partir de lo que
consideramos Ilamar ‘el trabajo con el significante’

¢Qué estoy diciendo cuando digo ‘el trabajo con el significante’ y, a su vez, ¢qué
implica trabajar con el significante?

El trabajo con el significante —que a diferencia de un trabajo con el signo—, nos
acerca al concepto de materialidad de la letra o materialidad del instrumento; por esto
mismo, este trabajo con el significante es, sobre todo, “no confundir el significante de la
diferencia, con la palabra, que tiene una repercusion imaginaria distinta.”*'® Por esta
razén, Fukelman sostenia que la construccién en andlisis atafie al camino que lleva a
trabajar con el significante, en tanto implica un trabajo con la falta. En este sentido, el
trabajo con el significante no deja de remitirnos al corte, y en esto en particular, al
Complejo de Edipo que, desde el punto de vista clinico, tal como lo plantea Fukelman —
y ésta es la principal razén y valor del Complejo—, “se trata de una elaboracion de
dichos en analisis.”**°

Entonces, este orden de preguntas, sitian en lo cotidiano, nuestra relaciéon con la
falta y un deseo no anonimo; es decir, la salida de la globalizacion del estado de
excepcion en el que nos encontramos con la posibilidad de lo que atafie a mi deseo con
relacién al Otro y al otro, es decir, con el deseo del otro y con el deseo del Otro.

Cuando Lacan localiza que el discurso del capitalismo produce el rechazo de la
castracion y al psicoandlisis como retorno en lo real de este rechazo, implica que
nuestra posibilidad de trabajo con la falta y con un deseo no anénimo, da lugar a la
salida de la anomia y del rechazo de la segregacion y del desamparo (Ban).

Entonces, si empezamos a ubicar el tema de la falla, la falla epistemo-somatica, acé
hay una articulacion entre la episteme respecto del saber y no del pensar —porque el
saber se transforma en una episteme—, la falta que se ubica en términos de falla, y el
soma como el cuerpo que se situa, dispone y localiza en términos de la modificacién
que se construye a partir de lo que es el artefacto tecnoldgico o el servomecanismo
como lo Ilama Néstor Braunstein.

Si en el siglo XIX la histeria establecia y desafiaba el retorno de una verdad respecto
del saber médico y del personaje del médico sobre el cual el saber queda impotentizado,
en cambio, en la época actual, nos encontramos —a diferencia de lo que suele decirse y
plantearse en nuestro medio como las patologias del acto, psicosis ordinarias y sus

417 Cf. nota 15 del presente seminario, p. 11.

48 Jorge Fukelman, Reportaje a Jorge Fukelman, versidn completa, “Notas de Lectura”,
www.lecturasclinicas.com.ar, 2014, p. 99, (material de circulacion interna).

419 pPaula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, Cap. 3, Edipo, “Conversaciones con Jorge Fukelman.
Psicoanalisis: juego e infancia”, Editorial Lumen, coleccién Cuerpo, Arte y Salud, serie roja, primera
edicion Buenos Aires 2011, p. 52.

177




derivaciones—, nos encontramos con la angustia que toma el cuerpo a raiz del rechazo
del inconsciente como tal y conjuntamente con esto, con el cuestionamiento del estatuto
de la extraterritorialidad del sintoma,*?° entonces lo que entiendo como representativo
del concepto de falla epistemo-somatica, y la constitucion del cuerpo alrededor de esto
conjuntamente con el rechazo de la falta, es el tema de lo que Lacan llama, la
enfermedad epistemo-somatica y no psicosomatica o trastorno psicosomatico.

Ahora, la pregunta seria ;,como aparece el cuerpo ahi?

El cuerpo aparece como cad(d)-ver —retomando lo trabajado en nuestro segundo
encuentro—. Si el cuerpo aparece como cad()-ver, el tema es pulsional. ;Por qué?
Porque si el cuerpo aparece como cad(&)-ver, se presenta en primer plano algo asi como
el mimetismo logrado: ser uno con el medio.

La pregunta entonces seria si la pulsion intenta cernir el objeto perdido.

Si afirmamos con Faig, que el objeto s6lo mitologiza, entonces, la pulsion, el trabajo
de la pulsion, intenta reintroducir la presencia en el Otro en tanto y en cuanto su
constitucion implica que se ha perdido la captura mimética del organismo,*?* jQué
mejor representacion para esto que el cad(d)-ver!, a este lugar viene la lesion orgéanica.

Sofia Tafetani: ;Como pensas esa articulacion entre el mimetismo y el cadaver?

Omar Fernandez: EI mimetismo es ser Uno con el medio, el trabajo pulsional es el
intento de restitucion de la posicion mimética y la desaparicion del cuerpo, porque si el
cuerpo es el cuerpo erdgeno,*?? —al menos para nosotros en uno de sus planos—, en
términos de las marcas que lo constituyen, en el sentido de que las marcas que la zonas
erogenas lo constituyen localizando pulsion y zona erdgena participando del mismo
corte y, realizando en la unificacion pulsional, y con esto, al cuerpo como objeto parcial,
al adquirir un punto de vista efecto del corte, se pierde es el medio, a consecuencia de lo
cual, el cuerpo queda recortado y unificado. Ahora, si del lado de la episteme lo que se
establece es la desaparicion del mundo, del lado de la desaparicion del cuerpo, lo que
Ileva a un intento de restitucion del cuerpo es el tema pulsional en términos de ser Uno
con el medio, borramiento de la marca, cad(&)-ver.

¢Por qué digo cad(a)-ver?

Porque la unica posibilidad de ser Uno con el medio en el sentido fisico es que el
cuerpo y el entorno sean Uno, es decir, las particulas, los &tomos constitutivos,
Carbono, Hidrégeno, Oxigeno y Nitrdgeno, etc., vuelven al entorno y, por otro lado, del
lado de la episteme, el cuerpo descuartizado, milimetrado, disecado, se lo estudia como
cadaver, no hay sujeto, ni individuo, ni persona, es un cuerpo Universal, An6nimo y
Unénime.

Ahora, en la falla epistemo-somatica, aparece el rechazo de la marca. El rechazo de
una marca que marca al cuerpo en el intento de hacerlo presente en el propésito y en la
finalizacion de restitucion del cuerpo recortado; y un lenguaje independiente que no
puede ser leido. Es decir, un intento de que el lenguaje habite, marque y perfore el
cuerpo para que pueda producirse una lectura retroactiva sobre el lugar que la lesion

420 Omar Fernandez, Reflexiones Clinicas, “Revista Lecturas Clinicas N°2, El Psicoandlisis: Es posible
Aln. El Malestar — La Clinica — La Teoria”, Lecturas Clinicas, http://www:.lecturasclinicas.com.ar »
escritos, Buenos Aires, octubre 2010.

421 Cf. Carlos Faig, IV. Internet y su incidencia en nuestra sexualidad, “,Qué es la sexualidad? y ;Qué es
el psicoanalisis?”, Lecturas Clinicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires, octubre
2014, pp. 67-84.

422 Lo cual implica que el cuerpo es el Otro: Encore — En corps (en cuerpo).

178




impide, para que una marca advenga, y que advenga la marca como pérdida y perdida,
de modo tal que, aquello que fue falla en la episteme sobre el soma devenga falta y el
cuerpo advenga como agujero. Por eso, decia la otra vez, que una linea de abordaje para
esto podriamos tomar las primeras doce clases del Seminario 9 La Identificacion (1961-
1962).

Sandra Gonzalez: ¢Podrias repetir esto ultimo?

Omar Fernandez: Decia que, si el tema que esta en juego en la falla epistemo-
somatica, es la relacion entre falla y falta, es decir, lo que la falla impide y dificulta para
que la falta se instituya como tal, —como veran no tiene nada que ver con la holofrase—,
lo que se pone en juego entonces, es la relacion de la relacion Saber-episteme, en una
correlacion de imposicion de la episteme sobre el saber supuesto, suspendiendo al saber
supuesto, rechazando la suposicién, y el rechazo de la falta, produciéndose como
consecuencia de esto, la ubicacién de la falla en la episteme-soma, y la localizacion de
la lesion en una ausencia de marca intentando la aparicién de una marca que tendra que
ser producida para que pueda producir, para que produzca, para que haga presente, al
cuerpo como cuerpo erdgeno y al cuerpo como Otro. Porque la falla no es la falta ni la
marca —como Vveran el hecho de hacer presente al cuerpo implica una separacion entre
presencia y representacién porque si no, solo habria mimetismo y no presencia—.
Entonces, decia que ahi, una de las vias de abordaje para estudiar este hecho, se
encuentra en la linea que inaugura Lacan en términos de marca, rasgo, significante,
letra, etc, desarrollado en las doce primeras clases del Seminario 9, La Identificacion
(1961-1962), esta seria una via que no desarrollé en este mismo esquema, la otra vez,
pero, que estaria implicita en los puntos que iba mencionando.

Sandra Gonzalez: ¢Fallay huella...?

Omar Fernandez: Lo que trato de ubicar ahi, es que el tema de la falla se produce
como consecuencia del rechazo de la falta; y ahi donde no hay falta que organice el
cuerpo, se produce una falla que se materializa en una lesidn organica; no hay falta, hay
falla, y la falla es epistemo-somatica. ¢Por qué? Porque frente al rechazo al (del) saber
supuesto, la episteme, produce al rechazo del (al) cuerpo, del (al) soma; por eso, el
trabajo de la pulsién nos plantea este anudamiento entre cuerpo, marca, y falta, -y aca
vamos al tema clinico de como lo pienso en términos de posibilidad de abordaje
transferencial, si no, no tendria ningln sentido, seria un tema médico, un tema técnico y
no habria ninguna posibilidad de remision a partir del trabajo con el significante—.
Ahora bien, con el esbozo clinico que presenté, y con lo que me encuentro en la sesion
que era una hipdtesis, pero queda corroborado por el material de la paciente con
relacion a la fantasia de ser un hombre el personaje de Superman, y el fantasma del
nonato; nos encontramos entonces con una fantasia, un fantasma, un personaje, y el
cuerpo.

Sandra Gonzalez: ;Qué edad tiene la paciente?
Omar Fernandez: Mas de sesenta.

Sandra Gonzalez: Eso se me complica, me hablas de personaje a los sesenta y pico...

179




Omar Fernandez: Obviamente no estamos hablando en el mismo sentido que el
personaje en la infancia, en uno de los textos, en el Gltimo seminario que les pase
Lecturas Clinicas de la operacion analitica en la infancia, al final de la primera
conferencia, ¢Qué es el psicoandlisis?, desarrollo brevemente un fragmento de un caso
donde aparece recortado el personaje de “el bolas tristes ”; ahi esta vinculado el juego
no reconocido por parte de él hacia su hijita de seis afios, el personaje de él pospubertad
que es el bolas triste referido al sintoma analitico, y el recuerdo encubridor de él en la
infancia con su hermano cuando jugaban a la pelota y el hermano —diez afios mayor que
él- lo hacia pelota. El personaje en la infancia de pelota, vira pospubertad en el
personaje del bolas tristes.

Pero, ademas si tomamos el hecho de que el significante porta una imagen y que en
la conformacion de la imagen —retomando la referencia lacaniana de Mas alla del
principio de realidad—, cuando dice que “en su reaccion misma al rechazo del oyente, el
sujeto va a revelar la imagen que lo sustituye. Con su imploracion, con sus
imprecaciones, con sus insinuaciones, con sus provocaciones y sus ardides, con las
fluctuaciones de la intencién que le dirige y que el analista registra, inmovil, pero no
impasible, comunica a éste el dibujo de esta imagen. Sin embargo, a medida que sus
intenciones se tornan mas expresas en el discurso, mézclanse a ellas testimonios con los
que el sujeto las apoya, les da vigor, les hace retomar aliento: alli formula aquello de lo
que sufre y que quiere dejar atrés, confia el secreto de sus fracasos y el éxito de sus
designios, juzga su caracter y sus relaciones con el préjimo. De ese modo informa
acerca del conjunto de su conducta al analista, quien, testigo a su vez de un momento de
ésta, encuentra alli una base para su critica. Ahora bien, lo que tras una critica semejante
esa conducta le muestra al analista es que en ella actia permanentemente la imagen
misma que éste ve surgir en lo actual. Pero el analista no estd al final de su
descubrimiento, ya que, a medida que la peticion cobra forma de alegato, el testimonio
se amplia con sus llamados al testigo; son los relatos puros que parecen ‘fuera de tema’
y que el sujeto saca ahora a flote de su discurso, los acontecimientos sin intencion y los
fragmentos de los recuerdos los que constituyen su historia, y, entre los méas desunidos,
los que afloran de su infancia. Pero de pronto entre ellos el analista encuentra la misma
imagen gue, con su juego, ha suscitado del sujeto, y cuya huella ha reconocido impresa
en su persona, esa imagen a la que sabia, desde luego, de esencia humana, puesto que
provoca la pasion y ejerce la opresion, pero que sustraia sus rasgos de la mirada del
psicoanalista, como también éste lo hace respecto del sujeto. Ahora descubre esos
rasgos en un retrato de familia: imagen del padre o de la madre, del adulto
todopoderoso, tierno o terrible, bienhechor o castigador; imagen del hermano, nifio
rival, reflejo de si o compafiero.

Pero el sujeto ignora esa imagen que él mismo presenta con su conducta y que se
reproduce incesantemente; la ignora en los dos sentidos de la palabra, a saber: que lo
que repite en su conducta, lo tenga 0 no por suyo, no sabe que su imagen lo explica, y
que desconoce la importancia de la imagen cuando evoca el recuerdo representado por
ella.*?® A esto llamo personaje pospubertad. Ahora, respecto del trabajo al que el
analista se ve convocado, sobredeterminado como instrumento de la transferencia, dice
Lacan que “el analista concluye por reconocer esta imagen, [y] el sujeto a su vez,
termina por imponerle su papel a través del debate que prosigue. De esa posicion extrae
el analista el poder del que va a disponer para su accion sobre el sujeto.

423 Jacques Lacan, Mas alla del principio de realidad, “Escritos 17, siglo veintiuno editores s.a., décimo
cuarta edicion en espafol, segunda reimpresion, Argentina 1988, pp. 90-91.

180




En adelante, efectivamente, el analista actia de tal modo que el sujeto toma
conciencia de la unidad de la imagen que se refracta en él en efectos extrafios, segin la
represente, la encarne o la conozca. No hemos de describir aqui de qué manera procede
el analista en su intervencion. Opera en los dos registros de la elucidacion intelectual
por la interpretacion, y de la maniobra afectiva por la transferencia; pero fijar sus
tiempos es asunto de la técnica, que los define en funcion de las reacciones del sujeto, y
regular su velocidad es asunto del tacto, merced al cual el analista advierte el ritmo de
estas reacciones.”*%*

Volviendo al tema pulsional, el andlisis progresa a partir de la posicion pulsional que
toma el analista. ¢;Esto qué quiere decir? Esto quiere decir que la posicion de objeto en
la que queda conmutada la lengua de un analisis —que es coextensivo a la posicion del
analista—, a través del trabajo de transferencia, pero independizandose del trabajo de
transferencia, esto es, que el trabajo de transferencia lleva a todo el proceso de
conmutacioén, porque la linea transferencial va en relacion al fantasma. El fantasma
plantea el tema del corte —y aca hay una diferencia central entre los lacanianos y la
lectura clinica que hace Faig—, ya que, en Critica del corte, Carlos Faig establece que “si en
el seminario IV y en cuanto a la lectura de Juanito, podemos constatar que la estructura de los
mitos sustituye a los elementos propios del anélisis de nifios, con consecuencias todavia a la
vista, el analisis de adultos sufre una sustitucion similar, también ligada a la estructura. En
efecto, el corte sustituye de golpe, y tempranamente, a la fantasia, el anélisis de la
transferencia y las cuestiones ligadas a ella. Lacan reduce y resume la eficacia del analisis asi
y le da con el corte su concepto. La concepcion es audaz e incorrecta. La estructura, segin
sefialamos en otro sitio, concebida no ya de manera binaria, en la oposicion de dos elementos
significantes, resulta tomada en su intervalo, se subsume en la falta de significante que pueda
designar la oposicion (si se quiere, como un dibujo de figura/fondo). Esta concepcion gana
terreno rapidamente en la teorizacion y termina por identificarse a la castracion.
Paralelamente, en el plano de la técnica, el corte de la sesion induce un efecto metonimico: el
objeto (a). Estos desarrollos son brillantes, pero pierden la sustancia especificamente analitica
y enajenan su campo. El efecto mayor que se lee en ellos hace a la falta de analisis.”*?°

Si se toma Proposicion del 9 de octubre, respecto del matema de la transferencia, se
ubicaria que el objeto se produce al final de una cura, ahi tenemos la teoria del
atravesamiento del fantasma, etc., Fukelman decia respecto del atravesamiento del
fantasma que es una fantasia de iniciacion puberal, es como romper la telita, entonces el
andlisis se transforma en un rito de iniciacién en todos los sentidos, esto es lo que se
plantea al menos desde la mayor parte del lacanismo.

Faig, tiene otra lectura —siguiendo la lectura transferencial planteada por Fukelman—,
que no es el corte sino la letra la que cierra la cadena significante permitiendo cernir el
agujero falico por donde se atisha la satisfaccion, satisfaccion que ubica la satisfaccion
pulsional; siguiendo este planteo, entonces en el analisis el corte de sesion traza y
establece la localizacion del objeto en cada sesion y no al final de una cura ,esto
implica que se producen caidas parciales del objeto, con lo cual se instaura una relacion
entre la finalizacion de una sesion y el inicio de la siguiente. Entonces, podemos
plantear que la finalizacion de sesidn produce un corte efectuado por el objeto y no a la
inversa, de lo contrario, cortariamos la cadena, no se localizaria el objeto y no seria

424 Jacques Lacan, Ibidem, p. 91.
425 Carlos Faig, Critica del corte, “Compilacion de textos del face, por Carlos Faig”, facebook textos,
2014.

181




necesario interpretar. Esto no es un tema de tiempo breve de la sesion sino de
establecer la relacion entre el objeto y el corte, el corte determinado por el objeto.

Sandra Gonzalez: Vos decias la otra vez algo asi como, si nuestra relacion entre
cuerpo e imagen, fuera una relacion unicamente con los espejos, habria un reflejo, una
imagen cambiante todo el tiempo, y para que la imagen no cambie, necesita una marca.
O sea, que necesito algo que me represente mas alla del espejo. Esto implicaria la
posibilidad de extraerme del espejo y estar distanciado de la imagen que me representa.
Si la imagen del espejo tuviera una fuerza tal que no me permitiera esa distancia, no
habria lugar para el sujeto y para la palabra, porque la imagen del espejo, —del espejo”,
en el doble sentido del genitivo—, y lo reflejado serian iguales, serian uno.

La distancia que se produce entre el reflejo y lo reflejado, remite a la distancia que
hay entre un significante y otro donde se localiza el sujeto.

Soffa Tafetani: El dijo: “Para que la diferencia entre el reflejo y lo reflejado tenga
lugar, es necesario que una pérdida se ponga en juego, es decir, que este algo que falta
entre el reflejo y lo reflejado, plantea ese vacio entre un significante y otro.
Fukelman dice que ese vacio —que es un vacio imposible de llenar—, refiere al vacio
del Otro; de modo tal que cuando logramos ubicar esa falta en el vacio del Otro, lo
limitamos. Ese limite, es lo que nos permite salir y estar ubicados del lado de aca
del espejo. Esta falta en la cadena nos permite ubicarnos en el campo visible...”,
vos Omar, habias leido una cita de Fukelman.

Andrea Gonzalez: Lo habiamos interrumpido a Omar cuando hablaba de la
pulsion y la marca con relacién a la falla epistemo-somatica.

Omar Fernandez: La marca implica la inscripcién del pasaje de la falla epistemo-
somatica, a la localizacion de la falta en el Otro y del Otro. La marca es el pasaje
de lo que se plantea como falla epistemo-somatica, a la ubicacion, a la localizacion,
de la falta en el Otro y del Otro, aunque decir del Otro implica los dos sentidos.

Entonces, lo que estaba intentando situar respecto de esta articulacion entre
pulsion y cuerpo, es que ahi, donde aparece el soma, no se podria ubicar como
intento fallido de la inscripcion de la marca.

Si la transferencia, el trabajo de transferencia, produce la conmutacién de la
lengua en objeto, este hecho produce la localizacién de la posicion del analista via
el trabajo de la pulsién donde converge el trabajo de la pulsion con el trabajo
significante. Entonces, podemos decir que la falla epistemo-somatica plantea la
constitucién de poner la falta en juego con relacion al lenguaje, y al mismo tiempo,
la constitucion y reubicacion del cuerpo como cuerpo erégeno y como Otro, en el
sentido de que, si el significante mortifica el cuerpo, éste hace desaparecer el
cadaver que nunca fuimos; por tanto, la falla epistemo-soméatica demanda un
cuerpo para un sujeto, es decir, para que el sujeto pueda localizarse en el hueco
que cava la pulsion.

Entonces, retomando la lectura a través de lo que planteamos desde Faig respecto
del corte de la sesidn, la localizacién del objeto, el cierre de la deriva significante,
la satisfaccion falica y la correlacion entre el final de la sesion y el inicio de la
siguiente, y el corte producido desde la posicion de determinacién pulsional al que
el analista se ve llevado, podemos decir, que en la falla epistemo-somatica, la
distancia entre imagen y cuerpo, esta en suspenso. Esto no quiere decir que sean

182




uno, por eso no hay holofrase, no estan holofraseados, de hecho, la holofrase
tampoco plantea la relacion imagen y cuerpo. Ahora bien, que la distancia entre
imagen y cuerpo esté en suspenso indica que la falla no hace sistema con el
lenguaje, no hace sistema con la lengua, pero para poder incidir sobre esta
imposibilidad que la falla suscita, causa y origina, es necesario que lo imaginario y
la imagen que el significante vehiculiza entren en correlacién “en” y “con” una
escena de discurso. El ejemplo que traia la vez pasada era que, en un momento
frente a mis intervenciones, la paciente esquivaba las intervenciones. Entonces
intervengo planteandole como afirmacion y con humor lo siguiente: Seguro que
Ud., de chica era muy buena jugando al quemado —el juego del quemado tiene
distintos nombres, como el delegado, etc.—, el hecho de que se haya dicho el quemado,
refiere a la determinacion transferencial en la que me encuentro por la lengua de este
analisis que hace de la palabra quemado un significante que remite a la problematica de
la piel, el ardor, lo ardiente, el tema de la sexualidad con relacion al ardor, la calentura,
el deseo, el Negro (la pasion), la gquemadura, la que madura. Todo eso es una
construccion que puedo pensar a posteriori de la intervencion que localizan las razones
de los efectos que produjo; la intervencion fue en respecto al quemado y no al
delegado, porque acé no hay un tema (un sujeto) de delegacion.

Ahora, ¢desde ddnde aparece esto?

Puedo ver que desde octubre del afio pasado hasta la actualidad hubo distintos modos
de abordaje a lo largo de las sesiones respecto de la relaciébn amorosa con el Negro, el
tema de la enfermedad, la erupcién en la piel, la bronca, etc. que, podriamos decir, se
condensan en esta intervencion casi un afio despues, con relacion al quemado. Entonces,
ella me dice con cierto orgullo, que si, que era muy buena, que siempre la elegian para
eso, (ser la delegada, la que tiene tres vidas y no es facil que la quemen). A partir de ahi,
a partir del trabajo del significante, del trabajo con el significante y lo que el significante
trabaja,*?® aparece la restitucion de una imagen en una escena dentro de la escena
analitica (dos escenas), entonces, desde esta Otra escena una lectura es posible. Escena
que remite a la infancia, al juego de la infancia que lleva al juego en la palabra
pospubertad (esquivar las intervenciones), y las derivaciones significantes, quemado,
guemadura, ardor, etc. toda una serie ahi. Al finalizar esa sesion, que habia comenzado
con el herpes en la cara y la cara muy hinchada, la cara aparece notablemente
deshinchada. La cuestion es que con respecto a esa imagen que se introduce via
intervencion, (no es que yo introduzco, sino que se introduce porque en la intervencion
quedo determinado por la lengua de este analisis), al punto tal que puedo pensar,
reflexionar después, retroactivamente por los efectos que se producen, qué habia
ocurrido. Paréntesis, como veran esto nos lleva al tema que Lacan plantea en Direccién

4% Este es el concepto de materialidad del instrumento, que plantea Fukelman, en tanto y en cuanto
muestra como la materialidad del instrumento produce algo, tiene su raiz en el concepto lacaniano
moterialisme, aunque presente diferencias notables respecto del mismo, en la medida que refiere a la
operacidn transferencial en juego en la operacién analitica especifica en la cual se produce, a diferencia
del concepto del cual deriva. Fukelman decia, por ejemplo, que si un chico queria pegar algo tenia que
pasar un tiempo que dependia “de la materia, del pegamento, es una primera aproximacion a lo que es la
materialidad de la letra. ;Por qué comento esto? Porque justamente lo que me parece importante es como
distintos autores en distintos momentos logran zafar de las anteojeras del pensamiento expresado en la
palabra, y trabajan sobre lo que estd sucediendo ahora en la sesion, con el juego, con la palabra, con el
dibujo.” (Jorge Fukelman, Psicoanalista de nifios. La verdadera historia, “Notas de Lectura”,
www. lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, p. 7, (Material de circulacidn interna).

183




de la cura y los principios de su poder, respecto de las tres formas de pago por parte del
analista, con sus palabras (no hay yo del analista, se pierde la conciencia de si), con su
persona (mascara donde resuena el decir) y con el juicio sobre su accién (la relacion de
disyuncion entre el acto y el juicio sobre su accion, es decir, las razones que
fundamentan las consecuencias de la produccion del acto, que el acto produjo, que es
retroactivo). Por eso, necesariamente debe el analista encontrar y encontrarse con estas
razones que es muy distinto a justificar por qué lo hizo; esto es correlativo a la
constitucién de las dos escenas que se ponen, se realizan, en acto. Cierro paréntesis.

Entonces, la intervencion que viene via pulsional, es decir, por el trabajo de la
pulsion, incide, en que la pulsion cae en el agujero significante estableciendo esta serie,
las dos escenas y la ligadura entre presencia y representacion en términos de produccion
de ese espacio, estableciendo ese vacio al que me referia anteriormente, y el enlace
significante que arma cadena, y red, instituyendo, creando y organizando una textura, un
tejido, un texto que se da a leer. Este trabajo de la pulsion sitUa, en su trabajo, el hecho
de como opera la falta en juego.

¢Qué quiero decir?

Si hay una superposicion de faltas, y el analista queda determinado por la posicién
pulsional como aquello que produce un intento de restitucion del mimetismo, esto
converge con el intento del significante de significarse a si mismo, y es ahi, en ese
punto preciso donde se constituye una imagen: el significante transporta una imagen.
Esa imagen que transporta el significante, recién pospubertad, va a constituirse en un
personaje que alimenta la escena fantasmatica; si el fantasma es una escena, hay un
personaje que se juega en esa escena, Yy tiene un valor falico. Si no, no podriamos
pensar por qué se produce una modificacion a nivel del cuerpo fisico a través del trabajo
que el significante realiza y produce. De hecho, esa intervencién lleva a todo el
despliegue del tema del amor y las migajas, y el cambio de letra, tal como lo habia
situado la vez pasada. Entonces, decia, que una de las consecuencias era esta
modificacion en el cuerpo respecto de aquello que Lacan llamaba falla epistemo-
somatica; por eso, por lo que decia anteriormente, la falla epistemo-somatica cuestiona
tanto el tema de los denominados sintomas contemporaneos, como la patologia del acto.
En primer lugar, porque los denominados sintomas contemporaneos, no implican la
misma estructura del sintoma clasico con un cambio de envoltura formal, sino que
ponen en cuestion la estructura clasica del sintoma en cuanto al estatuto mismo de
extraterritorialidad que el sintoma establece. En segundo lugar, porque la patologia del
acto no podria leerse en un sentido sintomatico, sino que, habria que situarla respecto
del cuerpo, en todo lo referente a la problematica de la inscripcion y la falta de marca, y
frente a esto, o bien la constitucion del cuerpo se produce respecto de falsos agujeros,*?’
0 bien, las marcas sobre el cuerpo respecto de la dificultad de inscripcion de las marcas
simbolicas, cuestiona la extraterritorialidad del sintoma, y su funcién, queda puesta en
cuestion.

La segunda consecuencia que podemos extraer de aquello que la falla epistemo-
somatica plantea, ocurre a nivel de la constitucion subjetiva con respecto las
derivaciones producidas por la ideologia de género; digo ideologia y no filosofia de
género, porque es netamente ideologico y funcional al semiocapitalismo globalizado al
quedar regulada la sexualidad en y por un mercado global. Este es un hallazgo luminoso

427 Cf. Carlos Faig, La marca de Pierce, % v Sinthéme Escritos politicos™, Ricardo Vergara ediciones,
Buenos Aires 2014, pp. 66-69.

184




que Faig desarrolla en el Seminario ¢Qué es la sexualidad y qué es el Psicoanalisis?; la
sexualidad como mercancia y la desaparicion del sujeto psicolégico como consecuencia
de Internet, redes y sexualidad en el espacio virtual. Entonces, son los dos puntos que
podemos ubicar respecto de lo que Lacan sefiala en la falla epistemo-somatica, que nos
lleva a pensar, por un lado, la relacién entre falla y falta y, por otro lado, la relacion
episteme y saber supuesto y, en esto, a desplegar, y producir un desarrollo de la
operacion analitica en juego. En este sentido, es que tomé los textos Psicoanalisis y
Medicina..., Conferencia de Ginebra, respecto del sintoma. Lacan hace ahi, nuevamente
menciona la falla epistemo-somatica, a pesar de que en este caso la ubica mal al
referirse a ella como fendmeno psicosomatico, ya que por lo que venimos diciendo, la
falla epistemo-somatica refuta el concepto de fendmeno psicosomatico y, por ultimo,
tomando el esquema de La tercera:

1 Consistencia

Cucerpo

Representacion Sentldo

PCS

Vida

R Ex-sistencia

Sintoma

Teniendo en cuenta este esquema, podemos apreciar, con relacion a los tres registros,
que Lacan ubica el cuerpo en el registro imaginario, la muerte en el registro simbolico,
y la vida en el registro real. Fijense que, en la articulacion entre imaginario y real, en el
punto de interseccion, Lacan ubica ciencia y el Goce del Otro J(A); el goce falico esta
ubicado en la interseccion entre el registro real y el simbdlico, y el sentido,*?® en la
interseccion entre el registro simbolico y el imaginario.

Lo que queria resaltar es que la Ciencia queda ubicada entre el registro imaginario y
el real y, el limite, el borde, que da entre el imaginario y el real viene de una linea
abierta del sintoma que viene del simbdlico y va de lo imaginario a lo real y se cierra en
el borde entre Ciencia y cuerpo. Si ven el esquema se sigue facil lo que estoy diciendo.

Hasta aca queda expuesto, por un lado, la interseccion de registros y, por otro lado, al
mismo tiempo, la constitucion de bordes; esto nos permite pensar algo de la articulacion
de este esquema con la conjuncidn que se establece entre Psicoanalisis y Medicina..., y
la Conferencia de Ginebra sobre el sintoma.

Podemos afirmar entonces que, por un lado, estd la interseccién de registros
imaginario con el real, y la Ciencia queda ocupando el lugar de esta interseccién, ahi se
ubica el Goce del Otro sin barrar (JA), que, dicho sea de paso, hay una flecha que
apunta hacia la vida, pero pasa por debajo de lo que Lacan escribe como Representacién
Pcs., que nosotros podriamos situar como una elusion del campo mismo
representacional, una elusién de la representaciéon y de lo que la dimensién del espejo

428 E| sentido, tanto en el matiz de lo que se oye como en el matiz de lo que se siente, podria establecerse
como el go(cs)entido, joui(s)ense; el je ouis sense, yo siento/oigo sentido, yo si (je oui) me afirmo en eso
que oigo como sentido del cual gozo, y forzando un poco la homofonia, je suis sens, yo soy sentido, tanto
en la dimension de que encarno el sentido, como en la dimension de que soy escuchado y del son, del
sonido sentido en el registro de la sensibilidad. Como veran se articula lo que se oye, con el goce y el
sentido y el goz(0)igo sentido. Si se pone s6lo sentido, se pierde todo este matiz.

185




establece. En este punto es importante precisar la diferencia entre J(A) y J(X), ya que
éste Gltimo queda articulado a la funcion del fantasma que intenta recubrir ese campo
pero falla y que, como consecuencia de esta falla, se produce el sintoma como tal; en
cambio Lacan sitla con respecto al primero, en este esquema del nudo, el intento por
parte de la ciencia de colmar el goce del Otro mediante la sutura de la falla. Este el
punto en el que nos encontramos con la falla epistemo-somaética, respecto de como se
articula la episteme y no el saber supuesto, con la Ciencia, el cuerpo y el Goce del Otro
J(A). Abro un paréntesis. Un corolario de esto nos lleva a pensar la funcion que ejerce y
articula el farmaco en la coyuntura que establece entre la injuria fisica, el dolor, —al que
ya nos referimos con diversos matices y articulaciones—, el cuerpo, la ciencia, J(A), la
vida y la muerte, y con relacién a esta articulacion poder pensar la funciéon del
pharmakon-logos-escritura-letra tal como lo referimos en nuestra cuarta reunion. Cierro
paréntesis.

Volviendo al tema de la constitucién de los limites, bordes y fronteras, tenemos lo
siguiente. En primer lugar, si tomamos la interseccion donde Lacan ubica la Ciencia y el
goce del Otro, tenemos el limite superior configurado por lo real que viene del borde
constituido por la apertura, avance y emplazamiento de la frontera que abre lo real por
sobre lo simbdlico, compuesto y establecido por el sintoma. El limite lateral izquierdo
estd configurado por lo imaginario que viene del borde constituido por la apertura,
avance y emplazamiento de la frontera que abre lo imaginario por sobre lo real,
compuesto y establecido por la representacion preconsciente. Atravesando el limite por
debajo de la frontera que abre lo imaginario por sobre lo real, compuesto y establecido
por la representacion preconsciente, dirigiéndose de lo imaginario hacia el registro real,
nos encontramos con la vida. Y, por ultimo, el borde lateral derecho, estd constituido
por la apertura, avance y emplazamiento de la frontera que abre lo simbdlico por sobre
lo imaginario, compuesto y establecido por lo inconsciente. Tenemos entonces que el
agujero donde se localiza la Ciencia y el goce del Otro, estad conformado por dos limites
y un borde.

Esta interseccion de registros, configuracion de limites, constitucién de bordes, y
emplazamiento de fronteras, ubica lo que desarrollaba anteriormente respecto de que la
falla no hacia sistema con el lenguaje hasta que pudiera ser leida en el trabajo que el
significante ejerce, produce y realiza, transportando una imagen y constituyendo una
escena en la escena del cuerpo, en la escena que toma cuerpo y que se incorpora.

Estoy explicando s6lo esta primera interseccién donde se encuentra la Ciencia.
Entonces, ahi tenemos la constitucion de la Ciencia en la interseccion configurada por la
articulacién de registros y constitucion de bordes, ubicando qué bordes esta tocando y
por qué bordes se estd conformando. Si entendemos episteme en el lugar mismo de la
Ciencia, en el lugar del saber de la Ciencia, comenzamos a establecer la relacion entre
episteme y saber supuesto.

Para ir cerrando por hoy quedaria explicar las otras dos intersecciones y sus goces
correlativos y como, como consecuencia de este anudamiento entre registros y
constitucion de bordes, los goces convergen en el a como plus de gozar, como el goce
del Otro J(A), el goce félico J(®) y el goce del sentido, convergen en el plus de gozar,
en la constitucion del objeto (a); esto hace a la conmutacién de la lengua de un analisis
en objeto.

Siguiendo la misma ldgica de interseccion de registros y constitucién de bordes,
entonces, nos encontramos con que en el objeto (a), convergen la constitucion de bordes
e interseccién de registros en un anudamiento Borromeo. Si el analista se constituye en
ese lugar, las intervenciones producen este anudamiento entre lo inconsciente, el

186




sintoma y la representacion o, dicho de otro modo, entre la palabra (trabajo del
significante), sintoma e imagen.
Bueno, por hoy hasta aca, seguimos la proxima.

187




Seminario
Lectura clinica de la operacion analitica
La falla epistemo-somatica: Migajas

SEPTIMA CONFERENCIA

1

El Nudo: Fronteras, Bordes y Limites.

Hoy me gustaria retomar, el tema del nudo, sobre todo las otras dos intersecciones
que habian quedado pendientes la Gltima vez. No vamos a entrar a desarrollar el tema
del nudo ni la ilacion del Seminario 22, R.S.l. (1974-1975), que nos llevaria varios
encuentros, simplemente retomo de una manera superficial y descriptiva lo que quedaba
pendiente de la vez anterior.

Retomando el tema de la falla epistemo-somatica, habia hecho una distincion entre
limite, borde, frontera y agujero. Por un lado, lo que se plantea en el nudo de tres, en la
interseccion entre lo imaginario y lo real, la Ciencia y el Goce del Otro, entre lo real y lo
simbolico, el goce falico y, entre lo simbdlico y lo imaginario el sentido o el
go(cs)entido.

I Consistencia

Cucrpo

Sentldo

S Agujero

Sintoma

Al final del Seminario 22, R.S.I. (1974-1975), hay una conferencia que Lacan habia
dado en Londres donde hace el mismo esquema, pero, pone el sentido directamente en
el registro imaginario y no en la interseccion. Ahora, si pensamos que en la interseccion
de los registros se articulan los distintos goces, el goce del Otro [J(A)], el goce falico
[J(®)] y el go(cs)entido, y el a como plus de gozar en el centro de la interseccion de los
tres registros; vemos que los goces convergen en el plus de gozar. Simplemente queria
sefialar que, con relacion a donde se ubican los distintos goces, y la ciencia en la misma
interseccion que el Goce del Otro [J(A)], habria una articulacién entre limites, bordes y
fronteras que configuran cada una de las intersecciones como agujeros.

En primer lugar, si tomamos la interseccion donde Lacan ubica la Ciencia y el goce
del Otro [J(A)], tenemos el limite superior configurado por lo real que viene del borde
constituido por la apertura, avance y emplazamiento de la frontera que abre lo real por
sobre lo simbdlico, compuesto y establecido por el sintoma. El limite lateral izquierdo
estad configurado por lo imaginario que viene del borde constituido por la apertura,
avance y emplazamiento de la frontera que abre lo imaginario por sobre lo real,

188




compuesto y establecido por la representacion preconsciente. Atravesando el limite por
debajo de la frontera que abre lo imaginario por sobre lo real, compuesto y establecido
por la representacion preconsciente, dirigiendose de lo imaginario hacia el registro real,
nos encontramos con la vida. Y, por ultimo, el borde lateral derecho, estd constituido
por la apertura, avance y emplazamiento de la frontera que abre lo simbdlico por sobre
lo imaginario compuesto y establecido por lo inconsciente. Tenemos entonces que el
agujero donde se localiza la Ciencia y el goce del Otro [J(A)], esta conformado por dos
limites y un borde.

Si vamos ahora a la interseccion donde Lacan ubica el sentido (el go(cs)entido), nos
encontramos con que el limite superior se encuentra configurado por lo simbolico que
se abre, avanza y emplaza, sobre lo imaginario configurando la frontera compuesta y
establecida por lo Inconsciente.

El limite inferior esta configurado por lo imaginario que viene del borde constituido
por la apertura, avance y emplazamiento de la frontera que abre lo imaginario por sobre
lo real, compuesto y establecido por la representacion preconsciente.

Y, por ultimo, el borde lateral esta constituido por apertura, avance y emplazamiento
de la frontera que abre lo real por sobre lo simbdlico compuesto y establecido por el
sintoma.

En la interseccion donde Lacan ubica el goce falico [J(®)], nos encontramos con que
el borde superior estd constituido por la apertura, avance y emplazamiento de la
frontera que abre lo imaginario por sobre lo real, compuesto y establecido por la
representacion preconsciente.

El limite lateral derecho se encuentra configurado por lo real que se abre, avanza y
emplaza por sobre lo simbdlico constituyendo una frontera compuesta y establecida por
el sintoma.

Por ultimo, el limite lateral izquierdo se encuentra configurado por lo simbdlico que
viene del borde constituido por la apertura, avance y emplazamiento de la frontera que
abre por sobre lo imaginario configurando la frontera compuesta y establecida por lo
Inconsciente.

Cada uno de los tres agujeros formado estas tres intersecciones donde quedan
emplazados el Goce del Otro [J(A)] y la Ciencia, el goce félico [J(®)] y el go(cs)entido
(joui(s)ense), se encuentran conformados por dos limites y un borde.

Finalmente nos encontramos en el esquema que el objeto a, como plus de gozar se
encuentra localizado en el agujero central de la interseccion de los tres registros
formado por tres bordes.

El borde lateral izquierdo se encuentra constituido por la apertura, avance y
emplazamiento de la frontera que lo simbdlico abre por sobre lo imaginario
configurada, compuesta y establecida por lo Inconsciente.

El borde lateral derecho se encuentra constituido por la apertura, avance y
emplazamiento de la frontera que lo real abre por sobre lo simbolico, configurada,
compuesta y establecida por el sintoma.

Y, finalmente, el borde inferior se encuentra constituido por la apertura, avance y
emplazamiento de la frontera que lo imaginario abre por sobre lo real, configurada,
compuesta y establecida por la representacion preconsciente.

El agujero central del anudamiento de registros donde se localiza el objeto (a) como
plus de gozar, queda creado por tres bordes.

En el esquema descripto de anudamiento de registros, la apertura de la linea de
avance de un registro sobre otro tiene un sentido levogiro (flechas negras), pero Lacan
en la clase del 17 de diciembre de 1974 en el Seminario 22, RSI (1974-1975), plantea

189




sobre el esquema anterior un giro dextrogiro (flechas rojas), que permiten ubicar en los
distintos registros, el ternario freudiano Inhibicion (avance de lo imaginario por sobre lo
simbolico), Sintoma (avance de lo simbolico por sobre lo real) y Angustia (avance de lo

real por sobre lo imaginario), tal como podemos apreciar en el siguiente esquema
modificado:

I Consistencia

JA i
Ciencia -~/ ™, 0D ot -

I Consistencia

Representacion Cuerpo

Realidad
E oa

T

JA
Ciencia

R Ex-sistencia

Si tomamos la realidad metaférica que presentan estos graficos y resumimos el nudo
en un agujero que gira, nos encontramos con dos giros sobre el mismo plano uno
levdgiro y otro dextrogiro.

Carlos Faig demostr6*?® que el Seminario tanto su ilacién como su estructura gira en
torno a un agujero, o a la demostracion de un agujero; la consecuencia clinica de lo
demostrado en el nudo y con el nudo borromeo es la captura mimética que el agujero
plantea; el tema entonces es pulsional.

Si intentaramos representarlo mediante el esquema de una rueda, y tuviéramos que

representar el doble giro de los agujeros superpuestos uno en cada cara de la rueda,
tenemos lo siguiente:

Si la rueda gira hacia adelante, y nosotros estamos ubicados frente a la cara derecha
de la rueda (flechas rojas), tenemos que el sentido de giro de las flechas es dextrégiro,
en cambio el de la otra cara (flechas azules), es levdgiro.

Supongamos ahora que estiramos la rueda, la transformamos en un cilindro y
uniéramos ambas caras, entonces tendriamos lo siguiente

429 Cf. Carlos Faig, Formalizacion en torno al axioma italiano, “Formalizacion del Seminario de Lacan”,
Ricardo Vergara ediciones, Buenos Aires- Argentina, 2014, pp. 77-100.

190




SN

/ N

Vemos entonces que cuando ambas caras se unen, pasan a formar un Toro y el
sentido de los giros de ambas caras coinciden.

Ahora bien, si en lugar de un Toro, formaramos una botella de Klein tendriamos lo
siguiente:

g — €9 — QT

Lugar de autoatravesamuento

Tenemos entonces que al formarse la botella de Klein se juntan ambas caras, las
mismas mantienen el sentido correspondiente de sus giros, pero en el mismo plano, es
decir, giran a la vez en sentido dextrogiro y levogiro.**°

¢Qué importancia clinica reviste esto?

Por un lado, si tenemos en cuenta las fronteras establecidas con los limites
respectivos y vemos que ambos giros se superponen, nos encontramos con que cada
frontera se presenta en banda de Moebius, con lo cual, por ejemplo, permite la
articulacion del ternario go(cs)entido (joui(s)ense) /inhibicion, Goce féalico
[J(®@)]/sintoma y Goce del Otro, [J(A)]-Ciencia/angustia respectivamente con
Inconsciente, Falo (®) y representacion preconsciente, realidad y fantasma, siendo la
conformacién y produccién del objeto (a) el centro sobre el cual se produce el giro.

430 Cf. Jorge Fukelman, lbidem, pp. 91-92, respecto de la relacion entre juego y sintoma pospubertad.

191




I Consistencia

=

Representacion
PCS
Realidad

Sentido - Consistencia
J& _Ex-sistencia
JA - Agujero

Lugar de autoatravesanuento

R Ex-sistencia

—

Por otro lado, la relacion entre la conformacion del agujero y su consecuencia: el
planteo del tema pulsional, y al mismo tiempo, se sitia el hecho de cdmo la ciencia
gueda enmarcada con relacion a estos dos bordes y este limite en el sentido del giro
levdgiro, y como aparece la articulacién en el mismo plano de la triada Inhibicién,
Sintoma y Angustia respecto del giro dextrdgiro transformando cada uno de esos limites
en bordes. Tenemos entonces, por un lado, la superposicién de giros en ambos planos
que hace al tema pulsional, y por otro lado, la superposicion de giros en ambos planos
que hace a la constitucién de bordes y agujeros respecto del primer giro, articulandolos
con el ternario Inhibicién, Sintoma y Angustia.

Esto reviste su importancia porque de esta manera se conecta lo pulsional con el
anudamiento y conformacion del agujero, y si para esto, situamos que el cuerpo es el
Otro y el cuerpo es un agujero, entonces la lectura transferencial de la operacion
analitica, ubica la localizacion pulsional del analista respecto de cémo el trabajo
pulsional lleva a la constitucion, aparicién, y emplazamiento del significante a partir de
la relacion que se establece entre falta y agujero.

Simplemente queria sefialar este punto y no profundizar el tema que daria para un
seminario en si mismo.

Retomando ahora, lo trazado en la reunién anterior, queria enfatizar dos cosas. Por
un lado, el punto que sefiala Lacan nominandolo no como trastorno psicosomatico o
enfermedad psicosomatica como generalmente se presenta, sino de la falla epistemo-
somatica, donde lo que esta en juego es la relacion elidida saber/episteme, en el sentido
de que si nos quedamos del lado del saber, ahi ubicamos la relacion entre Demanda,
transferencia y el saber supuesto, y del lado de la episteme no hay sujeto psicolégico,
elimina el sujeto psicoldgico, e inaugura el sujeto de la ciencia, sujeto que es el sujeto
que el psicoanalisis retoma, —no me voy a extender en esto—, pero la episteme tiene
distintas modalidades del saber desde aquello que seria la teoria de las ideas en Platon,
hasta el tratamiento que hace Foucault acerca del saber y del poder que repercute sobre
el cuerpo, —esto nos llevaria para otro lado—, pero queria subrayar principalmente que lo
que se esboza y marca del lado de la ciencia, es que el saber no es supuesto, el acceso a
la verdad es imposible —s6lo hay aproximaciones—, y desde la logica no se puede
demostrar la no existencia. A diferencia de esto, desde el desarrollo que en el

192




psicoanalisis se inaugura, la verdad queda localizada como estructura de ficcion y medio
decir, el saber como saber supuesto, la falta misma como articuladora y productora del
decir y localizacion del cuerpo en la articulacién de dos faltas homotopicas que se
superponen (pulsién y lengua son homotdpicos: concurren en el mismo lugar, es decir,
presentan una comunidad topoldgica). En el articulo Castracidn y concepto, Faig sefiala
que: “La relacion entre transferencia, castracion y saber pone en juego una sustraccion
definitiva. En ese punto, el sujeto se realiza en funcién de su estructura: una pérdida (cf.
La psychanalyse en ce temps). Es lo que indica la “S” barrada. Y el analista, por el otro
lado, difiere en mucho del sabio (cf. el final de la conferencia en la facultad de
medicina de Estrasburgo®!); la teoria, por lo demas, no lo ayuda aqui mucho. La
castracion quiere decir que hay algo entre el sexo y el lenguaje que nunca vamos a
saber.”4%2

En cuanto a lo somatico, en Psicoanalisis y Medicina..., Lacan sitla la diferencia
entre el cuerpo como consistencia (registro imaginario) —que nos llevaria al tema del
agujero—, y lo que se plantea como el cuerpo tridimensional, medible y modificado por
la ciencia con el correlato de la pérdida del personaje del médico. Tomando en cuenta lo
que Lacan afirma en este texto, recorto y destaco principalmente una frase, donde dice
explicitamente que la dimension del goce estd completamente excluida por lo que él ha
Ilamado la relacién epistemosomatica, ya que la ciencia, al igual que el sujeto que
engendra, sabe lo que puede, pero, no lo que quiere.**® Esto es todo lo contrario de lo
que se afirma en general cuando dicen psico-somatica. Por ejemplo, Nasio en Los gritos
del cuerpo, hay algunas cosas en las que acierta, pero otras donde va para otro lado, en
una lectura freudo-lacaniana, hace un uso pragmatico instrumental tanto de Freud como
de Lacan, utilizando a cada uno, de acuerdo a la conveniencia respecto de lo que
quieren decir, finalizando asi, en una psicologizaciéon del fendbmeno con un “lenguaje
psicoanalitico”. Sin embargo, lo que quiero resaltar es que Nasio plantea el término
frontera con relacion al tema real y realidad, eso nos llevaria a otro tema que es el
esquema R que desde mi perspectiva no tiene nada que ver con la falla epistemo-

431 Jacques Lacan, Conferencia en la facultad de medicina de Estrashburgo, https://www.lutecium.org >
1967/10 > Jacques-lacan-c..., 06 de octubre 1967.

432 Carlos Faig, Agujeros Periféricos. Castracion y concepto, “Freudianas, lacanianas y otras”, Ricardo
Vergara Ediciones, Buenos Aires 2014, p. 222.

433 “pgrmitanme mas bien destacar como falla epistemo-somatica, el efecto que va a tener el progreso de
la ciencia sobre la relacion de la medicina con el cuerpo. Ahi todavia, para la medicina esta subvertida la
situacion desde el exterior. Y es por eso que, ahi todavia, lo que antes de ciertas rupturas permanecia
confuso, velado, mezclado, embrollado, aparece con brillo.

Pues lo que estd excluido por la relacion epistemo-somatica, es justamente lo que va a proponer a la
medicina el cuerpo en su registro purificado. Lo que asi se presenta, se presenta como pobre en la fiesta
en la que el cuerpo irradiaba recién por estar enteramente fotografiado, radiografiado, calibrado,
diagramatizado y posible de condicionar, dados los recursos verdaderamente extraordinarios que oculta,
pero quiza, también, ese pobre le aporte una posibilidad que vuelve de lejos, a saber del exilio a donde ha
proscrito al cuerpo la dicotomia cartesiana del pensamiento y de la extension, la cual deja caer
completamente de su aprehensién lo que es, no el cuerpo que ella imagina, sino el cuerpo verdadero en su
naturaleza.

Ese cuerpo no se caracteriza simplemente por la dimension de la extension: un cuerpo es algo que esta
hecho para gozar, gozar de si mismo. La dimension del goce esta completamente excluida por lo que he
Ilamado la relacion epistemo-somatica. Pues la ciencia no es incapaz de saber lo que puede, pero ella, no
mas que el sujeto que engendra, no puede saber lo que quiere. Por lo menos, lo que ella quiere surge de
un avance cuya marcha acelerada, en nuestros dias, nos permite palpar que supera sus propias
previsiones.”, Psychanalyse et médecine. La place de la psychanalyse dans la médecine. Conferencia
durante una mesa redonda del Collége de Médecine, en La Salpétriere, el 16 de febrero de 1966 y debate
posterior, pp.13-14, traduccién Ricardo Rodriguez Ponte.

193



https://www.lutecium.org/

somatica; Nasio lo lleva para ese lado para situar el tema de las formaciones del objeto
(a), a partir de una lectura errénea que hace del concepto de objeto (a) en Lacan, llevado
por analogias —las lecturas clinicas de Lacan son netamente analogicas—, en lugar de
realizar una lectura clinica-transferencial de la operacién analitica en juego. No hay
formaciones del objeto (a), —como sostiene Nasio en su lectura analdgica y
psicologicista—, en la que ubica en una linea relacional homologando pasaje al acto,
alucinacién y fendbmeno psicosomatico; vieja analogia que nos remite al error lacaniano
respecto de la holofrase, amén de la diferencia que se establece al decir fendmeno
psicosomatico y no extraer ninguna consecuencia respecto de un concepto clinico
productivo como el de falla epistemo-somética. Decia entonces, que para homologar
esto, el concepto de holofrase lo tiene en su horizonte, especificamente como Lacan lo
sitia en el Seminario 11 Los fundamentos del psicoandlisis (1964); en el cual, sin
percibirlo, él mismo con el concepto de holofrase refuta la transferencia. Este concepto
que estd mal en Lacan —tal como desarrollamos precedentemente en el transcurso de
este seminario—, ya que plantea lo siguiente: o bien hay holofrase y no hay transferencia,
entonces no hay ninguna posibilidad del abordaje transferencial de la alucinacion,
debilidad mental, el mal llamado fendmeno psicosomatico, etc., o bien no hay holofrase,
y tenemos que ubicar ahi, en lo que la transferencia nos plantea en la operacion
analitica, qué relacidn hay entre el tema del goce, el cuerpo y lo que aparece como
lesion orgénica respecto de lo que se localiza como falla epistemo-somatica.

Lacan dice en Psicoandlisis y Medicina..., que la dimension del goce esta
completamente excluida por lo que él llamaba la relacidn epistemo-somatica, entonces
hay una relacién de exclusion entre el goce y lo que él llama, la falla epistemo-somatica,
en la relacion epistemo-somatica que se establece con el cuerpo y en el cuerpo,
contrariamente a la idea general de los postlacanianos que trazan la localizacion del
goce en el cuerpo fisico que provoca la lesion organica. Lacan dice que el goce esta
excluido, es justo al revés, entonces hay una relacion de exclusion entre el goce y la
falla epistemo-somatica. Si bien Lacan no desarrolla el tema, el punto que establece ahi
es altamente significativo respecto del cuerpo tomado, localizado en el registro
imaginario y la relacién con la ciencia, el saber y el goce. Si hablamos ahi de goce, nos
estamos refiriendo al Goce del Otro sin barrar,*** en la interseccion entre lo real y lo
imaginario, pero interpuesto entre este limite y lo imaginario la frontera de la angustia
abierta por el giro levogiro abierto por lo real por sobre lo imaginario. Por otro lado, el
cuerpo queda limitando con la frontera de lo inconsciente abierto por el giro dextrégiro
de lo simbdlico por sobre lo imaginario que se interpone entre cuerpo y go(cs)entido
(joui(s)ense), lo cual nos da a pensar acerca del tema del sentido y qué particularidad se
establece entre el sintoma y la lesion de 6rgano que ahi se plantea y, a su vez, si el goce
esté excluido de la falla epistemo-somatica, ¢qué quiere decir?

Dicho esto, me gustaria retomar una relaciéon que habiamos esbozado la reunion
anterior entre el mimetismo y el orden de la falla epistemo-somatica en el cuerpo.
Caillois en Medusa y Compafiia, plantea tres caracteristicas respecto del mimetismo, la
caracteristica de disfraz, la caracteristica de camuflaje y la caracteristica de
intimidacién, son distintas caracteristicas que describe respecto del fendmeno mimético.

Ahora, si pensamos que la caracteristica de disfraz propone y sugiere una relacion
con la mascara y el personaje, la del camuflaje con el velo y la de la intimidacién con el

434 En este sentido, es necesario diferenciar el goce del Otro barrado I [_f{} , que al articularse con la
funcion del fantasma, intenta recubrir ese campo que al fallar produce el sintoma, del goce del Otro no
barrado J (A), que al articularse con la ciencia (episteme), intenta suturar la falla.

194




corte, podriamos decir que la funcion de la mascara (que define al personaje), oculta
nuestra presencia frente a la mirada del Otro, la funcion del velo oculta el falo, y la
intimidacion plantea el corte con el entorno, —literalmente, el entorno se constituye en
la cizalla con la que se produce el corte respecto del otro, porque el que huye es el otro
mientras queda el animal mimetizado con el entorno; notese que el animal queda
mimetizado con el entorno y, no con su entorno, es decir, el corte se produce de un solo
lado, se produce con el otro, al mismo tiempo que se pierde el pronombre personal
respecto del entorno: desaparece el “mi”. Por ejemplo, si tomamos el caso de las
mariposas buho pertenecientes al Género: Caligo; Hibner, Familia: Nymphalidae y
Orden: Lepidoptera, que tienen esos grandes ocelos en las alas; reciben este nombre por
los grandes ocelos que aparecen en la parte posterior de las alas y que se asemejan a
ojos. Tienen un gran tamafo. En algunas de las especies las larvas pueden alcanzar los
15 centimetros y los adultos superar los 20 centimetros. Se pueden observar desde el sur
de México hasta el sur de Brasil. No se conoce con precision la funcién de estas
manchas, pero su similitud con otras mariposas mas estudiadas, como la
subfamilia Satyrinae, sugiere que su funcién es desviar el ataque de los pajaros a estos
puntos, protegiendo el abdomen y la cabeza.

Son animales de habitos crepusculares, momento en el que hay pocos pajaros en
actividad. Otro de sus depredadores mas habitual son las lagartijas. Otra hipdtesis
parece indicar que estos lepidopteros imitan la cabeza de las ranas del género Hyla,
depredadores naturales de estos reptiles.

Si realizamos una suerte de analogia con respecto a cuando la mariposa queda
mimetizada con el entorno, podemos decir que, en ese momento, escapa a la captura de
la mirada que la rodea desde el mundo circundante. La mariposa pasa a ser el paisaje
que la envuelve casi sin diferenciarse del mismo. De esta manera al ser uno con el
medio no hay la pérdida ni se localiza y la falta no se establece.

Hay un texto de Faig, llaciones en torno al axioma italiano, en el que desarrolla la
funcion de la mascara y la funcion del velo.**

435 Carlos Faig, Ilaciones en torno al axioma italiano, “Formalizacién del Seminario de Lacan”, Ricardo
Vergara ediciones, Buenos Aires- Argentina, 2014, pp. 87-88. “Es necesario apreciar el campo que abre
el Seminario desde dos Opticas, y situarse del lado de la pulsion tanto como del lenguaje, aunque tampoco
se obtenga asi un panorama completo. La lengua y el sexo no se visualizan ni se aprehenden juntos;
concurren y se imbrican uno en el otro. EI movimiento de ida y vuelta de la pulsién —lo que circunda y lo
que localiza— produce una marca organica comparable a la funcion del objeto en el fantasma. En efecto,
el objeto suple la falta de significante que simboliza al sujeto y lo ubica. Ambos términos son isomorfos,
0, para decirlo como Lacan, existe una comunidad topoldgica de las hiancias en juego(11) [J. Lacan,
seminario XIl, Les quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse, Seuil, Paris, 1973, p. 165.]. El
caracter circular e infinito de la significacion, que constituye retroactivamente al cddigo, aparece en la
pulsion como goce infinito. El Otro es alternativamente asi el lenguaje y el cuerpo. Si en la lengua la
pérdida del significante sexual representa un codigo que nunca se tuvo, en la sexualidad se pierde un
goce que (ahora, localizada la falta) nos circunda, y puede traducirse entonces en términos de infinito,

195



https://es.wikipedia.org/wiki/Jacob_H%C3%BCbner
https://es.wikipedia.org/wiki/Nymphalidae
https://es.wikipedia.org/wiki/Lepidoptera
https://es.wikipedia.org/wiki/Ocelo_%28mimetismo%29
https://en.wikipedia.org/wiki/Satyrinae
https://es.wikipedia.org/wiki/Lagartija
https://es.wikipedia.org/wiki/Lepidoptera
https://es.wikipedia.org/wiki/Hyla

Si el tema de la pulsion tiene que ver con el mimetismo, —en este sentido tomaba el
tema del disfraz como funcion de la mascara, el camuflaje como funcion del velo y la
intimidacién como corte con el otro al precio de que al ser uno con el medio la pérdida
no se localice y la falta no se establezca—, habria ahi, que sefialar dos caracteristicas. La
primera, referida a la relacion entre pulsion y Falo, que nos llevaria a trabajar este texto
de Faig, llaciones en torno al axioma italiano, y como hay una relacion entre
significante y presencia o, dicho de otra manera, una comunidad topoldgica entre
pulsion y lengua, que hace referencia a la convergencia de faltas que Lacan desarrolla
en el Seminario 11, Los fundamentos del psicoanalisis (1964).

Planteado esto, el tema de la falla epistemo-somatica, atafie —al menos como lo estoy
pensando—, a la posibilidad de poder armar la construccion de un imaginario para
producir el corte que no termina de producirse entre el sujeto y el entorno para que el
entorno devenga su entorno, de modo tal que se restituya el mi.

¢Queé quiero decir?

Si el cuerpo se presenta como organismo, y este organismo presenta —de acuerdo a
los distintos tipos de lesiones que en él se manifiesten—, la imposibilidad de una de las
dimensiones del corte, se hace entonces necesario e imprescindible poder ubicar ahi qué
tipo de relacion se estd estableciendo entre cuerpo y nombre, y entre presencia y
representacion.

¢Por qué digo esto?

En cierta ocasion Nicolaidis le pregunta a Lacan en la famosa Conferencia de
Ginebra, si se puede decir que el psicosomatico “se expresa con un lenguaje jeroglifico,
mientras que el neur6tico lo hace con un lenguaje alfabético”, a lo que Lacan responde
que, si tomamos las cosas por ese sesgo, el cuerpo es considerado como “cartucho,
como entregando el nombre propio.”**® Tema que lo lleva a reflexionar acerca de la
diferencia entre la palabra hablada, el habla, y la palabra escrita, entre parole y mot. Ahi
Lacan establece una hiancia (béance), a través de la cual sitla, en ese hueco a la
ortografia (6pboypagia), etimolégicamente viene de orthos dpbdc (recto, candnico), y
grafein ypagerv (escribir, grabar), con la importancia que ésta sitla en la escritura recta,
correcta que se instila y graba en el agujero, en el hueco (béance) que abre y que cifra.

esfericidad, incluso omnipotencia. Si partimos de la afirmacion de que el mundo es omnivoyeur, si Somos
vistos desde todos lados, nada nos protege, y no estamos alli ubicados. El retorno sobre la zona erégena,
lo que constituye el punto de vista, nos permite salir de ese terreno escopico que nos circunda. Solo
debemos agregar que la mirada, en cuanto se la considera como objeto perdido, no hace méas que traducir
como pérdida algo que nunca estuvo alli. Ni siquiera habia entonces un sujeto. Pensemos, asimismo, en la
funcién del mimetismo para intuir cdmo se pasa de una captura por el medio a situarse en un punto,
pariente cercano de la méscara, que representa la vision. Cuando el insecto se enmascara imitando a su
entorno, escapa a la captura de la mirada que lo rodea. La amenaza pendia sobre él, desde todos lados.
Y aunque la captura, como decia Roger Caillois, sea mas juguetona que adaptativa, la estructura es
similar. EI animal identificado es el paisaje que era antes. Apenas se diferencia de él. Y, ademas, en el
animal, que sepamos, no existe la pérdida ni se localiza falta alguna. Recordemos la importancia que
otorga el psicoanalisis a la escena primaria en relacion con el goce. El nifio, excluido de la escena y
envuelto por ella, es el objeto que cierra el goce parental. Desde ese elemento tercero, que asume la
insatisfaccion (volatiliza el resto que deja la union de la cupla en tanto funciona como -), la pareja se
completa y puede decirse que es lograda. El nifio es capturado por un goce parental que, porque ahora es,
entonces, estuvo antes. Resulta confrontado a un goce que pone en juego su presencia. Abstrayendo las
diferencias que atafien a la especificidad de cada pulsién, su estructura, su funcionamiento y su
construccion aprés coup, es la misma en todo el registro pulsional. En la pulsion oral, para poner otro
ejemplo, el sujeto se separa del seno como de un objeto que le pertenecia. Hasta (desde) entonces se
amamantaba de si mismo, creando un circulo.”
436 Jacques Lacan, Ibidem, p. 37.

196




Por eso, Lacan va a afirmar que es “por el escrito que la palabra haga su brecha, —
[recuerden lo que trabajamos en la cuarta reunion respecto del pharmakdn-
logos (papuaxdn-ioyoc)]—, por el escrito y unicamente por el escrito, el escrito de lo
que llamamos las cifras, porque no se quiere hablar de los nimeros. Ahi hay algo que es
del orden de lo que recién se formulaba como pregunta —del orden de la inmanencia. El
cuerpo en el significante hace trazo, y trazo que es un Uno. Yo traduje el einziger Zug
que Freud enuncia en su escrito sobre la identificacion, por trazo unario. Es alrededor
del trazo unario que pivotea toda la cuestion del escrito. Que el jeroglifico sea egipcio
o chino, es a este respecto lo mismo. Es siempre de una configuracion del trazo que se
trata. No es por nada que la numeracion binaria no se escribe més que con unos 1y
unos 0. Se deberia juzgar la cuestion a nivel de —;cual es el tipo de goce que se
encuentra en el psicosomatico? Si evoqué una metafora como la de lo congelado, es
porque hay, ciertamente, esa especie de fijacion. No es por nada, tampoco, que Freud
emplea el término de Fixierung— es porque el cuerpo se deja llevar a escribir algo del
orden del nGmero.”*¥’

Tenemos aca varias cosas. Por un lado, el cuerpo en el significante hace trazo,
notaran que esta invertido la relacién entre cuerpo y significante, es el cuerpo que hace
trazo en el significante, hace un trazo que es Uno, trazo unario y dice Lacan que es
alrededor de este trazo unario que pivotea toda la cuestién del escrito, y por otro lado,
al mismo tiempo, la cuestion al orden del cero y el uno —que, dicho sea de paso remite a
varias cosas, la funcion del realismo del nimero, la numeracion y ubicacién posicional
en la cadena filiatoria, la significacion de lo que cuenta y queda descontado, y la
relacién en esto entre Nombre del Padre y Falo @,y lo que trabajamos acerca del
realismo del numero, la cifra, el cifrado y el desciframiento y su articulacién con el
nombre propio)-, llegando a la pregunta por el goce especifico que se encuentra en esto
respecto de la metafora de lo congelado y la fijacion.

Sin embargo, diez afios antes en Psicoanalisis y Medicina..., él dice que “ese cuerpo
no se caracteriza simplemente por la dimensién de la extensién: un cuerpo es algo que
estd hecho para gozar, gozar de si mismo. La dimension del goce esta completamente
excluida por lo que he llamado la relacion epistemo-somatica. Pues la ciencia no es
incapaz de saber lo que puede, pero ella, no méas que el sujeto que engendra, no puede
saber lo que quiere. Por lo menos, lo que ella quiere surge de un avance cuya marcha
acelerada, en nuestros dias, nos per-mite palpar que supera sus propias previsiones.”*%

Entonces, como entender esto segundo que dice Lacan respecto del goce y la relacion
epistemo-somatica, que como bien le sefiala Vauthier esta trazando una paradoja, ya que
cuando la palabra goce vuelve a tomar “un sentido con un psicosomaético, ya no es
psicosomatico.”4%

Frente a este sefialamiento, Lacan reconoce la paradoja de lo que acaba de enunciar,
acuerda con Vauthier y dice, de manera eliptica y general, que hay que abordarlo
partiendo de esta fijacion, creando lo inconsciente a través de “darle el sentido de lo que
estd en juego. Lo psicosomatico es algo que, de todos modos, en su fundamento, esta
profundamente enraizado en lo imaginario.”*4

437 Jacques Lacan, lbidem, pp. 39-40.
438 Jacques Lacan, Psychanalyse et Médecine. La place de la psychanalyse dans la médecine. Conferencia
durante una mesa redonda del Collége de Médecine, en La Salpétriere, el 16 de febrero de 1966 y debate
posterior, p.14, traduccion Ricardo Rodriguez Ponte.
439 Jacques Lacan, Ibidem, p. 40.
440 Jacques Lacan, Ibidem, p. 40.

197




La pregunta que se nos plantea aqui es la siguiente: ;Como entender esta paradoja y
contradiccion que sita Lacan?, y ¢qué nos traza clinicamente este desarrollo altamente
condensado por Lacan?

Lacan equivoca el tema de dar sentido con el hecho del enraizamiento imaginario.
Es decir, dar sentido entendido como una de las formas de la restitucion de sentido,
sugiere y esboza el anudamiento con lo imaginario (en el doble sentido que la frase le
imprime) de lo que se encuentra suspendido o por fuera del registro, hecho que atafie al
cuerpo como imagen; esto es diferente del enraizamiento imaginario, porque lo que
queda arraigado en la imagen pierde espesor corporal, es decir, presencia y
representacion devienen uno, se unifican (nuevamente aqui nos encontramos con otra
dimensién que involucra al nimero). Entonces, podriamos decir que la restitucion de
sentido en la falla epistemo-somaética implica no sélo el anudamiento y restitucion de la
dimension del cuerpo en el registro imaginario, sino que en esta operacion se produce
una inscripcién que permite el pasaje de la falla a la falta para que el cuerpo adquiera
(recupere) espesor corporal, esto es, restitucion de la distancia entre presencia y
representacion y la extraccion del espejo.

2

Presencia y Representacion. Cuerpo y Nombre.

Entonces, si bien, cuando Lacan sitda lo del goce congelado tiene resonancias con
relacion al tema de la holofrase, si vinculamos el tema del goce excluido, no esta en
relacion a la holofrase sino a lo que no queda inscripto, o0 a lo que queda en suspenso
en cuanto inscripcion. Tema que nos lleva a la marca, la huella, el significante, la
presencia y la representacion.

En principio, este desarrollo altamente condensado por Lacan, marca, traza y
delimita, la siguiente pregunta, ¢;qué orden de presencia se presenta en la falla
epistemo-somatica que avanza y toma lugar en la lesion del cuerpo fisico?

Vamos a dar un rodeo.

En el fantasma, en tanto se constituye como soporte del deseo, el sujeto esta y queda
representado en el momento de su desaparicion, entonces hablar de sujeto afectado por
la barra, sujeto elidido, es lo mismo. Ahora bien, si observamos la correspondencia que
se produce entre el juego en la infancia y la relacion con el fantasma pospubertad
respecto de la ubicacion, localizacion del sujeto y la relacion que se establece entre el
deseo, la presencia y la representacion, podemos pensar lo siguiente: En la infancia,
aquello que efectivamente se realiza en el juego, es lo que constituyen el campo
enmarcado de lo que llamamos deseos infantiles, en este sentido, —siguiendo con los
planteos de Fukelman y Marta Beisim—, se establece una ligadura, en el sentido
freudiano, entre “la operatividad del juguete” que lleva al apuntalamiento de la
significacion y el deslizamiento de las representaciones en la constitucion del
despliegue de la escena del juego con la idea de presencia, por esto, Marta Beisim
afirma que es “en la actualidad del acto de juego que el deseo se realiza como
presencia”.**! La pregunta que se nos patentiza en este punto nos lleva a tener que
precisar qué entendemos por presencia en aquello que se presenta como lesion en la
falla epistemo-somatica, ya que, se diferencia y distancia del juego en la infancia
respecto de las consecuencias que entrafia la constitucion del fantasma pospubertad.
Pero, por otro lado, hay una correspondencia entre aquello que en la operatividad del

“Marta Beisim, Objetos, presencias, “Conferencias y Escritos”, Lecturas Clinicas,
www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2019, p.158.

198



http://www.lecturasclinicas.com.ar/

juego en la infancia no se realizd6 como presencia y lo que retorna en el cuerpo
pospubertad en cuanto falla epistemo-somatica, el alto grado de idealizacion que alli se
ubica, la realizacion del deseo en suspenso, y la correlacion con la ciencia.

Abro paréntesis. Tendriamos que diferenciar lo que se podria Ilamar psicosomaética
en la infancia, respecto de aquello que se presenta como falla epistemo-somatica
pospubertad. Podriamos establecer como hipotesis que a diferencia de la falla epistemo-
somatica pospubertad, asi como tampoco podemos hablar de sintoma analitico en la
infancia, tampoco podriamos hablar de falla epistemo-somatica en la infancia en el
mismo sentido que lo estamos haciendo pospubertad, sino que tendriamos que tener en
cuenta que, la falla epistemo-somatica en la infancia se encuentra articulada no sélo con
aquello no reconocido como juego en la infancia (que hace al retorno de lo reprimido de
los padres en el cuerpo del nifio), el alto grado de idealizacion en los padres que borra
cualquier imagen, la relacion que los padres establecen con la medicina (Ciencia) o con
los médicos (restitucion de una imagen y de la alteridad) y, del lado del nifio, si el deseo
de ser grande, efecto de lo anterior, no toma lugar como presencia en el juego, afecta al
cuerpo lesionandolo. Cierro paréntesis.

Volviendo a lo que estaba situando, me gustaria ubicar dos referencias que hace
Lacan. La primera se encuentra en el seminario 6, El deseo y su interpretacion (1958-
1959), acerca del juego en la infancia; la segunda, la hallamos en el seminario 9, La
identificacion (1961-1962) referido a las articulaciones que hace entre lenguaje y
escritura.

“Voy ahora a precisar bien lo que entiendo hacerles comprender en lo concerniente a
estas relaciones del $ y de a. Voy ante todo a darles un modelo que no es mas que un
modelo, el Fort-Da, es decir, algo que no tengo necesidad de comentar de otro modo, a
saber, ese momento que podemos considerar como tedricamente primero de la
introduccién del sujeto en lo simbolico, en tanto que es en la alternancia de un par
significante que reside esta introduccidn, en relacion con un pequefio objeto cualquiera
que sea, digamos una pelota o igualmente un pequefio cabo de corddn, algo
deshilachado en la punta del pafal, con tal que esto aguante, y que pueda ser arrojado y
vuelto a traer.

He aqui, pues, el elemento del que se trata y en el cual lo que se expresa es algo que
esta justo antes de la aparicion del $, es decir, el momento en que el $ se interroga por
relacion al otro/[Otro] en tanto que presente o ausente. [...]

[...] ¢A partir de cuando podemos considerar a ese juego como promovido [a su]
funcién [en el] deseo? A partir del momento en que deviene fantasma, es decir, en el
que el sujeto no entra méas en el juego, sino que se anticipa en ese juego, en que
cortocircuita ese juego, en que esta enteramente incluido en el fantasma. Quiero decir,
se captura a el mismo en su desaparicion.

No se capturard alli jamas sin pena, ya que es exigible para lo que yo Ilamo fantasma,
—en tanto soporte del deseo—, que el sujeto esta representado en el fantasma en el
momento de su desaparicion.”*4?

Como bien sefiala Marta Beisim, “la diferencia fundamental a establecer entre juego
y fantasma, surge entonces de una interrogacion con relacion al deseo”3; el juego
produce al nifio dejando al sujeto fuera del juego, y en este sentido, “plantea algo que se

442 Jacques Lacan, Clase 23 del 3 de junio de 1959, “Seminario 6, El deseo y su interpretacion (1958-
1959), Staferla, staferla.free.fr, pp. 293-294 (Traduccidén personal).
443 Marta Beisim, Ibidem, p.159.

199




encuentra antes de la aparicion del sujeto barrado”,*** del sujeto elidido, de modo tal
que el que esta presente o ausente —retomando el sefialamiento que hace Lacan— es el
Otro. Lacan hacia referencia a ciertas palabras-marca, con lo que precisa lo que es
atinente al juego, estas palabras-marcas, podemos decir, localizan, dan lugar y realizan
el hecho mismo de la entrada del nifio al juego, es decir, como plantearia Fukelman, el
juego produce al nifio, y en este sentido, parafrasedndolo, el juego es el espejo en el que
un sujeto se refleja [reconoce] como nifio. Por esto mismo, es a través de ese pequefio
objeto —al que hacia referencia Lacan que toma el estatuto de juguete—, que se localiza y
encuentra al nifio para entrar al juego y ponerse en juego, es decir, el nifio se localiza
en el juguete como presencia en la actualidad del acto del juego que realiza al deseo
como presencia,*® y esta localizacion que el juego plantea y que en el juego se traza
mediante los objetos que apuntalan al juego como tal localizando al nifio en él, se
encuentran antes de la elision del sujeto, antes de la barradura del sujeto, antes de su
desaparicion en tanto y en cuanto, el nifio entra en juego dejando al sujeto fuera del
mismo. Pero, es necesario entonces un movimiento pospuberal para que este sujeto que
se encuentra fuera de juego aparezca representado entre un significante y otro en su
desaparicion, y, por esto mismo, el valor que toma el fantasma pospubertad se
constituye como heredero del juego infantil, y en este sentido, suscita, causa y produce
un movimiento inverso al quedar el sujeto elidido, capturado en el fantasma vy,
desaparecido quedando afectado por la barra.

De este modo, en esta relacion que se establece de herencia y reversion entre infancia
y pospubertad, la localizacion del sujeto varia. En el primer caso, quedando presente en
el objeto y al mismo tiempo, fuera de juego, en cambio, en el segundo, desaparecido en
el objeto y representado por un significante para otro significante. Por eso, Marta
Beisim va a concluir de manera general que “no es lo mismo estar desaparecido en un
objeto que presente en él.

De igual forma, no es lo mismo estar desaparecido en una palabra que se constituye
en significante que presente en ella.

Si una paciente adulta produce un lapsus en sesién y dice la condensacion: enlecho,
en lugar de decir la palabra helecho, en el momento de referirse a un regalo recibido por
parte de alguien significativo para ella, diremos a modo de interpretacion que la
presencia intervalar del sujeto, desaparecido entre las palabras enlecho (construida) y
helecho (sustraida), apunta posiblemente a cuanto mejor seria que el asunto se
resolviera en el lecho y no con un helecho.

Es decir, apuntaria a algo que causa el deseo y lleva al acto sexual

Debemos aclarar que con presencia intervalar sélo aludimos a desaparicion del
sujeto.

En cambio, si un nifio pequefio dice: tengo tres hermanos, Pablo, Pedro y yo para
volver al ejemplo tan paradigmatico que da Lacan, en lo que hace a la posibilidad de
estar desaparecido en las palabras, este seria un ejemplo opuesto ya que el nifio no se

444 Marta Beisim, Ibidem, p.159.

45 Al establecer que el nifio se localiza en el juguete como presencia estamos ubicando varias
dimensiones a la vez. La dimensién del apuntalamiento de la realidad y del lenguaje (en el doble sentido
del genitivo en ambos acasos), la constitucion de la imagen del cuerpo y su significacién félica, y la
pregunta por el deseo del Otro, que adquiere relevancia particular en la etapa falica. Si esto se encuentra
alterado o dificultado, el cuerpo organico comienza a presentar alteracion, al punto tal que el me duele no
se constituye como tal, y ahi el dolor toma al cuerpo, lo lesiona, por eso, como podemos extraer de la
ensefianza de Fukelman, “no hay ‘me’ duele sin espejo .

200




descuenta del dicho. Es lo que se ha expandido como que el que cuenta en este caso no
esta descontado de lo que dice.

Podemos afirmar que, de un modo muy general, el nifio no s6lo no esta descontado
en el juego, sino que se cuenta en él como presencia.”*4®

Llegado a este punto es preciso ubicar la siguiente pregunta, ¢de qué orden es la
presencia que intenta presentar al sujeto en la falla epistemo-somética?; y digo intenta
presentar, porque de ninguna manera puede representar al sujeto. Tenemos entonces
una relacion que se establece entre, presencia, cuerpo y presentacion en una falla que
enlaza un saber con el cuerpo que llama a la representacion.

En este sentido, este trabajo implica el intento de produccion de una marca para que
el cuerpo se inscriba como agujero y como Otro, y que, como resultado de esta
operacion, el sujeto se produzca, origine y constituya como sujeto elidido por la barra.

Vamos a dar un rodeo por un punto que Lacan plantea en el Seminario 9, La

identificacion (1961- 1962).
En la clase 4 del 6 de diciembre de 1961, Lacan diferenciando el significante del signo
Ilega al tema de la huella, pero con el siguiente valor; la huella, toda huella, es la huella
de un paso (la trace d’un pas). Rodriguez Ponte nos aclara en una nota a pie de pagina
que en la edicion AFI se encuentra entre corchetes seguido a esta frase la trace d 'un pas
[et le pas de trace], la huella de un paso (y de un no) [y el paso (el no) de la huella]; esta
acotacion se adelanta respecto de la anfibologia que introduce a continuacién Lacan,
entre pas como “paso” y el pas como no, término fuerte de la negacion en francés. Una
consecuencia que se deriva de esto es que el paso de una huella, la traza de una huella,
implica el no de la huella, es decir, que el trazo de una huella implica su borramiento, la
desaparicion, (effacer)**’ que nos indica que ahi hubo una huella y que esa huella
responde a una presencia, es decir, que esta presente en falta, mostrando y
manifestando entonces, la presencia de una falta.

Siguiendo en esta misma linea, remite, a su vez, a la importancia de la negacién a
partir de lo que en Freud se fundamenta como el juicio atributivo que implica una doble
operacion, afirmacién y expulsién. Afirmacion que ubica una marca que va a producir
una division en la cual el juicio de existencia se va a constituir, y a la vez, a raiz de la
constitucion de este juicio de existencia, una segunda division (interior - exterior), que
nos llevara a ubicar con Lacan que es por efecto del significante que surge el sujeto®*®
como sujeto elidido y por tanto no representable.

Asi es que, Lacan emplea la ficcion de Robinson Crusoe como metéfora de la
constitucion del sujeto a partir de la afirmacion de la marca, de la traza, tras el
borramiento de la huella y que, de la distancia que se inscribe en este paso y el no, (el de
la huella borrada), se encuentran los dos extremos de la cadena, donde en ese pasillo y
en ninguna otra parte va a surgir el sujeto elidido, el sujeto marcado por la
desaparicion.*4°

446 Marta Beisim, Ibidem, p.159.

47 El término francés effacer, cuya forma sustantivada correspondiente a la primera persona del plural del
presente del indicativo, es effacons, significa tanto borrar como hacer desaparecer. Este verbo en francés,
effacer, deriva del término griego dedvioic aphanisis, que Lacan utiliza para situar la desaparicion del
sujeto.

48 Jacques Lacan, Lecon 4, 06 décembre 1961, “Séminarie 9, L identification (1961 — 1962) ”, Staferla,
staferla.free.fr, p. 21, (traduccion personal)

9 Jacques Lacan, Lecon 4, 06 décembre 1961, “Séminarie 9, L identification (1961 — 1962) , Staferla,
staferla.free.fr, p. 21, y se puede comparar con, Clase 4 del 6 de diciembre de 1961, “Seminario 9, La
identificacion (1961-1962), (Version critica Ricardo Rodriguez Ponte), p. 6. “Para adelantar lo que trato
de hacerles captar aqui, para adelantarlo en una corta imagen a la que no se trata sino de dar todavia mas

201




Tenemos entonces tres tiempos en la constitucion de la elision del sujeto. En el
primero esté la huella (pas de trace), en el segundo su borramiento (trace de pas) v, en el
paso entre el primero y el segundo, un tercer tiempo que abre un pasillo (pasaje,
pasadizo, pero también en el paso que da para entrar en él) en el que se ubica el sujeto
elidido, desaparecido y borrado marcado por el simbolo de la negacion (juicio de
existencia), apareciendo un sujeto como falta, como falta en ser. En este tercer tiempo,
se podra retomar —luego de que la huella hubo sido borrada—, el lugar de ese
borramiento marcandolo, y en ese movimiento, —retomando el paso—, la marca pasa a
representar que por alli paso alguien, pero sélo a posteriori de su desaparicion.

Cabe preguntarse aqui, en este punto de qué naturaleza es esta marca y qué marca la
marca. Esta marca tiene la naturaleza de una falta, de una falta que marca que alli hubo
huella del paso (trace de pas), y, por lo tanto, marca al mismo tiempo su desaparicion
(pas de trace). La marca, por lo tanto, recuerda y evoca a la huella faltante; es un
recuerdo y llamado a la vez, de su falta.

Pero, ¢de qué falta se trata? De la falta de un cuerpo y de una imagen que
desaparece; conmemora en su recuerdo, la presencia de una falta y la falta de una
presencia. Es decir, que si el sujeto —retomando el gastado aforismo lacaniano
ampliamente revisitado— es lo que un significante representa ante/para, otro
significante, el sujeto pasa (pas), —desaparecido y borrado—, por el significante, pasa y
desaparece, se elide por la barra que lo marca y que hace huella en él. Asi, en el otro
extremo de la cadena se establece un movimiento de retoma que marca en el
significante su desaparicion. Por eso, en este pasaje que es un pasar (pas), se establece
un movimiento y un ritmo en el que la huella borrada hace y se hace presente en la
marca.

En este sentido, este tema (sujet), en su movimiento, y en su ritmo, va a tratar de dar
cuenta de las relaciones que se establecen entre: significante, voz, mirada, imagen, letra,
y escritura.

En la clase Clase del 14 de mayo de 1969, del Seminario 16, De un Otro al otro
(1968 — 1969),%° Lacan va a plantear que la huella se basta a si misma y se distingue
del significante de una manera distinta respecto del signo, ya que si el significante es lo
que representa al sujeto para otro significante y, el signo representa algo para alguien,
la huella al bastarse a si misma, no tiene ninguna necesidad de nadie, entonces se
pregunta si es posible situar ahi en la huella, lo que €l habia referido como esencia del
sujeto. El responde a este interrogante diciendo que: “Nosotros podemos plantear, de
ahora en adelante, eso que deviene huella, por metafora; el signo, si ustedes quieren, por
metafora también. Esas palabras no estan en su lugar en tanto acabo de descartarlas... lo
que significa un sujeto en tanto que esa huella, ese signo, contrariamente a la huella

que una suerte de valor de soporte, de ap6logo, midan la diferencia entre esto, que al comienzo quiza va a
parecerles un juego de palabras, pero justamente, es uno: esta la huella de un paso (la trace d'un pas). Ya
los he llevado sobre esta pista, fuertemente tefiida de un aire mitico, correlativo, justamente, del tiempo en
gue comienza a articularse en el pensamiento la funcién del sujeto como tal, Robinson, ante la huella de
paso (la trace de pas), que le muestra que en la isla no esta solo. La distancia que separa este pas (paso)
de lo que devino fonéticamente el pas (no) como instrumento de la negacion, ahi estan justamente los dos
extremos de la cadena que aqui les pido que sostengan antes de mostrarles efectivamente lo que la
constituye, y que es entre las dos extremidades de la cadena que el sujeto puede surgir, y en ninguna otra
parte.”

450 Jacques Lacan, Legon 20, 14 Mai 1969, “Séminarie 16, D’un Autre a L autre, (1968 — 1969)”, Staferla,
staferla.free.fr, pp. 158-159.

202




natural, no tiene otro soporte que la en-forma [en-forme][de] A.”,** es decir, se soporta,
su soporte es, —lo voy a rescribir asi—, la (aen)-forma*? del Otro,*?2 es decir, la (aen)-
forma de Otro y en el Otro. ;Qué quiere decir esto?

Lacan dice que la huella pasa de la (aen)-forma** [en-forme] de A de acuerdo a los
modos en los que ella es borrada, con lo cual, en esta operacion analitica de
conmutacion de la lengua de un andlisis, el (A) adquiere un estilo. Es decir, el estilo es
un estilete que marca la borradura presentificando al sujeto como barrado, elidido por la
barra que lo marca.

En este sentido, el sujeto, son los modos mismos (las mismas formas), por los cuales,
como impresion (como marca), la huella se encuentra borrada sefialando una distincion
—nos viene a decir Lacan— “intitulando lo que podria decirse de ello: los cuatro
borramientos del sujeto”**® [cuando dice cuatro, respecto de los borramientos que
atafien al sujeto, se refiere a las cuatro formas que toma el objeto (a), aunque en sentido
estricto, las formas que puede tomar, como son singulares y no se reducen a cuatro.]

El sujeto, —dice Lacan en esta clase—, es el que borra la huella transformandola en
mirada; mirada a ser entendida como hendidura, vislumbre [entr’apercu],**® siendo por
alli que él aborda lo que se refiere al otro que ha dejado la huella, que ha pasado por alli,
y que estd mas alla. De este modo, llega a situar que aquello que define al sujeto y que
lo distingue de todo organismo viviente en tanto animal que habla, es que puede borrar
sus huellas, pero, de modo tal, que esta borradura que hace sobre las mismas huellas, y
esto hace de ellas algo méas que huellas, es decir, puede hacer “citas que se da a si
mismo ”. Vemos aqui, que estas “citas que se da a si mismo” remiten a dos hechos; el
primero, refiere al lugar donde acude, y el segundo, al hecho de poder volver sobre sus
dichos: “se cita”. En ambos casos, —que se producen en sincronia—, se juega en esta
cita, la ex-citacion, es decir, no sélo la citacion desde afuera —punto necesario para
acudir a la cita, es decir, es necesario estar afuera (en otro lugar) para poder acudir a la
cita—, sino también en este movimiento, la relacion que se establece entre lo que
desaparece y sobre lo cual se apoya, se da cita (se ex-cita), articulando, pulsion y
significante, es decir, ubica, sitda, y realiza, como la satisfaccion logra localizarse en la
representacion. Y, al mismo tiempo, esta operacién da lugar a una estructura, de
acuerdo a la lectura que se haga; ya que, este hecho le va a permitir reinscribirse en
Otro lugar. Si a este movimiento lo denominamos estructura, estamos entendiendo aqui
estructura como una operacion de conmutacion de la lengua en objeto al producirse

41 Jacques Lacan, Legon 20, 14 Mai 1969, “Séminarie 16, D’un Autre a L’autre, (1968 — 1969)”, Staferla,
staferla.free.fr, p. 159, (traduccion personal).

42 En francés an-forme y en-forme son homofdnicos, por eso hay un juego homofénico del a incluido en
la forma del Otro, siendo lo que lo conformay le da forma.

43 No podemos dejar de notar, a su vez, que, escrito asi, la (aen)-forma de Otro, presenta la siguiente
resonancia: la (a) en forma del A, es decir, que la (a) toma la forma del Otro, se trans-forma, el Otro
deviene (a). Si lo pensamos de esta manera atafie directamente al plano transferencial en una operacion en
el que la lengua (A) conmuta en objeto (a), al producir el (a) dicha transformacion, o mas bien, dicha
conmutacion.

454 El juego homofénico de en-forme con in-forme en francés ademas remite a estar informado, hecho que
revela el tema de la notificacion también por escrito.

45 En el neologismo effacons, Lacan realiza un juego de palabras entre faron (manera) y eifarons (de
effacer, “borrar”.

456 |_acan efectlia un juego homofdnico entre “entre apercu” (entrever- vislumbrar haciendo mencién a lo
que fulgura y destella, que se ve a través de la hedidura (fente) y “entr’apercu” lo que se percibe como a,
a través de la hendija, remitiendo al objeto mirada.

203




una convergencia de faltas entre pulsion y lengua, por eso, cuando Lacan dice que:
“Cuando Pulgarcito esparce las piedritas blancas, éstos, son otra cosa que huellas.

Sientan aqui la diferencia que ya se esboza en la manada, que al perseguir algo tiene
una conducta, —conviene decirlo—, que se inscribe en el orden del olfato, del husmeo —
como se dice—, y la cosa no es forzosamente extrafia (ajena) al animal humano. Pero,
otra cosa es esa conducta y la escansion de una huella (traza) sefialada como tal, sobre el
soporte de una voz. Ustedes tocan aqui el limite. A nivel de la jauria, este ladrido,
¢quién osara sostener que él recubre las huellas (trazas)?

Esto ya es al menos eso que se puede llamar esbozo de palabra (esbozo de habla),
pero, distinto; distinto es ese soporte de la voz, de lo dado de la voz. Alli donde hay
lenguaje, alli es donde esté ese soporte que caracteriza de un modo auténomo un cierto
tipo de huella (traza). Un ser que pueda leer su huella (traza), eso basta para que
pueda reinscribirse en otra parte que alli de donde él la habia llevado (producido
primero). Alli, en esta reinscripcion se encuentra (estd), el lazo que lo hace dependiente
de Otro, cuya estructura no depende de él.

Todo se abre dando lugar a eso que es del registro del sujeto definido como: aquél
que borra sus huellas.”*’

Continua la cita: “El sujeto, en el limite, y para hacer sentir la dimensién original de
eso que se trata, lo llamaria: aquél que reemplaza sus huellas (trazas) por su firma.

Y ustedes saben que una firma no exige mucho para convertir a alguien en sujeto; en
la Municipalidad, un iletrado que no sepa escribir, basta con que haga una cruz, —
simbolo de la barra barrada, de la huella (traza) borrada—, es la forma mas clara de eso
de lo que se trata cuando se pone en primer lugar un signo, y después algo que lo anula;
esto alcanza como firma. Y que ésta sea la misma para todo aquel al que se le pida, no
cambia en nada el hecho de que ésta sera recibida para autentificar en el acto en
cuestion, la presencia efectiva de alguien que juridicamente es considerado, ni mas ni
menos, como un sujeto. Pero, es ahi, en ello donde trato de definir el nivel, -no
ciertamente para hacer de él un absoluto—, sino, justamente para sefialar (marcar) sus
lazos de dependencia, porque el sefialamiento comienza aqui: El significante nace de
sus huellas (trazas) borradas.

Entonces, ¢qué consecuencia tiene esto?

Es que estas huellas (trazas) borradas no valen mas que para el sistema de las otras
[huellas/trazas borradas], ya sean semejantes o las mismas que esas otras [huellas/trazas
borradas] establecidas (instituidas) en sistema. [cf. Seminario sobre la carta robada: a, B,
v, 6]. Es solo alli que comienza el alcance tipo del lenguaje. Esas otras huellas (trazas)
borradas son sélo admitidas. ¢ Admitidas para quién?

Y bien, ahi volvemos a ponernos de pie, del mismo modo que al nivel de la
definicién del sujeto, en tanto que un significante lo representa para otro significante,
(las huellas/trazas) son las Unicas admitidas, ¢para quién? Respuesta: para otras huellas;
un (pa-até) [no se ha ido/paso ido] —como dice Bridoison en Las Bodas**®- eso no
cuenta. Por eso, él tiene tanto interés, porque para Bridoison, quien se toma en serio las
huellas (trazas), podria ser que contara; Es alguien sin apuro (c’est un “pas haté”).”4%

Lacan efectla aqui un juego de palabras entre pa-até homofénicamete similar a pas
haté que puede traducirse como no se ha ido, pero también el paso ido, haciendo

457 Jacques Lacan, Legon 20, 14 Mai 1969, “Séminarie 16, D’un Autre & L autre, (1968 — 1969)”, Staferla,
staferla.free.fr, p. 159.
458 Se refiere a las Bodas de Figaro.
459 Jacques Lacan, Lecon 20, 14 Mai 1969, “Séminarie 16, D’un Autre a L’autre, (1968 — 1969)”,
Staferla, staferla.free.fr, p. 159.

204




referencia al pie que se fue, que daria lugar a varios sentidos, entre ellos, a un mal paso
0 metida de pata por alusién, ya que metida de pata en francés es faux pas, paso en falso
y podriamos forzar a falso no. Siguiendo esta linea, podemos decir que pa-ate llevaria a
pensar —tomando en cuenta el contexto en que Lacan alude a Bridoison en Las Bodas de
Figaro—, que la metida de pata, el paso ido, el paso en falso, de un no casado, no cuenta
hasta que se tiene en cuenta la huella que deja el paso ido. El punto principal radica en
la huella como efecto del paso que se fue, y su borradura.

Continta Lacan: “Desde entonces, si sabemos que esas huellas (trazas), esas huellas
que no son borradas mas que por estar ahi, borradas —como una lamina en papel de
aluminio—; esas huellas tienen otro soporte que es justamente, la (ae)n-forma del A
(Otro) [I’en-forme du A], en tanto que, es necesario para esto que €l haga un a, un a que
funcione a nivel del sujeto; entonces nosotros tenemos que considerar estos a en el
plano de la sustancia.”*®° Aqui Lacan plantea esta metafora de la lamina u hoja de papel
de aluminio comparéndola con las laminas de pintura, esto es lo que se resalta y
permite, por diferencia, ver algo mas. Lo que Lacan nos presenta aqui, y que es tan
dificil de comprender, es la relacion de la ld&mina que hay entre la sublimacion y
materializacion; en este sentido, Bridoison, debe marcar la diferencia entre el paso ido,
el que se fue, la huella, el trazo que deja, y la lectura que, de ahi, de eso, se desprende.
Entonces, podemos entender en esta articulacion una relacion que se establece, entre el
borramiento del sujeto, su imagen, el origen significante en la borradura de la huella, la
firma que constituye al sujeto en el marco de la legalidad sostenida desde el Otro, la
lectura, que plantea siempre una mirada retroactiva que recae sobre la huella borrada, la
voz que, como sefialamos anteriormente, remite a la cita a la que acude el sujeto en la
lectura que se hace respecto de la huella borrada, y la ex-citacion en todo este
movimiento que plantea una estructura y por esto mismo, la mirada ex-citada, lo plantea
como “lo que hace el alcance de un elemento, por ejemplo, como una mirada en el
erotismo, y se plantea la pregunta —porque ella es sensible— a nivel de la relacién de eso
que se inscribe de la mirada, a la huella.”*®! En este “de la mirada a la huella”,
localiza lo que la mirada inscribe como huella y la lectura que ésta realiza respecto de
la inscripcion que produce, de ahi la pregunta que se formula acerca de si una mirada
erdtica (ex-citada), —citada ahi y que ahi toma lugar—, deja huellas a nivel de algun otro.
Y, no sélo dice que efectivamente es asi, sino que ademas, en este nivel se plantea el
registro del pudor en el que esta mirada se inscribe de un modo sensible, por esto sefiala
que el pudor “es una dimensién s6lo propia al sujeto como tal”, aseverando que “la
escritura se afirma en relacion con la escritura de la mirada como objeto (a): Alli esta
lo Gnico que puede dar su estatuto correcto a una gramatologia”,*®? es decir, a una
ciencia de la escritura, ciencia que podemos entender en esta relacion que establece y
que se establece entre mirada y huella, respecto de lo que ya habia sefialado como “lo
entrevisto ”, es decir, el corte en lo visto, donde la mirada en este corte inscribe, produce
e instala una marca que marca al cuerpo originando, provocando y causando un sujeto
borrado por esta marca que lo constituye, por eso, el sujeto va a localizarse ahi en el
hueco que la pulsion (mirada) cava en el cuerpo.*®® Estableciéndose —como ya
seflalamos—, en esta convergencia de faltas, la localizacién de la satisfaccion en la

460 Jacques Lacan, Ibidem, pp. 159-160.

461 Jacques Lacan, Ibidem, p. 159.

462 Jacques Lacan, Ibidem, p. 160.

43 Un corolario que podemos extraer esto mismo, es que en los casos en los que se presenta la falla
epistemo-somatica siempre hay una correlacion entre la enfermedad orgéanica y la verglenza, una
vergienza furtiva y secreta.

205




representacion, es decir, una comunidad topoldgica entre pulsion y lengua; por eso
Lacan establece claramente, que, la mirada produce, “en toda su ambigiedad —que ya
sefialé anteriormente a propdsito de su relacion con la huella—, lo entrevisto, y para
decirlo todo, el corte en lo visto, la cosa que abre mas alla de lo visto.”*%

En esta cosa que abre mas alla de lo visto: la escritura, toma una relevancia central
para evaluar lo que atafie al lenguaje, y Lacan nos muestra que este acento recae en que
ésta “sea primera y deba ser considerada como tal a la vista de eso que es el habla
(parole) y que la escritura sea primera y deba ser considerada como tal; es lo que,
después de todo, quizas, puede ser considerado no solo como licito, sino hecho
evidente, por la sola existencia de una escritura como la china donde, claramente, eso
que es del orden de la aprehension de la mirada, no es ni estd sin relacion de eso que se
traduce a nivel de la voz; a saber, que hay elementos fonéticos, pero también que hay
muchos de ellos que no lo son, siendo esto en particular tanto mas sorprendente, porque
desde el punto de vista de la estructura, de la estructura estricta de eso que pertenece (se
encuentra y esta) en un lenguaje, ninguna lengua se sostiene de un modo mas puro que
esta lengua china donde cada elemento morfoldgico se reduce a un fonema.”*® En este
punto es necesario notar que contrariamente a lo que se sitla acerca de la escritura como
posterior al habla, que Lacan invierte el orden; es l6gicamente necesario que la escritura
sea primera para que el habla se constituya en cuanto tal. Ahora bien, ;en qué sentido
podemos hablar de escritura? En el sentido de que la huella borrada es leida en el punto
en el que el sujeto aparece en la lectura de este borramiento, por esto mismo, tal como
aparece en la escritura china, la aprehension de la mirada en la lectura de la huella
borrada se encuentra en relacion directa, con eso que se traduce a nivel de la voz, con
elementos fonéticos que mueven el cuerpo desde el origen; esto hace a la estructura, a la
estructura que pertenece, se encuentra y esta en un lenguaje que toca al cuerpo a traves
de los primerisimos fonemas que lo mueven desde el origen. En este sentido, la
escritura lejos de ser la transcripcion de lo que se enuncia en palabras, “es otro sistema;
un sistema al cual, eventualmente se engancha lo que es recortado en otro soporte: el
de la voz.”46®

El corte, entonces, define y materializa los soportes en la mirada y la voz,*" que,
reemplazando a la huella (traza), instituye —indica Lacan— “esta suerte de conjunto
donde una topologia se construye, en ultima instancia, definiendo al Otro*®8.” Sin
embargo, va a explicar Lacan, que estas consideraciones subestructurales no nos van a
decir nada acerca de cémo ha comenzado, cdmo se ha originado este Otro; y, por esto

464 Jacques Lacan, Ibidem, p. 160.

465 Jacques Lacan, Ibidem, p. 160.

466 Jacques Lacan, Lecon 20, 14 Mai 1969, “Séminarie 16, D’un Autre a L autre, (1968 — 1969)”, Staferla,
staferla.free.fr, p. 160. [“Es entonces, precisamente alli, donde habria sido méas simple —si se puede decir
asi— que la escritura no sea mas que la transcripcion de lo que se enuncia en palabras. Es sorprendente ver
que, por lo contrario, la escritura [china], lejos de ser transcripcion es otro sistema; un sistema al cual,
eventualmente se engancha lo que es recortado en otro soporte: el de la voz.”

47 Sj el corte, entonces, define y materializa los soportes en la mirada y la voz, no es mas que, porque
este soporte lleva a la pérdida de la mirada y la voz para que una imagen se construya en el espejo, de
modo tal que, esta imagen se estructura desde el Otro como lugar que la aloja en tanto se produce, articula
y emerge a través de una voz que representa y una mirada que dice, efecto de lo cual, el cuerpo queda
extraido del espejo y el significante porta, y transporta una imagen, a partir de esta caida y pérdida de la
voz y la mirada.

468 Que una topologia se construya definiendo al Otro, implica que este Otro queda definido como lugar
(topos) en el que el sujeto se va a inscribir, y por esto mismo queda definido en Lacan —al menos en uno
de sus aspectos—, lo inconsciente como el corte en acto entre el sujeto y el Otro.

206




mismo, “;como se sostiene eso cuando el estd alli?; ;de donde surgio?, eso es
justamente lo que hasta el presente se ha dejado entre paréntesis.”6°

Sigue Lacan: “Observacion al margen porque continuo diciendo —lo que después de
este 1y este 2 concernientes a la mirada y la voz—, lo que podria venir a continuacion es
un aporte tomado por ese sesgo.

No es —inmediatamente ustedes lo ven— en la relacion del sujeto al Otro en tanto que
estructurado que ocurre lo que se anuncia ahora como siendo la demanda. Cosa
singular, entonces, que en el orden del objeto (a), el pecho y las heces parezcan venir al
primer plano, al punto casi de dejar en una cierta sombra los términos de la mirada y la
voz, en el manejo mas frecuente de lo que se trata en la regresion analitica. Ustedes ven
aqui que estamos forzados, al contrario, a suponerlos construidos sobre soportes, mirada
y voz. Lo que va a hacer, por supuesto, elemento en la demanda, y que si reencontramos
aqui un objeto (a), es, por lo tanto, la ocasion de sefialar que lo que es demandado, no es
jamas mas que un lugar, y que no es por nada que el lugar [place] evoque ese enchapado
[placage],*® que es la esencia donde definimos en el pecho como analogo de la
placenta, en la medida que él define la relacion subjetiva fundada —tal como conviene
instituirla—, en las relaciones del nifio y de la madre.

El rol amboceptor del seno entre el nifio y la madre, es en realidad un rol
predominante. Es en tanto que objeto (a), como ser enchapado [plaqué] a esa pared que
el nifio-sujeto*? se articula, y que su mensaje es recibido de la madre y que le es
respondido.

Lo que se demanda con sus significantes. He aqui cual es el tercer término, y ustedes
pueden ver su enlace con ese otro elemento (a), [la voz].

En fin, al articular las cosas por ese sesgo, nosotros veremos, podremos palpar eso
gue se engendra, a saber, todo lo que es sentido, hablando propiamente: el significado;
es en tanto efecto de caida de ese juego que debe ser situado aqui.

Lo que hay en el sentido..., que no es solo efecto, sino efecto rechazado, pero
también efecto que se lleva, y efecto que se acumula..., la cultura —para decirlo en su
totalidad— participa de ese algo que se destila, participa de una economia fundada sobre
la estructura del objeto (a), a saber, que es precisamente como desecho, como
excremento de la relacién subjetiva como tal, que es eso que hace a la materia de los
diccionarios, —de lo que se dice ser el cimulo de los sentidos que se han concentrado en
el curso de cierta préactica registrable por haber devenido comudn alrededor de un

469 «gSeguramente, el término del corte es lo que predestina esos soportes —también bien definibles
materialmente como la mirada y la voz— lo que los predestina a esta funcion de ser, lo que, reemplazando
a la huella, instituye esta suerte de conjunto donde una topologia se construye, en Ultima instancia,
definiendo al Otro.

Como ustedes ven, no se trata aqui mas que de consideraciones subestructurales, por supuesto, éstas
no son del todo originales, porque, después de todo, esto no dice como ha comenzado este Otro, sin
embargo, ;como se sostiene eso cuando €l esta alli?; ¢de donde surgid?, eso es justamente lo que hasta el
presente se ha dejado entre paréntesis.”, Jacques Lacan, Lecon 20 14 Mai 1969, “Séminarie 16, D’un
Autre a L’autre, (1968 — 1969)”, Staferla, staferla.free.fr, p. 160.

470 Hay un juego de palabras entre lugar (place) y aplique, revestimiento o enchapado (placage). A su vez,
conviene sefialar que placage deriva de verbo plaquer, y se refiere a la aplicacion o revestimiento de una
materia sobre otra con mayor valor, un ejemplo puede ser un anillo de acero enchapado en oro, También
se aplica en el sentido del revestimiento y parte de una obra que no forma parte del resto del cuerpo de
aquella. En este caso, entendemos que el revestimiento que se establece entre pulsion y la lengua produce
la escritura como tal, si entendemos que la letra es lo que se escribe.

471 En este giro enfant sujet (nifio-sujeto), a partir del juego que Lacan establece con lugar, enchapado,
adherido y sujeto, sitda a su vez, la sujecién, pero también el tema (le sujet), en el que se encuentra
adherido en y por ese discurso materno.

207




significante—, es precisamente del registro del segundo objeto como objeto (a), del
objeto anal, que es necesario aqui, inscribir en esta perspectiva.

Tales son las cuatro desapariciones*’? (borramientos) [effacons], por las cuales el
sujeto puede inscribirse. El sujeto que, en medio de esto es, seguramente hablando con
propiedad, inaprehensible al no poder ser representado mas que por un representante.

Es, en tanto él se inscribe en el campo del Otro, que él subsiste, y es a esto que
debemos atender, si queremos dar cuenta correctamente de lo que esta en juego (lo que
es la apuesta) en el psicoanalisis.”*"

Entonces, retomando y resumiendo lo que venimos desarrollando, Lacan exponia que
bastaba con que un ser pueda leer sus huellas para que pueda reinscribirse en otra parte
que alli de donde él las ha sacado, siendo que el sujeto queda definido como aquel que
borra sus huellas reemplazandolas por su firma. Esto plantea la relacion entre
inscripcidn, escritura, borramiento, lectura y presencia. Siguiendo este desarrollo, hay
un comentario que hace Marta Beisim en su articulo Objetos, presencias,*’* acerca de
una acotacion un poco lateral que efectda Lacan en el Seminario 9, La identificacion
(1961-1962), cuando comenta que, para sacar un conejo de la galera, es necesario
haberlo puesto primero. Vamos a ver, respecto de esta referencia aparentemente
tangencial en Lacan —a partir de una reflexion sobre el comentario que Marta Beisim
realiza sobre la misma-—, la relacion entre significante, saber supuesto, sujeto, marca,
letra, lectura, signo y escritura.

Marta Beisim subraya que la importancia de este comentario reside en que el conejo
que se puso en la galera y aquél que luego aparece, es y no es el mismo, ya que en un
sentido es el mismo, en tanto y en cuanto, es el que posibilita el truco, pero, no es el
mismo en tanto y en cuanto, en distintos momentos su funcion es distinta.

Distingue entonces tres momentos. En el primero, el mago coloca al conejo en el
doble fondo de la galera, pero sustraido a nuestra mirada; hay alli oculto ante nuestra
mirada un conejo presente. Se muestra entonces en este vacio la presencia de una
ausencia (la del conejo cuya presencia en otro lado ignoramos).

En el segundo —que para los observadores es el primero— el mago muestra la galera
vacia; alli, no contamos con la presencia del conejo. Podriamos decir que el conejo fue
borrado ante nuestros 0jos sin saberlo, mostrandose ante nosotros el lugar vacio o, dicho
de otro modo, se nos muestra en este lugar vacio la presencia de una ausencia. Dice
entonces Marta que por alli “habia pasado un conejo, pero se borré”.*”® Afirmacion que
solo puede ser hecha retroactivamente; en el tercer momento (el del acto magico)
cuando el conejo sale de la galera vacia, es en ese instante en el que se marca como
presente la huella de un conejo borrado, y agrega que “no se nos presenta solamente un
conejo que sale de la galera, porque ademas si fuese asi, no produciria ningun placer el
acto méagico; se nos presenta un conejo que es a la vez un no conejo, ese que no estaba
en la galera.

El placer de la magia reside en que se realice el no conejo como presencia.”*’® Es
decir, que, en esta realizacion de el no conejo como presencia, pasamos de la presencia
de una ausencia (la determinacion de un lugar vacio, un lugar vacio que va a determinar

472 |acan se refiere aqui a los cuatro objetos clésicos, oral, anal, voz y mirada.

473 Jacques Lacan, Lecon 20 14 Mai 1969, “Séminarie 16, D’un Autre a L’autre, (1968 — 1969)”, Staferla,
staferla.free.fr, pp. 159-161, (traduccién personal).

474 Marta Beisim, Objetos, presencias, “Conferencias y Escritos”, Lecturas Clinicas,
www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2019, pp. 158-168.

475 Marta Beisim, Ibidem, p.160.

476 Marta Beisim, Ibidem, p.161.

208



http://www.lecturasclinicas.com.ar/

una presencia), a la ausencia de una presencia (el lugar vacio) que se presenta como
marca, es decir, —como dice Marta Beisim— “el sacar un conejo de la galera”, es una
marca, marca que representa algo que se lee como “jOh! Hizo magia” para nosotros.

“La galera vacia es eso: la determinacion de un lugar vacio.”*’’ Pero, he aqui que, en
la aparicion del conejo, es decir, en su presentacion, se realiza como presencia la
ausencia de una presencia de manera retroactiva, esto es, la suposicion de que en ese
vacio tuvo que haber habido un conejo desaparecido, borrado. Entonces, la lectura de
esa marca que presenta el conejo aparecido, nos permite saber “que el lugar se vacio, se
tuvo que haber vaciado y que en realidad quedd vacio porque algo desaparecio alli, y
efectivamente se borro; sin embargo, en sentido estricto se borrd algo que nunca estuvo
ahi presente, ya que el conejo desde el vamos nunca ocup0 ese lugar vacio sino que
siempre estuvo escondido en el doble fondo de la galera, en este sentido, esta
presentacion en acto produce e inaugura una suposicion de saber respecto de lo borrado:
el conejo del primer momento.

Entonces, la presencia que se presenta en el conejo se reconstruye apres coup, Como
huella de su desaparicion, de modo tal que en esta presencia emerge un decir: alli debia
haber habido un conejo presente, pero ausente a nuestra mirada, por lo tanto, es un
truco. Hay entonces un saber que se hace presente como supuesto y un placer que se
realiza en esa suposicion, efecto del acto que se realiz6 como magico.

Tenemos entonces, en la realizacion del acto magico la formulacion de un tiempo
I6gico que comprende un instante de ver (adquisicion de un punto de vista respecto de
un recorte que sitta la determinacion de un vacio), un tiempo de comprender (el tiempo
posterior a la aparicion del conejo en el acto méagico) y un momento de concluir (la
lectura con la letra, de la estructura localizada del objeto que aparece y produce el cierre
como efecto de la marca, en una diacronia en la que se sostiene el tiempo 18gico).

Marta extiende la analogia del acto mégico con la emergencia del significante de la
siguiente manera. Forzando la comparacion para dar cuenta de la emergencia del
significante, decia que cuando se marca la presencia del conejo magico que sale de la
nada, “ese movimiento no sabe nada de aquél otro conejo presente en el primer tiempo
dado que lo que se recupera es una nueva presencia que requiere de su previa
desaparicion.”*® _sefiala ella—, pero, en sentido estricto, —como situamos
anteriormente—, no se recupera una nueva presencia sino la presencia de una ausencia
que se presenta en el conejo, en este caso, en el objeto que aparece como letra donde la
marca que se produce el cierre lo localiza permitiendo en ese acto una lectura en el
tercer momento. En este sentido, el segundo momento, el de la huella borrada, ubica
retroactivamente ese borramiento como desaparicion del sujeto situando, como bien
sefiala Marta Beisim, de que el primer momento represente al sujeto para el segundo.
Entonces, esto que sefialamos como momentos, adquieren un valor y estatuto de
significante en tanto cortes, de una temporalidad lineal e infinita, situando en esta
pulsacién, que en este segundo momento (corte) al no saber nada respecto del primero,
lo supone. ¢{Qué supone? La desaparicion de un sujeto. La consecuencia clinica mas
inmediata de esto resulta que el sujeto nunca sabe donde esta, ya que se ubica como
falta, como falta en ser, un ser que esta en su desapariciéon y en relacion con algun
elemento que no lo termina de representar.

El tercer momento, cuando aparece el conejo en la galera, en la determinacion de ese
lugar vacio del primer momento, se marca; el acto produce una marca como cierre en

477 Marta Beisim, Ibidem, p.161.
478 Marta Beisim, Ibidem, p. 161.

209




la presentacion del objeto que aparece: el conejo en el acto méagico, pero siguiendo con
la comparacidn, la letra que se lee en la marca que produce un cierre. En este sentido a
diferencia de lo que sitia Marta Beisim, no se alcanza el nivel del signo, —que siguiendo
la definicion de Lacan representa algo para alguien—, sino la dimension del objeto en
tanto la marca produce un efecto de cierre y posibilita una lectura, la lectura de la
localizacion del objeto: un goce especificado, localizado. Esta es una operacion
transferencial en tanto y en cuanto el saber que se produce es un saber supuesto en los
dos sentidos: supone un sujeto y esta suposicion configura un saber supuesto,
produciendo performativamente un sujeto supuesto saber. Es decir, que frente a la
imposibilidad de representacion se sigue la via de la suposicién de algo que nunca
estuvo. En este sentido, —siguiendo con la comparacion—, el conejo que sale de la galera
no es un signo como plantea Marta Beisim, sino un objeto que causa al sistema
significante localizando en este sistema una marca que lo cierra; cierra el
deslizamiento infinito de los significantes, y asi, en este sistema, el sujeto queda
representado por un significante para otro como falta. Como consecuencia de esta
lectura hay un placer que se recupera y una satisfaccion que se pierde —no me voy a
extender en esto—.

Ahora bien, si el tercer momento —como deciamos— marca la desaparicion del sujeto
—operacion que tendria lugar pospubertad—, Marta Beisim sefiala acertadamente que en
el nifio “esto no seria posible, porque, si bien esta en relacion con la presencia y la
ausencia y con la falta de objeto, la falta que importa y que lo determina es, en
principio, la del Otro. También la propia —por ejemplo, cuando descubre que su pene
real no entra en el circuito de la demanda como en el caso de Juanito—, pero no llega a
la falta de representaciéon absoluta que lo sitla como ser sexuado y parlante cuando
puede disponer del acto sexual.

Diremos entonces que, en vez de marca hay juguete y que el juguete presentifica al
objeto borrado como si fuera el mismo [...] Se cumple lo que se describe como propio
del juego en el sentido de que el que juega o el objeto con el que se juega, pasan a ser
otros distintos de quienes son.””*"®

El hecho del padecimiento sufrido en un paciente adulto que se exterioriza en la
manifestacion de una falla epistemo-somatica, nos da a pensar acerca de las dificultades
respecto de la inscripcién de la falta que se consolida con el descubrimiento de que el
pene real no entra en el circuito de la demanda posibilitando el avance hacia el
significante faltante cuando ya dispone del acto sexual. Podemos decir entonces que, si
encontramos una falla en esta inscripcion, quedaria comprometida la posibilidad de
presencia del objeto, conjuntamente con su borramiento. De modo tal que, asi como se
plantearia en el primer momento del ejemplo, del conejo que sélo seria visible para el
mago, no podriamos saber el estatuto y la dimensién de estos objetos cuya presentacion
no termina de definirse, es decir, su presencia queda comprometida y con esto el
borramiento del sujeto queda en suspenso, de modo tal que no podriamos situar alli
ninguna significacion. En este sentido, es el registro del cuerpo el que queda
comprometido conjuntamente con su registro imaginario. La instalacion del malestar en
ese momento se plantea desligado del sistema del lenguaje. Con lo cual podemos
establecer que es un tiempo en el que todavia un decir no logra constituirse como tal en
tanto y en cuanto es un tiempo no vacio sino cargado con la traza, con la marca de un
padecimiento que no termina de inscribir una huella y, por ende, su borramiento. Un
padecimiento que no arma sistema con el lenguaje, con la lengua, ubica a una persona

479 Marta Beisim, Ibidem, p.162.
210




totalmente de manera absoluta, en la cual presencia y representacion pierden distancia y
es tragada por la situacion dirigiéndonos una presencia que no podemos leer, porque
ahi, el sujeto queda en suspenso. Seria incorrecto decir que la lesion de 6rgano nos
plantearia una inscripcion que no podemos llegar a leer, ya que, por lo que dijimos es
mas bien, la falla en la inscripcion lo que lleva a que el 6rgano en cuestion quede
lesionado.

Cuando —en la situacién clinica que les comentaba anteriormente de esta paciente—,
surge el movimiento de esquive de las preguntas de su lado, y la intervencion acerca del
juego del quemado, en ese mismo movimiento, un decir se presenta saliendo de esa
presencia ausente dando lugar a la constitucion de la fantasia que aparece
posteriormente borrando en ese movimiento la presencia de esa ausencia y borrando el
padecimiento ligado al momento en que no se podia decir. Emerge un decir en el
hablar y se reestablece la distancia entre presencia y representacion. Se produce una
inscripcion y borramiento al mismo tiempo, ubicando a la huella como huella borrada,
(pas de trace), situando el borramiento del paso (pas) en el que el sujeto todavia no
desaparecido se localizaba y ese mismo paso (pas), se presenta como no (pas) en el
decir, constituyendo un decir. Un decir queda afirmado y la negacion queda inscripta.

Como podemos apreciar se producen dos planos, dos escenas que quedan conectadas,
la de la infancia (juego del quemado) y la del padecimiento pospuberal que, al quedar
el cuerpo representado, constituido en el registro imaginario, es posible una lectura en
el decir. La dimension de la repeticion se relanza en el acto mismo del decir, y
comienzan a inscribirse diferencias; con esto surge el humor, recuperacién de placer y
pérdida de satisfaccion, en tanto y en cuanto la satisfaccién queda localizada en la
representacion.

La conmutacion de la lengua en objeto con su caida parcial en estas tres sesiones que
traje para compartir con ustedes posibilita que la significacion se detenga en el
movimiento que se produce en el corte mismo de la sesion y el inicio de la siguiente,
permitiendo una lectura: La letra se localiza conjuntamente con la inscripcion de la
huella; la huella se hace presente. Esta operacion propicia una realizacién de deseo en
el interior mismo de la lengua conjuntamente con recuperacion de placer y pérdida de
satisfaccion.

La operacion transferencial en juego implica las caidas parciales del objeto sesion
tras sesion, permitiendo la inscripcion y borramiento de la huella inicial. La localizacién
de fantasias (superman, ser madre, etc.) y la fantasia transferencial (el nonato), ubican
un personaje; esta localizacion permite dar el paso que efectiviza que la huella se borre
(pas de trace), dando lugar la produccion de significacion en el acto de decir.

3

De la Falla a la Falta en la operacion analitica. Conclusion.

Podriamos decir que en el pasaje de la falla epistemo-somatica a la localizacion de la
falta, ésta debe ser producida, descubierta y reconocida como si su presencia estuviera
amenazada. Todo resulta como si primero hubiera que asegurarse de que hay; y este hay
(que no es el grito de dolor, sino que se localiza en el dolor mismo), va a poder
producir, descubrir y reconocer la falta, es decir, va a haber falta, para poder decir;
para que un decir vuelva a tener lugar. Por esto mismo, la falla epistemo-somatica
demanda cuerpo y al cuerpo como Otro.

211




El juego en la infancia y la constitucion del sintoma pospubertad.

Si nosotros pensamos que la constitucion del sintoma pospubertad se encuentra en
relacién directa con el juego no reconocido en la infancia, hay necesariamente una
vinculacion entre lo que Fukelman plantea como pictograma en la infancia y su
relacion con la actualidad del acto del juego que se encuentra dificultado en el hecho de
que el deseo se realice como presencia, y la falla epistemo-somatica pospubertad
respecto del concepto de presencia, tal como situabamos anteriormente.*®° Esto, por un
lado.

Por otro lado, si pensamos como remite esto transferencialmente y ubicamos que hay
una relacion entre lo que ubicamos como falla epistemo-somaética y relacion con el
establecimiento de la fantasia transferencial, y la cuestion pulsional que ubica una
relacion entre la mascara y el velo, entonces ahi se podria producir una interpretacion
que lee una escritura que produce una inscripcion de algo que llamaba, demandaba ser
leido, es decir, de algo que llamaba a la lectura.

En el fantasma el objeto representa una marca que plantea la desaparicion del
sujeto; en la pulsion el corte organico da una posicion. En la pulsién hay un corte
organico que tiene que ver con las zonas erdgenas dando un punto de vista y
delimitando una posicion: la extraccion del mimetismo. Esto propone toda la dimensién
que trabaja Fukelman con relacion a la funcion de la mascara, con lo cual la funcién de
la mascara no esta en relacion al fantasma, esta en relacion al trabajo de la pulsion, a la
caida de la pulsion.

El camuflaje desarrolla la funcion del velo en el sentido de la ocultacion del Falo, y
ahi aparece lo fantasmatico en Lacan con relacion al sujeto elidido y el objeto que
representa la marca. Entonces, hay una relacién de congruencia entre lo que es la
funcion de la méscara y el Falo simbdlico ®@.

En todo sujeto, un objeto que nos representa, nos retira de la omnipotencia; retiro de
la omnipotencia que produce una marca que al constituirse en el corte orgénico ubica y
nos ubica en una posicién otorgandonos un punto de vista. Esta es la via pulsional en la
que ubicamos la representacion ligada al fantasma; entonces aqui tenemos la linea de la
filiacién, del totem y el intento de representar la desaparicion cuando todavia estamos
aca. Para quienes quieran profundizar este desarrollo pueden consultar el texto de Faig,
Ilaciones en torno al axioma italiano.*!

Volviendo a la presentacion clinica que hice, en la Gltima sesion aparecia —a partir de
lo que trabajé en la primera reunion—, una fantasia en la cual la paciente afirma: “yo
tenia que obrar como hombre porque con eso iba a conseguir lo que queria”. En esa
sesion se trabaja este punto con relacion al personaje de superman. Cuando se trabaja
esto con relacién al personaje de superman -y en superman aparece la relacion del
superhombre en términos de dejar el deseo singular de lado en funcion de satisfacer la
demanda del otro, cosa que estos afios se venia trabajando en esta paciente—, aparece
otra fantasia donde ella dice que fue equivocado en ella pensar que en esa posicion de
superman —donde se trabaja su posicion de espectadora, quedar expectante del
espectaculo del mundo—, ella dice que estaba equivocada en haber pensado que desde
esa posicion y en esa posicion iba a recibir algo de lo que fantaseaba que iba a venir, y

480 Con respecto al concepto de pictograma, se puede consultar el texto de Fukelman, Del pictograma,
“Del pictograma y otros textos”, Lecturas Clinicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos
Aires, 2020. (Material de circulacién interna), pp. 22-29.
481 Carlos Faig, Ilaciones en torno al axioma italiano, “Formalizacion del Seminario de Lacan”, Ricardo
Vergara ediciones, Buenos Aires- Argentina, 2014, pp. 87-100.

212




que no habia para ella otra forma conocida porque las formas vistas en los otros —y se
refiere a los personajes familiares—, la ubicaban en torno al ideal. Pero, este ideal era por
un lado el desamor en vez del afecto donde se pregunta, “si asi no iba, ¢qué podia hacer
yo para el amor, mas que dar, mas que pedir? En este dar mas que pedir, aparece el
tema de la espectadora como personaje que la vincula a la relacion fantasmatica,
superman, la cuestion del Falo y el velo.

Por el lado de lo pulsional aparece el tema invocante, concerniente a la imposibilidad
de pedir.

Sesion siguiente a esa, quince dias después, comienza preguntandose Yy
preguntdndome “;por qué hay gente que le interesa saber cuanto cobra uno por el
trabajo que hace?”, le pregunto quién le habia preguntado eso, y me dice que fue la
madre. La madre le pregunta acerca de su trabajo como masajista, entonces le digo que
si la madre le pregunta eso es porque se quiere ahorrar algo sabiendo que ella cobra
poco. Ella se rie, y me dice “mi madre siempre me da letra”.

En las reuniones pasadas habiamos trabajado en las ilaciones de estas sesiones, todo
el tema del cambio de letra, el pasaje de la cantidad a la cualidad, el tema de las
migajas, cobmo remitia al recuerdo infantil, la relacion de amor, y como se vinculaba
eso con el tema del ardor, la quemadura. Entonces, se queda reflexionando y dice
“tengo que agradecer a la cuarentena que por primera vez vi lo que puse afuera. Pude
ver a la distancia cuanto le puse a mi madre, al Negro...”, todo en esa linea el afecto en
relacién al amor, el afecto en relacion al refugio, y después de esto dice “;no sé por qué
ahora me aparece la palabra deseo?”, entonces le digo, porque a lo mejor como no lo
puede ocultar, esta a flor de piel. Podemos decir, que en esto que “sale”, puede empezar
a ver porqué lo que ella queria “no salié” como queria.

Entonces dice que bueno, al final ella es como todo los seres humanos, que no tienen
nada para sonreir, aparece esta queja, y tiene ahi una asociacion respecto de que siempre
que se levanta, suefie 0 no suefie, ni bien se levanta lo primero que le aparece es la
palabra crueldad, piensa en esta palabra; con relacién a esta palabra, ella piensa que
crueldad, es una crueldad hacia ella misma, pero no hacia los otros, al contrario,
siguiendo esta fantasia de superman, ella da, pero no puede pedir, entonces siempre
estad a disposicion del otro. Entonces, con relacién a esto de la crueldad, de la crueldad
con ella misma, empieza a emerger (nacer) un tema, y dice que esta semana en la
espalda tiene un brote. Ahi intervengo ubicando gque esto que carga que esta atras, —lo
del pasado—, y si la crueldad es con ella misma, esto que le pesa atafie al tema de “el ser
madre, y no haber podido serlo”. Este es un tema bastante pesado en tanto en estos
afios, no dialectizdé demasiado para ella, ya que siempre quiso ser madre, pero no pudo
serlo, pero tampoco adoptd pudiendo haberlo hecho, entonces yo le digo ahi que si la
crueldad es con ella misma es porque ella puso el cuerpo para proteger a sus hijos en el
sentido de que la mejor manera de protegerlos era no tenerlos, y por eso puso el
cuerpo. Esta construccion le plantea alivio, contrariamente a lo que sucedia en otros
momentos donde se angustiaba mucho por este tema. Entonces, ella tiene la crueldad a
flor de piel, y la piel al soportar la crueldad permite proteger el deseo; esto en algin
momento le sirvid, pero ya no le sirve mas en la medida que el deseo aflora a flor de
piel. Tan es asi, que ahora puede hablar de otra manera, incluso pensando en la relacion
con el Negro, y dice que ahora no se siente la exigencia y la urgencia de contestarle
inmediatamente los mensajes, pudiendo disfrutar de no estar exigida y respondiendo
cuando ella quiere. Abro paréntesis. Retomando aqui lo desarrollado en nuestra segunda
reunion respecto de la reflexion del numero, la cifra y lo cifrado y la funcion del

213




realismo del nimero, podemos decir que el deseo de ser madre en esta paciente queda
cifrado a flor de piel, ahi donde el deseo de su madre le borra (cifra) el nombre.

Entonces, tomando la pregunta que a ella se le hace al principio, el tema del deseo y
la crueldad, se me presenta una cita que lei en el Seminario 22, R.S.1.,(1974-1975),
donde Lacan hace referencia a su escrito Acerca de la causalidad psiquica, y la cita es
la siguiente, ahi dice que “hay tres cosas sobre las cuales nada deja huellas, el hombre
en la mujer, el paso de las gacelas sobre las pefias, y, mas inaccesible a nuestros 0jos
hechos para los signos del cambista, la huella sobre la moneda tocada, huella que no
hay, hay solamente usura. Es ahi que viene a soldarse, es el caso decirlo, ese algo
anudado del que se trata.”*® En este parrafo hay una nota a pie de pagina de Ricardo
Rodriguez Ponte en la que subraya que “Dada la relacion que hay entre esta
autorreferencia de Lacan a su Escrito, y este momento del seminario en el que est4
hablando del circulo, que a su vez remite a lo imaginario, es interesante destacar que en
dicho escrito Lacan pone en relacion ese “proverbio arabe” con los “aspectos de la
imago”, cf. Acerca de la causalidad psiquica, Escritos, pp.182-183. Sin embargo, hay
una frase al final de este parrafo y comienzo del siguiente —que no se encuentra en la
version traducida por Rodriguez Ponte— que es la siguiente: “Je «trouve» assez pour
avoir a fomenter le cercle, qui n’est du trou que la conséquence.”, “Yo encuentro lo
suficiente por tener que comentar en circulo [para fomentar el circulo R.S.1], que no hay
otra consecuencia mas que la del agujero”. Si lo imaginario es la consistencia y la
consecuencia que se extrae del circulo es el agujero, se marca en esto la relacién con la
imago perforada; pero, la imago perforada remite a la perforacion del sentido, o dicho
de otra manera, cOmo la satisfaccion se localiza en la representacion, lo cual nos remite
al tema de la relacion que se establece entre presencia, cuerpo y representacién. Otra
manera de plantearlo es la comunidad topoldgica entre pulsion y lengua establece
consecuencias en el agujero que es el cuerpo, situando a su vez, al cuerpo como -1.483

Volviendo al tema de la paciente, se articula con el hecho de que los hombres la
marcan junto con la imposibilidad de tener hijos, y paralelamente a esto y en
consonancia con esto, el darse a ver y ser reconocida, por la madre y por los hombres
en el amor, en el sentido de hacer roncha.*®

Entonces, con esta construccion respecto de la proteccion de los hijos y de la
crueldad con ella misma, lo que surge es que mas que Cruela de Vil, ella es Cruela de
“mi”, ella ahi se rie y me dice: “jLindo titulo para un tango! Bueno, ahora Ud. ya puede
escribir un stand up, la musica es un tango.” Acéa termina la sesion. Lo interesante de
este movimiento es que ella me pasé la letra, literalmente: me dio letra.

En esta interpretacion y cambio de letra Cruela de “(V)il”, por Cruela de “(m)i”
nombre y cuerpo quedan localizados respecto de un personaje/mascara (satisfaccion
falica) y cuerpo que se hace presente llamando a una lectura. Cuerpo y nombre se
presentifican.

Entonces, a lo que voy, respecto del planteo anterior, es esta relacion de articulacion
entre lo fantasmatico con relacién al tema del mimetismo, que toca el tema del velo y el

482 Jacques Lacan, Seminario 22 R.S.l, Escuela Freudiana de Buenos Aires, traduccién y notas Ricardo
Rodriguez Ponte, p.118.

Jacques Lacan, Séminarie 22 R.S.1., Staferla, p. 100.

483 Carlos Faig, El cuerpo como lugar del Otro, X Jornadas de Psicoandlisis y Psicosis Social,
“Psicoanalisis y psicoterapia en el siglo XXI”. Coordinacion general: Prof. Dr. Raul Courel, Facultad de
Psicologia U.B.A., Buenos Aires, 31 de agosto de 2016.

484 En lunfardo portefio, hacer roncha, significa:1.- Hacerse notar o admirar. 2.- Gravitar en forma
merecida en algo.

214




disfraz como maéscara que oculta la presencia: lo invocante la fantasia transferencial en
juego implica una lengua suelta, o una lengua que se suelta. Ahora ella ya puede hablar
eso que no podia decir y a mi termina dandome, letra, literalmente, me la pasd, en este
lugar de receptor de letras mudas estoy siendo localizado en la transferencia.

Bueno, este el comentario que tenia para hoy.

Andrea Gonzalez: Omar, no te puedo seguir en esto de la mascara y la letra.

Omar Fernandez: Si ella no puede pedir, queda oculta detras de la voz del Otro. Su
mutismo la hace presente detras del pedido —que viene mediatizado por el otro—, y al
mismo tiempo, desaparecida en esa presencia (recorda el tema de la fantasia
transferencial del nonato como queda actualizada en esto; si no nace, entonces el que no
Ilora no mama).

Hay una frase bastante conocida de Lacan que se encuentra en el Aturdicho,
L etourduit, que dice: “Que se diga queda olvidado tras lo que se dice en lo que
se escucha”, es decir, que el simple hecho de hablar queda opacado por el sentido
gestado en la interlocucion con el Otro. Por eso, este dialogo no llega a conformar un
trayecto cerrado ni circular. Ahora, si la letra es esto que se lee, ubica ahi, una diferencia
entre lo que se dice tras lo que se escucha en eso que se escribe.

Ahora, ¢qué se escribi6 aca?

Hay toda una vertiente en lo que incumbe al cambio de letra ca(r)idad/ca(l)idad, el
tema del trabajo de la fantasia respecto del significante migajas, que arma toda una
cadena, red, significante con amigas, miga, amor... Hay toda otra relacion entre la
calentura, la Ilama, el llamado, el ardor y el Negro. La habilitacion en lo tocante al
amor, a la madre, al padre que abandona a la madre y la abandona a ella, y en el registro
civil cuando la va a inscribir le cambia el nombre, la inscribe con un nombre distinto del
que le puso la madre. En el exterior, en lo social la llaman por el nombre de pila que le
puso el padre, pero la madre la llama por el nombre que ella le habia elegido pero que
no quedo inscripto. Por eso, todo el tema de lo invocante ubica ahi el tema y la
posibilidad del nombrarse y la posibilidad del pintar o no pintar, de hecho, durante
mucho tiempo pint6 cuadros que no podia firmar con su nombre ¢pintaba o no pintaba?,
es decir ¢como pintaba?, ¢queda representada o no? Hasta que en un momento puede
firmar los cuadros que pinta y entonces comienza a pintar. A lo que voy con respecto al
cambio de letra no s6lo tiene que ver con el cambio de letra en lo que dice, sino como se
lee eso.

Sintoma: no poder estar adentro de la casa, no poder aparecer, ser invisible para los
otros, todo esto esté altamente condensado en la fantasia transferencial del nonato.

Recuerdo infantil, recuerdo encubridor: la casa de las amigas ahi aparece amigas
ligado con migas, migajas, caridad, el amor y el refugio, que pospubertad aparece como
sintoma en términos de no poder quedarse en la casa, tener imperiosamente que estar
afuera. Este estar afuera, la ubica efectivamente estar fuera, estar afuera y no poder
entrar, en todos los sentidos que el término plantea. Este no poder entrar, en realidad se
invierte en un no poder terminar de salir al mundo, fantasia de no nacida, sintoma
correlativo quedar oculta y no poder dar a luz, no poder tener hijos. En este quedar
oculta, invisibilizada, el hombre la tiene que descubrir donde queda cubierta.

Entonces, esta falla epistemo-somatica que presenta la paciente, aparece en lo que
concierne a la separacion con el Negro, la cuestion del amor y esto de no contacto y
evitar el contacto. Todas estas vias fueron trabajadas por lo menos un afio atras, sin
embargo, recién hace cuatro sesiones se precipita toda esta serie de significantes que fui

215




desplegando en estas reuniones, conjuntamente con dos fantasias centrales en torno a
superman y el amor la ca(l)idad/ca(r)idad, y aparecen una serie de intervenciones que
Ilevan al juego del quemado.

¢Cdémo se llega al juego del quemado?

No es por la via significante sino por como quedaba capturado en ese momento en el
discurso en tanto y en cuanto ella esquivaba lo que le tiraba.

El quemado es un significante que emplaza, en la lectura, el registro imaginario
abriendo y dando lugar al personaje y a la fantasia.

Andrea Gonzalez: Ahi, con relacién a la madre ella queda no pudiendo ser madre,
pero tampoco seria hija para esta madre.

Omar Ferndndez: Hay una frase de la abuela materna donde lo que aparece dirigido
hacia la madre es: “Tus hijos te van a pagar con la misma moneda conque vos me pagas
a mi”. Ahi, estd condensado todo el tema de la usura, ca(l)idad/ca(r)idad, el sintoma de
no darle importancia al dinero y no poder tenerlo, etc. y, como en la decisién por un
lado de querer tener hijos, querer ser madre y al mismo tiempo protegerlos lo que queda
expuesto es el cuerpo como una membrana, una superficie, una piel. A lo que voy, es
que si esto tiene una relacién entre el pictograma en la infancia y la falla epistemo-
somatica pospubertad hay una relacion necesaria entre como se trabaja en la infancia
respecto de que ese objeto pueda ser leido por el imaginario del juego enmarcado —
poniendo un marco al juego no marcado y al juego infinito—, y cdmo pospubertad esa
lectura quedaria articulada en referencia a un corte dirigido al cuerpo que produce una
articulacion entre lo que estd separado®® (pulsion y fantasma) produciendo una
comunidad topologica entre pulsion y lengua. Abro paréntesis, Cuando anteriormente
situdbamos —acordando con Marta Beisim—, que: “la operatividad del juguete” que lleva
al apuntalamiento de la significacion y el deslizamiento de las representaciones en la
constitucién del despliegue de la escena del juego con la idea de presencia, y que esto,
Ilevaba a Marta Beisim a afirmar que es “en la actualidad del acto de juego que el deseo
se realiza como presencia”.*® Deciamos entonces que, en este punto, la pregunta que se
nos patentizaba nos llevaba a tener que precisar qué entendemos por presencia en
aquello que se presenta como lesion en la falla epistemo-somatica, ya que, se diferencia
y distancia del juego en la infancia respecto de las consecuencias que entrafia la
constitucién del fantasma pospubertad. Pero, por otro lado, hay una correspondencia
entre aquello que en la operatividad del juego en la infancia no se realizd6 como
presencia (el deseo), y lo que retorna en el cuerpo pospubertad en cuanto falla
epistemo-somatica, el alto grado de idealizacion que alli se ubica y la correlacion con la
ciencia. En este sentido, el deseo no realizado en la infancia como presencia en el juego,
el alto grado de idealizacién que se mantiene pospubertad y la correlacion con la
episteme que no da lugar a la constitucion del saber supuesto, establece la falla
epistemo-somatica pospubertad, como heredera de esta inscripcion en suspenso que no

485 Digo separado, en el sentido un corte en suspenso ahi, un corte que esta parado. Por eso, el tema, el
fendmeno del mimetismo toca las tres caracteristicas, de disfraz, la caracteristica de camuflaje y la
caracteristica de intimidacién, son distintas caracteristicas que describe respecto del fendmeno mimético.
Ahora, si pensamos que la caracteristica de disfraz plantea una relacién con la mascara y el personaje, la
del camuflaje con el velo y la de intimidacion con el corte, como decia anteriormente.

46 Marta Beisim, Objetos, presencias, “Conferencias y Escritos”, Lecturas Clinicas,
www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2019, p.158.

216




termind de realizarse en la infancia. Desde esta perspectiva, si el pictograma en la
infancia se correlaciona con el juego no reconocido, la falla epistemo-somatica
pospubertad se correlaciona con esta escritura no realizada y en suspenso de la infancia.
Cierro parentesis.

Si esto es asi, la elaboracion de esta escritura en suspenso, en el sentido que ya
desarrollamos, nos lleva a la produccion de esta comunidad topoldgica entre pulsion y
lengua produciendo una marca que marca al cuerpo quedando el organismo que nunca
fue definitivamente perdido. Marca en el cuerpo que dara lugar a la representacion, la
imagen y el decir, entonces, ahi donde la lectura estaba en suspenso y se reinstala una
demanda de lectura, y en esto, de presencia.

Andrea Gonzalez: Con esto que vos decis, como si se produce la posibilidad de
extraccion ella se presenta y habla, es como tomar la voz.

Omar Fernandez: Claro, la voz cantante. Pero, a su vez el matiz sexual que aparece
en esto es en este alzar(la) vo(z/s): “alzar(la) vo(z/s)” en tanto aparece, nace y se da a
oir, es decir, se hace presente y visible. Aca hay dos cosas, si la posicion de objeto tiene
que ver con lo invocante, esto es en el plano general, ahora, el plano general no dice
nada del caso particular. ¢Cual seria el objeto aca? El objeto aca a partir de “alzar(la)
vo(z/s)”, si tuviéramos que aproximar un nombre seria, como ubicamos anteriormente,
la lengua que se suelta, pero, esto por un lado plantea el plano de la realizacion:*’ “La
VOz cantante”, es una voz que se erige, se levanta, se para. Aca convergen el objeto
falico del fantasma con el objeto pulsional. Por eso, aca planteaba por un lado, toda la
linea fantasmatica que giraba alrededor de distintas fantasias que se produjeron en estas
sesiones en las que, el objeto es falico (lo que tenia como superman en esa posicién de
omnipotencia era chiquito: migajas), y la tematica pulsional que va de la pulsion
invocante en el plano general al tema de que localiza la voz cantante (la que sale,
emerge, nace y se da a ver) en el plano singular respecto del pasaje de la letra muda,
como posicion de objeto en la transferencia, que plantea el tema de la realizacion y el
alzar la voz(la) vo(z/s) lleva al plano de la suplencia de la satisfaccion sexual en juego.
Si atenemos al juego homofdnico que plantea en este pasaje de la letra muda (la voz
cantante), a “el alzar(la) vo(z/s)”, converge lo félico con lo invocante en tanto y en
cuanto el pasaje de la letra muda (voz cantante) hace que la voz se alce, “se pare” la voz
en el doble sentido, se erija y nazca de modo tal que se haga oir. Por tanto, en la
localizacion transferencial de la posicion del analista en la operacidn analitica quedan

487 Para poder situar el movimiento de un andlisis en el sentido de la conmutacion de la lengua de ese
anélisis en objeto, hay tres preguntas centrales. La primera, ¢por qué me lo cuenta? corresponde a
Fukelman, quien precisaba que lo que el paciente cuenta, no coincide con el hecho de que me lo cuenta;
precision que localiza, el camino de acceso a la aprehension del objeto. A su vez, las dos siguientes
pertenecen a Carlos Faig: ;Donde estoy en el decir del paciente? —con la siguiente aclaracion que él hace
al respecto, en tanto que “para situar la transferencia mediante esta pregunta, debemos esquivar
adjudicarle alguna intencidn, [...] o que todo esto forme parte de un dialogo [...]”, ya que “pensar donde
estoy en el decir” resuelve la falta de posicion sexual del sujeto en andlisis (la S barrada es precisamente
eso).” Esto lleva a atender luego, a la realizacion transferencial en juego. En cuanto a la tercera, “;Cémo
hacer para que el analizante, el paciente, se encuentre con lo que dice?, esto es, (Ddnde se encuentra con
lo que dice? Esta dimensién —sefiala Faig— refiere a la posicion sexuada (dando por supuesto que el
desarrollo transferencial suple la falta de posicion sexual del sujeto). Se observard que esta forma de
trabajar —ligando los planos del decir, la realizacién y la suplencia— es casi inmediatamente sexual y se
opone al aire epistemoldgico del lacanismo.” Carlos Faig, Preguntas elementales Ill. Ecuaciones
minimas, facebook grupo Textos, 2015.

217




localizados el objeto fantasmatico y el objeto pulsional, que en este caso son objetos
diferentes, en un plano general uno da cuenta del objeto invocante y el otro, del objeto
falico.

Hay un tema que no toqué que esta planteado en uno de los casos de Conmutacion de
la Lengua,*®® en el cual digo que, diferenciando el concepto de ‘conversion histérica’,
del concepto facilitacion somatica’. Abro paréntesis. Voy a situar el caso al que me
refiero.

Una analista manifiesta haber pensado en “un nuevo caso” que “tiene en el
consultorio”; si bien al momento de comunicarmelo sélo habia tenido una entrevista
con la paciente, remarca, con cierto énfasis, que —desde el primer contacto telefonico
(hecho por la hermana de la paciente) y la primera entrevista en el consultorio—, la
paciente la llevo a repensar la posicion como analista, la transferencia y en particular el
sintoma en el cuerpo considerandolo a la luz del concepto de facilitacion somatica.

La analista destaca que se trata de una paciente con cancer en etapa terminal, y que
la hermana de la paciente la contacta “para que comience a atenderla para que ella
pueda salir adelante.” Al respecto le comenta que el comienzo de la enfermedad se dio
en febrero de ese afio con un tumor mamario, que fue intervenida quirdrgicamente y que
se le extirpd la mama. “El dia anterior a verme —dice la analista—, la hermana retira los
ultimos estudios que la médica traduce (via telefonica) como metéstasis en la columna 'y
varios 6rganos mas, con un prondstico de sobrevida muy desalentador. Esta informacion
no se le dio completamente a la paciente ya que corresponde que sea informada en la
préxima consulta con su oncéloga, solo se le hablé de un tumor en la columna y el
higado cuyo tratamiento comenzara en unos pocos dias.”

La analista me cuenta que la paciente se presenta angustiada, y que ésta le comenta
que su Unica experiencia terapéutica habia ocurrido unos meses atras con un
psicooncdlogo de la clinica en la que se atendia; experiencia que no le habia gustado
porque el psicooncologo habia comenzado a preguntarle por la muerte. Dicho esto, la
paciente le pregunta a la analista por donde empieza a hablar, a lo que la analista le
plantea que, si bien ella se habia comunicado con su hermana, tenia muy poca
informacion sobre lo que le esta pasando a ella, asi que le gustaria que ella comience
por donde quiera.

Respecto de la enfermedad, la paciente le da la misma informacién que su hermana,
a modo de carta de presentacion, a excepcién de lo referido a la metastasis; sin
embargo, relata que tiene cancer en la columna y en el higado, y que en unos dias va a
iniciar nuevamente el tratamiento de quimioterapia. Tratamiento en el cual se vio muy
afectada anteriormente, al punto tal que luego de cada sesion lleg6 a pasar hasta una
semana en la cama sin poder levantarse. “Ahi comienza a aparecer el discurso médico,
el saber médico” —expresa la analista—; su oncéloga le dice que la mayoria de los
pacientes que ella atiende han atravesado situaciones de mucho dolor como la muerte de
un hijo o una separacion. La paciente describe que dos meses antes de que le detectasen
el cancer de mama, ella se habia separado de su pareja luego de una relacién violenta en
la que no hubo golpes porque ella siempre se callaba para no generar mas conflictos.
Cuenta que cuando comenzd a estar en pareja la relacion iba muy bien hasta que luego
de unos afios de noviazgo ella queda embarazada, y ahi comienzan los celos, la
persecucién, las humillaciones; él se va a estudiar a otra ciudad y ella aumenta sus horas
de trabajo para mantenerlo. Cuando €l se recibe vuelven a convivir y a las dos semanas

48 Omar Daniel Fernandez, Conmutacion de la  Lengua, Lecturas  Clinicas,
http://www.lecturasclinicas.com.ar, escritos, Buenos Aires 2017, pp. 39-40.

218




se entera que €l la engafiaba con una compariera de trabajo. Ella lo deja ese mismo dia
sin confrontar. Explica que la actual pareja de su ex —aquella con quien él la engafiaba—,
siempre aparece con golpes, y habla de situaciones de violencia que su hijo de 3 afios
presencia cuando visita a su papa. Este tema la preocupa mucho, sefiala que su hijo
presenta cambios de conducta, que se asusta y llora cuando alguien sube el tono de voz,
y manifiesta que estd pensando en hacer una consulta con una psicologa para el nifio.
Luego de esto, menciona su temor ante lo que pueda pasar con su hijo si ella ya no est4,
y sefiala que su expareja no es como su papé; cuenta que su madre muere cuando ella
tenia dos afios y que su papa siempre la cuidé mucho, y formo una nueva familia con
una mujer a la que ella llama mama.

La analista plantea la importancia de organizar las cuestiones que la preocupan de su
hijo, y recomienda la evaluacion de una psicéloga para él, y para que ella pueda estar
mas tranquila con este tema, subrayando ademas la importancia de empezar a delegar
algunas responsabilidades que ella no puede soltar, de modo tal que consiga empezar a
ocuparse de su tratamiento.

En este caso la analista ubica muchas cuestiones con respecto a la maternidad, la
madre que muere cuando ella era nifia —la paciente evita decir que su madre fallecio de
cancer, informacién que aporta su hermana—, el hombre que se transforma cuando ella
estd por convertirse en madre, el cancer y la posterior extirpacion de la mama, la pareja
de su padre a la que llama mama y que tanto la acompafia en este proceso. “Su tema en
la sesion no fue la muerte, ni la enfermedad, ni la separacion sino la maternidad, que
aparecia constantemente en su discurso” —destaca la analista—.

“El saber médico que enlaza algo que para ella toma estatuto de verdad, la separacién
y la enfermedad —algo que intento relativizar durante la sesion—, no lo emocional
desembarcando en el cuerpo, sino que el dolor provenga de esa separacion, podria
tratarse de la primer separacion (extirpacion) de la madre o de la separacion que esta
por venir con su hijo, como una repeticion siniestra.”, —explica la analista—, al tiempo
que se queda pensando acerca de la posicion como analista y la transferencia en las
sesiones que vendran. “Si bien el encuentro siguiente va a presentar un nuevo escenario,
ya que ella va a estar atravesando el tratamiento de quimioterapia y va a conocer la
totalidad de su diagndstico y los pronosticos del mismo”, la analista piensa que “la
vacilacion fantasmatica que la trae a la consulta tiene que ver con la maternidad.” Asi,
piensa su posicion como analista tratando de “no encajar a la paciente en el modelo de
lo que deberia ser un enfermo de cancer en etapa avanzada (como el texto plantea con
Freud encajando a Dora respecto de lo que deberia ser una sefiorita), tal vez asociado a
que se deberia hablar de la muerte y los miedos.” Piensa en el esfuerzo que conlleva
correrse de esa posicion teniendo en cuenta que “el tiempo apremia, pero sabiendo que
hay que trabajar con lo que el paciente trae y lo que dice de lo que le pasa. Sin dejar de
lado la importancia que para esta paciente tiene el saber supuesto del médico, como
sucedid con su oncoéloga, ya que si de facilitacion somatica del sintoma hablamos en
este caso se ve al extremo.”

Aca termina la comunicacion de la entrevista.

Voy a dividir mi comentario en dos partes, una clinica y la otra, una breve reflexion
teorica sobre el término facilitacion somatica y su relacion con este caso (entre-vista).

Lectura clinica de la operacion analitica.

Hay una referencia de Lacan en la Proposicion del 9 de octubre, en la que sefiala que
en todo analisis la transferencia esta de entrada. Esto no significa que no se tenga en
cuenta la importancia técnica que revisten las entrevistas preliminares o tratamiento de
prueba —como lo denominaba Freud—. Entonces, ¢qué quiere decir que la transferencia

219




estd de entrada en todo andlisis? En principio que no hay andlisis sin transferencia
cuando el andlisis queda constituido como tal, pero —voy a decir una obviedad—, no hay
analisis sin analista ya que el analista es solidario del concepto de inconsciente.

El pedido de tratamiento viene mediatizado por la hermana, en el sentido que es ella
quien realiza el primer contacto telefénico, y a través de quien se vehiculiza el pedido
de salir adelante. Pedido un tanto paradojal para una paciente en estado terminal. Los
matices imaginarios facilmente se deslizan entre ayudarla a morir, 0 que no muera, es
decir, entre matarla y darle vida como el anverso y reverso de la misma moneda.

Esto esta presente en un sentido mas o0 menos manifiesto, al punto que la informacion
le llega a la analista y no a la paciente, es decir, a ella se la dan dosificada. Por otro
lado, si la paciente no tiene dificultad fisica para hablar, ¢por qué llama la hermana?
¢Habla por ella? ¢ Aporta datos que la paciente no deberia saber? ¢{Esboza un panorama
completo para que no se pierda nada? Este ‘dar a ver’ una imagen completa, —que
plantea la hermana—, del panorama que tiene fragmentado la paciente, no deja de
remitirnos a la teoria del espejo, y cémo la madre sostiene al bebé con y desde una
mirada que dice y una voz que representa.

Siguiendo el relato de la analista respecto de la aparicion del cancer de mama, ubica
con precision que el tema central gira en torno a la maternidad: “la madre que muere
cuando ella era nifia (la paciente evita decir que su madre falleci6 de cancer, —
informacion que aporta su hermana-), el hombre que se transforma cuando ella esta por
convertirse en madre, el cancer y la posterior extirpacion de la mama, la pareja de su
padre a la que llama mama y que tanto la acompafia en este proceso. Su tema en la
sesion no fue la muerte, ni la enfermedad, ni la separacion, sino la maternidad”. En este
sentido, resulta crucial su intervencion respecto de relativizar que el dolor provenga de
la separacion (relativizar el saber médico), porque la separacion, se plantea como
extirpacion. Efectivamente, tal como la analista relata, “podria tratarse de la primera
separacion (extirpacion) de la madre o de la separacion que estd por venir con su hijo,
como una repeticion siniestra”. Desde esta perspectiva, la fantasmatica materna es
mortal, es la mama morta. Por otro lado, remite a la posicion del bebé, en tanto y en
cuanto el que no llora no mama.

Hasta aca tenemos que la hermana habla por ella, como la madre que habla por el
bebé (donde se condensa el ve-ve, como orden de ir hacia y como direccion de una
mirada que obliga a ver). En este sentido, lo superyoico del mandato se traduce en un
personaje, la bebé ciega (con el doble sentido que esto conlleva: que la bebé esté ciega
y que la bebé enceguezca al otro).

A su vez, hay en ella dos puntos importantes en los que comienza abrir los 0jos,
cuando el psicooncologo ubica la temaética alrededor del tema de la muerte, y el hecho
de ¢qué pasara con su hijo cuando ella muera?, es decir, si lo manda al muere o no. Por
eso es importante la intervencion que hace la analista en el sentido de que la paciente
mas que delegue o desligue, no quede ligada a su hijo por la muerte, sino que se ubique
como madre respecto de la vida.

Si tenemos en cuenta, el pedido de tratamiento, como éste se vehiculiza, lo que se le
oculta a la paciente y se le da a ver a la analista, la angustia de la paciente frente a su
hijo, es decir, sus des-velos y la imagen que ella no ve, la posicion transferencial se
encuentra precisada alrededor de algo asi como el velo como objeto. Esto remite a un
concepto tedrico en el sentido de que, en la neurosis, el objeto funciona como velo y el
mas alla corre por cuenta del deseo, el Falo, incluso el amor, o las estructuras de
parentesco y la economia edipica. Estamos en la represion.

220




Sujeto------- objeto------- mas alla

En este caso (entre-vista), encarnar el velo (con todo el matiz que tiene de velar,
velatorio y muerte) implica situar que para esta paciente se localice un posible un ‘mds
alla’ desligado de la muerte.

Por esto mismo, resulta muy importante lo que marca la analista en el analisis de su
contratransferencia, de no ponerla en una caja (cajon, ataud), no encajarla en una
paciente terminal.

El peligro contratransferencial que esto plantea es que la analista llegue a quedar
ubicada en una posicion de maternaje, como que falta tiempo, o tener que ir rapido. No
hay apuro; parafraseando a Freud, la cura tiene que apoderarse del enfermo. Nosotros
No curamos y por esto mismo no es preciso des-velarse.

Breve reflexion teodrica sobre el término facilitacion somatica y su relacion con este
caso (entre-vista).

Es necesario poder diferenciar el concepto de ‘conversion histérica’, del concepto
‘facilitacion somatica’. El primero implica para Freud que, a causa de la represion, en la
histeria, el afecto se desliga de la representacion traumatica y se localiza en una
representacion de cuerpo que tiene un sentido simbolico. Esto implica que el destino del
afecto cambia de una representacion a otra, pero esta ‘transferencia de carga’ tiene un
sentido simbdlico en el que se constituye el sintoma y en el que el sintoma encuentra
una satisfaccion pulsional, y no solo de sentido.

El segundo concepto —el de facilitacion—, aparece en el Proyecto para explicar el
funcionamiento del aparato neuronal que posteriormente dara lugar a la teorizacion de
aparato psiquico en el sentido de la explicacion del inconsciente dindmico. Luego se le
resta importancia y vuelve a aparecer en el capitulo IV de Mas alla del principio del
placer, retomando la metafora de la vacuola y el origen ectodérmico del cerebro y la
relacién entre la huella permanente de la excitacion (facilitacién) creada por el
vencimiento de la resistencia del pasaje de una huella a otra. Esto llevaria a reflexionar
en otro plano, como se articula la representacion perforada, (el agujero de la
representacion) en el que se localiza la satisfaccion y el cuerpo.

Si tomamos esta metafora freudiana, —-no me voy a extender en esto simplemente lo
quiero sefalar—, podriamos pensar a la vacuola en un sentido topolégico como un Toro
Trique.

Resumiendo mucho, llevandolo al extremo, y a riesgo de que no sea del todo
correcto podriamos decir —en esto coincido con el planteo que hace Faig en la clase VI
del seminario ¢Qué es la sexualidad? y ¢Qué es el psicoandlisis?—, que la sexualidad y
la muerte son temas que se pueden abordar desde la conciencia, en tanto y en cuanto nos
encontramos ahi con un limite que es ‘un agujero en la representacion misma’, como
‘un agujero a lo que el pensamiento puede captar de si mismo’. De modo tal que
tendriamos, la conciencia y algun tipo de perforacion particularmente ligada con el
sexo, la muerte y el pienso, entonces nos encontrariamos ahi con una especie de
‘agujero en la conciencia’.

Si trataramos de hacer una suerte de representacion de la conciencia sobre un Toro y
si en la cara externa hicieramos un corte —que metaforizaria el concepto ‘zona de
facilitacion’, en tanto y en cuanto el corte metaforizaria la relacion entre la huella
permanente de la excitacion (facilitacion) creada por el vencimiento de la resistencia
del pasaje de una huella a otra.—, y produjésemos un movimiento de invaginacion, y si
por este agujero pasaramos todo el Toro, obtendriamos una especie de figura que tendria
esta forma que Lacan en el seminario XXIV denomina, el Toro trique una especie de

221




Toro garrote. Y, con lo que nos encontrariamos al hacer este movimiento, es que la
conciencia quedaria tomada en un conjunto mas amplio que es el de la sexualidad.

Conciencia ol
\.\I lr.!’
1 r
bt
I 1
Toro Colj:lcielncia
b
.l.l ".
<
Sexo Toro Trique

Con lo cual partiendo de la conciencia nos encontrariamos con desarrollos muy
parecidos a los desarrollos de lo inconsciente; concepto —que, dicho sea de paso—, Lacan
puso en cuestion particularmente en el seminario XXIV.

Dicho esto, podriamos resumir este planteo en los siguientes términos.

Como no hay pensamientos que preexistan a las palabras, y a su vez, como las
palabras no constituyen la expresion de los pensamientos, —si seguimos a Freud en esto—
para que todo no sea un puro placer o un puro displacer, que llevaria a la muerte del
aparato, es necesario entonces que esa energia libre se ligue a representaciones palabras,
y que como consecuencia de esto nos encontremos con palabras que producen efectos
en nuestro cuerpo, efectos que nos llevan a pensar mas alla de nuestra razén.

¢Qué relacion tiene el concepto de facilitacion somatica con este caso (entre-vista)?,
dicho de otra manera, ¢qué valor transferencial plantea el hecho de que la analista haya
pensado en este concepto?

Freud, en el capitulo IV de Mas alla del principio de placer, plantea (la huella
permanente de la excitacion) y dice que: “...podria pensarse entonces que en el sistema
Cc. ya no subsiste ninguna resistencia de pasaje de esa indole de un elemento a otro.
Podriamos conjugar esta imagen con el distingo de Breuer entre energia de investidura
quiescente (ligada) y libremente movil en los elementos de los sistemas psiquicos; los
elementos del sistema Cc. no conducirian entonces a ninguna energia ligada, sino sélo
una energia susceptible de descarga [...] En definitiva, mediante esta especulacion
habriamos entrelazado de algun modo la génesis de la conciencia con la ubicacion del
sistema Cc. y con las particularidades atribuibles al proceso excitatorio de este.” 8

Si tomamos ahora la frase de la analista: “Sin dejar de lado la importancia que para
esta paciente tiene el saber supuesto del médico, como sucedi6 con su oncologa, ya que
si de facilitacion somatica del sintoma hablamos en este caso se ve al extremo.” Lo que
le plantea a la analista, el concepto a nivel transferencial en este caso (entre-vista), es la
construccion de una imagen que no se ve y el interrogante de cémo darle cuerpo. En
esta direccion consistira el tratamiento, y por esto mismo, la posicion inicial en la que
queda la analista ubicada como objeto es ‘el velo’. Cierro paréntesis.

Acd, en este Seminario, elegi otra via respecto de lo que queria plantear con relacion
al saber, la episteme y la articulacion fantasma/pulsion.

Andrea Gonzalez: Me interes6 también la relacion que hiciste con el texto del
mimetismo que esta en Medusa y Compafiia de Caillois.

489 Freud, Sigmund: “IV. M4s alla del principio de placer”, Obras Completas Volumen XVIII (1920-
1922), Amorrortu editores, Argentina, 1986, pp. 26-27.
222




Omar Ferndndez: Es un punto para seguir trabajando, el mimetismo, las tres
caracteristicas disfraz, camuflaje e intimidacion, que desarrolla Caillois y la vinculacién
con y entre la funcién de la mascara, el ocultamiento y la presencia, la funcion del velo
ocultamiento del Falo que desarrolla toda la cuestion de la fantasmatica, y por ultimo
el corte, que conecta y separa al mismo tiempo, la comunidad topologica entre pulsién
y lengua.

Por eso, aca planteaba —como decia antes—, por un lado, toda la linea fantasmatica
que giraba alrededor de distintas fantasias que se produjeron en estas sesiones en las
que, el objeto es falico (migajas), y la tematica pulsional como posicion de objeto en la
transferencia, que plantea el tema de la realizacion y en el alzar(la) vo(z/s) (la lengua
suelta) lleva al plano de la suplencia de la satisfaccion sexual en juego. Por tanto, —
remarco nuevamente— en la localizacion transferencial de la posicion del analista en la
operacion analitica quedan localizados el objeto fantasmatico y el objeto pulsional, que
en este caso son objetos diferentes.

Andrea Gonzalez: Cuando ella da letra remite esto que vos decias el quemado, el
encenderse, se mejora.

Omar Fernandez: Se mejora y se mejora bastante porque esta vez, el brote que
aparece en la espalda, no le toma todo el cuerpo —a diferencia del momento anterior en
el que le tomaba todo el cuerpo de la cabeza hasta los pies—, le toma la espalda, y aca
aparece esta vuelta concerniente a un significante que es crueldad, que es un
significante solo como desligado de todo sin ningdn tipo de imagen ni asociacion, ella
agrega “cruel con ella misma” momento de pasaje de la palabra a la adquisicion de
estatuto significante, entonces surge la intervencién como construccion vinculada al
deseo porque en el momento anterior de la sesion habia aparecido la palabra deseo,
entonces le digo, “;sera porque esta a flor de piel, ya no lo puede ocultar?”. Entonces
articulando deseo y crueldad se arma toda la matriz imaginaria del deseo de ser madre y
la proteccion hacia los hijos; los cubrid.

Andrea Gonzalez: En dltima instancia la espalda es una marca, va tomando como si
fuera una mutacion.

Omar Fernandez: La marca no es lo que le brota en la espalda, la marca es cuando la
palabra devine en el significante, crueldad. Ese significante, crueldad, que se ubica en
términos de marca, si nosotros pensamos que en el fantasma el objeto representa una
marca; en la pulsion el corte organico da una posicion. Si la palabra es crueldad, y
agrega (se enlaza con) crueldad con ella misma, deviniendo significante crueldad que
se ubica en términos de marca, en el fantasma el objeto representa una marca, la marca
que produce eso en el armado de la construccion fantasmatica, el deseo que aparece ahi
como el deseo de ser madre, la construccién es la proteccién a los hijos. ¢Qué mejor
proteccion que no nacieran, no engendrarlos? Ahora, si los hijos no nacen, la muerte
queda del lado de ella, en el cuerpo.

La vez pasada habia planteado el concepto pulsional ligada a lesién de 6rgano como
un retorno al mimetismo, en el sentido de ser uno con el medio. El ser uno con el medio,
se pueden dividir en estas tres caracteristicas, disfraz, camuflaje e intimidacion.

La intimidacién la ubica del lado de la funcion del corte, ella queda intimidada, no
intimida, se flexiona sobre si el retorno pulsional, sobre el propio cuerpo.

En este caso, el objeto invocante se plantea en lo singular como alzar(la) vo(z/s).

223




Andrea Gonzalez: En el mismo momento en que toma la voz, nace.
Omar Fernandez: Mi posicion es alzar(la) vo(z/s), entonces, ella puede hablar.
Andrea Gonzalez: Claro, pero es como la extraccion.

Omar Ferndndez: Claro, porque si la pulsion es la voz, el objeto es el mutismo, si la
pulsion es la mirada, el objeto es la ceguera. Por eso, si el objeto es en el alzar(la)
vo(z/s), la lengua suelta, que es el objeto singular en este caso, la pulsion invocante que
toma este nombre, necesariamente remite a la satisfaccion sexual en juego, y al objeto
del fantasma (la lengua suelta, o la lengua que se suelta la tiene alzada), ahi nos
encontramos en el plano de la suplencia. Aclaro, si la pulsion en un plano general es la
pulsion invocante, el objeto es la mudez, ahora bien, en el plano particular el objeto en
el alzar(la) vo(z/s), es la lengua suelta lo que implica que alzar la voz en la mudez deja
a la lengua moviéndose. Por esto, el objeto del fantasma podemos aproximarlo como: la
lengua suelta, en tanto es una lengua que se levanta, se erige y se independiza (se sale
de la boca). Vemos entonces que convergen en la posicion del analista como objeto el
objeto pulsional con el objeto del fantasma: en el alzar(la) vo(z/s), con la lengua suelta,
de ahi se pueden deducir fantasias diversas, que llevan al tema de la satisfaccion sexual
en juego.

Por otro lado, lo que me parece importante con relacion a las intervenciones,
construcciones, hay dos vias, una sitia como la linea significante converge con la
pulsional, en el sentido de si tomamos el tema una intervencion que fue en la primera de
las sesiones que expuse, que fue algo asi como que de chica jugaria muy bien al
quemado, y todo esto no aparecia en la vertiente significante, ni por el contenido de lo
que ella dice, sino a como quedaba determinado por el discurso en el sentido de, como
la interpretacién se produjo ubicando ahi la imagen que no estaba representada de como
ella esquivaba las intervenciones o preguntas, no porque lo hiciera particularmente
ahora, esto viene de afios, pero a lo que voy, es que en este momento se construyé esto
de esta manera como intervencion.

Andrea Gonzalez: Esto que vos decis de la palabra crueldad, que sale como que
aparece sin ninguna asociacion.

Omar Fernandez: Aparece desligada de cualquier imagen o articulacién a algo hasta
que se enlaza con “crueldad conmigo misma” dicho por la paciente. Como cuando dice,
no sé por qué, me surge ahora deseo, que lleva a la intervencion ¢serd porque esta a
flor de piel, ya no lo puede ocultar? Eso lleva a la construccion de la otra fantasia y
después aparece la palabra crueldad, que después aclara que es para con ella misma.
Ahi se articulan dos significantes que hacen cadena, deseo, crueldad conmigo misma, y
nuevamente ahi se arma como construccion/interpretacion el tema de como protegio a
los hijos. No nacido no es muerto, se ubica al revés, no nacido es protegido respecto de
la mortalidad, la muerte quedo del lado de su cuerpo, y ahi la frase de la abuela materna
hacia la madre de la paciente, tus hijos te van a pagar con la misma moneda, frase que
hace a la fantasmatica familiar, que incluye a la paciente que al intentar romper con esa
cadena la condena, en eso que se condensa en su Cuerpo sin marca, Como esas tres cosas
que no quedan marcadas, el hombre hacia la mujer, la cabra en la pefia y la moneda. La

224




moneda que, a su vez, aparece como sintoma en tanto no puede acumular dinero, nunca
le dio importancia hasta ahora, etc.

Andrea Gonzalez: Rompe con el cuerpo.

Omar Fernandez: Rompe con el cuerpo en este doble sentido, fijate que esa erupcion
en el cuerpo no es interpretable, no directamente. No es posible interpretar respecto de
Ud. tiene calentura, esta caliente, etc. no va por ahi, sino que se dirige hacia como se
puede ubicar significantes en la cadena ahi donde lo organico demanda lectura. Asi
ocurrid el trabajo de la localizacion del pasaje de esta serie de palabras al estatuto
significante, logrando armar un enlace ca(l)idad/ca(r)idad, llamada, llama, amada, etc.

Esta cadena se arma a partir de aportar una imagen, la construccién de un imaginario
que permita incorporar una imagen en y al cuerpo, de modo tal de darle cuerpo a una
imagen.

Ahora, obviamente no puedo saber acerca del pictograma de la infancia con relacion
a ella, pero, lo que aparece acd si tiene una resolucion respecto de la construccion del
imaginario via deseo. Y, en términos de pensar la falla epistemo-somatica con relacion
al mimetismo aporta esta triple articulacion de la funcion: pulsion-fantasma-corte, que
no tiene nada que ver ni con la holofrase, ni con las forclusiones locales del objeto que
sitla Nasio.

Andrea Gonzalez: Me parece que esto plantea un poco si valia la figura del
pictograma en el adulto, y en este caso habria como una suposicion posible.

Omar Ferndndez: Habria cierta analogia y consecuencia de manera similar a la
analogia y consecuencia entre el juego en la infancia y la constitucion del fantasma
pospubertad como heredero del juego de la infancia. Ahi, donde en la infancia el juego
es la fantasia, pospubertad nos encontramos con el fantasma, ahi en la infancia donde no
hay sintoma sino juego no reconocido, del lado pospubertad hay constitucion de
sintoma como heredero del juego no reconocido en la infancia por parte del Otro; de
manera analoga, asi como el pictograma se da a leer cuando el imaginario del cuerpo en
la infancia pasa al imaginario del juego en la lectura a través del juego en la infancia,
aqui de manera analoga, el deseo que no se realizd como presencia en el juego de la
infancia, pospubertad, conjuntamente con el alto grado de idealizacion en los padres y la
relacién que los padres establecen con la medicina como ciencia refiere a episteme que
no deviene saber supuesto; esta escritura en suspenso deviene en la falla epistemo-
somatica una demanda de presencia de cuerpo, que en el caso de la infancia implica una
demanda de restitucién de una lectura, esto es, el restablecimiento del imaginario
corporal en el nifio.

Quedaria por desarrollar y pensar qué ocurre con la falla epistemo-somatica en la
infancia, y su relacion con el juego no reconocido y el deseo en suspenso que no se
localiza como presencia respecto de la resolucion de la etapa falica, y como los padres
pudieron metabolizaron o no, la idealizacion, la episteme y la inscripcién del deseo
como presencia en su infancia.

Una hipotesis de trabajo es que, si los nifios leen con el imaginario corporal, tal
como nos ensefid Fukelman, cuando la lectura del deseo que no se realizO como
presencia en el juego de la infancia queda suspendida, en la infancia aparece el
organismo en el nifio reclamando una restitucion de este imaginario corporal que lo
reclama como presencia en el juego que no queda reconocido como tal y, en tanto y en

225




cuanto esta lectura no queda realizada, es decir, queda en suspenso, se obstaculiza la
finalizacion de la etapa falica y el cuerpo no devine objeto parcial. Entonces, para que
esto, se pueda metabolizar, seria necesario, en el juego, por el juego, reconstruir la
dimension de la presencia en la actualizacion del acto de jugar para que se produzca un
pasaje de la falla epistemo-somatica a la constitucion del pictograma y de ahi, a la
constitucién del juego de transferencia que restableceria la lectura faltante del juego no
reconocido como tal. Esta es una hipotesis.

Andrea Gonzalez: Me quedé pensando en esto de la crueldad, porque la crueldad ahi
de alguna manera arranca con la abuela, continua con la madre en donde le niega el
nombre al padre, reniega de eso, de como es nombrada.

Omar Fernandez: Ubica, la cuestion fantasmatica en cuanto a la espectadora que da,
mas que pedir.

Andrea Gonzalez: Lo de superman, venia ligado a la idea de hombre.

Omar Ferndndez: Ella dice claramente asi: “tenia que obrar como hombre y con eso
iba conseguir lo que queria”; y lo que queria era todo, y ahi aparece despues el tema del
amor, pero al mismo tiempo ahi intervengo respecto de esto que dice y le planteo que
ella es superman en el sentido que aparece como superhombre que esta pendiente de
todo el mundo dando, quedando como espectadora y recibiendo nada, porque le
resuelve la vida al otro y ella queda sola. Este es el otro tema que remite a la soledad.

Andrea Gonzalez: A mi se me armo6 que dando también si la posicion es masculina,
en el dando la posicion es de poder.

Omar Ferndndez: Claro, de poder en el doble sentido del término, ubicando la
posicion falica y de omnipotencia. Ella a partir de que se pregunta “;Qué puedo hacer
yo para el amor? -silencio y reflexiona—, Daba més que pedia”. Quedaba como
espectadora, daba mas que pedia, y con esto termina esa sesion.

Bueno, de mi parte, hasta acé.

226




BIBLIOGRAFIA

» Agamben, Giorgio:
— LA COMUNIDAD QUE VIENE, Ed. Pre-Textos, Espafia 1996.
— Signatura rerum. Sobre el método, Adriana Hidalgo editora S.A., Argentina 20009.
— ldea de la prosa, Adriana Hidalgo Editora S.A., filosofia e historia, Argentina,
2015.
— Estado de excepcion, Adriana Hidalgo editora S.A., Buenos Aires, 2004.
— El fuego y el relato, ed. Sexto Piso, S.A., Espafia, 2014.
— El fuego y el relato, ed. Sexto Piso Espafia S.L., primera edicion, Espafia, 2016.
— El uso de los cuerpos, Adriana Hidalgo editora S.A., Argentina, 2017.
— Lo que queda de Auschwitz, el archivo y el testigo, Homo sacer Ill, Valencia, Pre-
textos, 2000.
—MEDIOS SIN FIN. Notas sobre la politica, Ed. Pre-Textos, Espafia 2001.

« Allouch, Jean:
— ¢Puede la realidad ser prueba de algo?, Erdtica del duelo en los tiempos de la muerte
seca, Editorial El cuenco de plata, coleccidn teoria y ensayo, Buenos Aires, 2011.

* Aristoteles:
— La Retdrica, Editorial Gredos, S.A., Primera edicién 1990, 2° reimpresiéon, Madrid,
1999.

« Baltrusaitis, Jurgis:
— Anamorphoses ou perspectives curieuses, Olivier Perrin, Paris, 1955.

- Bataille, Georges:
— PRIMERA PARTE. EL COMIENZO (El nacimiento de Eros), “Breve historia del
erotismo”, Ediciones Caldén, ediciones de la Bahia, Uruguay 1970.

* Baudrillard, Jean:
— La transparencia del mal. Ensayo sobre los fenémenos extremos, Editorial
Anagrama S.A., Coleccion Argumentos, cuarta edicién, Barcelona, octubre 1997.

* Becerra, Héctor O.:
— ¢Otro Psicoandlisis? Los interrogantes del fenémeno psicosomético y algunas
respuestas. Raices ediciones, Argentina, 2023.

* Beisim, Marta:
— Objetos, presencias, “Conferencias Yy Escritos”, Lecturas Clinicas,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires, 2019.
— EI Marco del juego Il, “Conferencias y Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar »
escritos, Buenos Aires 2019.
— Juegos de transferencia La personificacion y el equivoco en el andlisis de nifios,
“Conferencias y Escritos”, http://www:.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires
2019.
— Juego de transferencia; el objeto parlante, “Conferencias y Escritos”,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires 2019.
— Juego y creencia, “Conferencias y Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar »
escritos, Buenos Aires 2019.
— Fin de tratamiento, “Conferencias y Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar »
escritos, Buenos Aires 2019.
— Fin de analisis en la clinica con nifios, “Conferencias y Escritos”,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires 2019.
— Fantasma y juego, “Conferencias y Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar »
escritos, Buenos Aires 2019.
— Etica y juego, “Conferencias y Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar »
escritos, Buenos Aires 2019.

227




— El  psicoandlisis de  nifios  hoy, “Conferencias y  Escritos”,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires 2019.

- Se avanza desde adentro, “Conferencias y Escritos”,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires 2019.

— El juego, la interpretacién y la sublimacion, “Conferencias y Escritos”,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires 2019.

— EI juego, hoy, “Conferencias y Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar >
escritos, Buenos Aires 2019.

— El decir de los nifios y los objetos infantiles, “Conferencias y Escritos”,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires 2019.

- De donde  vienen los nifios, “Conferencias y  Escritos”,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires 2019.

— Claves fundamentales para una clinica con nifios, “Conferencias y Escritos”,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires 2019.

— El escrito y la transmision |. Particularidades de la clinica de nifios, “Conferencias y
Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires 2019.

- El escrito vy la  transmision I, “Conferencias y  Escritos”,
http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires 2019.

— Sexualidad e inconsciente. Clinica y ética en psicoandlisis de nifios, “Conferencias y
Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires 2019.

* Benasayag, Miguel:
— La Revolucion tecnocientifica, canalabierto.com.ar, https://canalabierto.com.ar »
2021/01/07 > miguel-ben..

* Benveniste, E.:
— La classification des langues, “Problémes de linguistique génerale 17, Paris,
Gallimard, coll. Tel, 1966.

* Bloom, Lois:
— Language Development: Form and Function in Emerging Grammars, Cambridge, Mass,
MIT Press, 1970.
— One Word at a Time: The Use of Single Word Utterances Language Development: Form
and Function in Emerging Grammars. Befare Syntax, The Hague, Mouton, 1973.

* Bloom, Lois, Lightbown, P. and Hood, L.:
— Structure and variation in child language. Monographs for
the Society for Research in Child Development, 40, Serial N°
160, 1975.

» Boeheme, Jacob:

— De la signature des choses, http://www.arbredor.com, Arbre d’Or, Genéve, octobre
2007.

* Borges, Jorge Luis:
— Tlon Ugbar Orbis Tertius, Ficciones (1944), “Obras Completas, Tomo 1, Emecé
editores S.A. Espafia 1984.
— El jardin de los senderos que se bifurcan, Ficciones (1944, “Obras Completas,
Tomo 1”7, Emecé editores S.A. Espafia 1984.

« Braunstein, Néstor A.:
— EI inconsciente, la técnica y el discurso capitalista, Siglo XXI editores,
México, 2011.

« Costa, Flavia:

— Tecnoceno. Algoritmos, biohackers y nuevas formas de vida, editorial Taurus, Buenos
Aires, 2021.

« Crystal, David:
228



file:///D:/canalabierto.com.ar,%20https:/canalabierto.com.ar ›%202021/01/07%20›%20miguel-ben
file:///D:/canalabierto.com.ar,%20https:/canalabierto.com.ar ›%202021/01/07%20›%20miguel-ben

— Review of R. Brown, a first language, “Journal of Child Language”, 1973.
— Working with L.A.R.S.P, Edward Arnold, London, 1979.

* Crystal David, Fletcher P., and Garman M.:
— The grammatical analysis of language disability:
aprocedure for assessment and remediation, Edward
Arnold, London, 1976, (Trad. cast.: Analisis gramatical de
los trastornos de lenguaje, ed. Medica-Técnica, Barcelona,
1980.

- Dali, Salvador:
— Diario de un genio, Barcelona, Tusquets, 1989.

* De Gainza M. Paula,

Lares Jorge Miguel:
— Conversaciones con Jorge Fukelman. Psicoanalisis: juego e infancia, Editorial
Lumen, coleccion Cuerpo, Arte y Salud, serie roja, primera edicion, Buenos Aires,
2011.

* Deleuze Gilles y Guattari Felix:
— El Anti-Edipo. Capitalismo y Esquizofrenia, Ediciones Paidos Ibérica,
S.A., Espafia, 1985.

* De Saussure, F.:
— Cours de linguistique générale, Paris, Payot, 1975.

* Depine, R.:
— Los metamateriales. Luz obediente, Facultad Ciencias Naturales y Exactas Universidad
de Buenos Aires, http:// www.fcen.uba.ar/fotovideo/EXm/NotasEXm48/
exm48metamateriales.pdf

* Derrida, Jacques:
— La Farmacia de Platén, “La diseminacién”, espiral/ensayo, editorial Fundamentos,
séptima edicién, Espafia, 1997.

* Diez, Verdnica:
— Un sublime horror, “VIII Congreso Internacional de Investigacién y Practica
Profesional en Psicologia XXIIlI Jornadas de Investigacién XIlI Encuentro de
Investigadores en Psicologia del MERCOSUR. Facultad de Psicologia - Universidad de
Buenos Aires, Direccion estable: https://www.aacademica.org/000-044/699, ARK:
https://n2t.net/ark:/13683/eATh/bby, Buenos Aires, 2016.

* Eidelsztein, Alfredo:
— “Las estructuras clinicas a partir de Lacan. Volumen I, Intervalo y holofrase,
locura, psicosis psicosomatica y debilidad mental”, editorial Letra Viva, 2°
edicion, Buenos Aires 2008.

« Faig, Carlos:
— LA PULSION ESCOPICA. La mirada y el azogue. LA PULSION, “La transferencia
supuesta de Lacan”, Xavier Boveda Ediciones, primera edicidn, Argentina, octubre de
1984.
— Comentario sobre Genio y Locura de Karl Jaspers, “La Clinica Psicoanalitica: Estilo,
objeto y transferencia”, Coleccién Ensayos Lacanianos dirigida por Rogelio Fernandez
Couto, Ediciones Xavier Boveda, Buenos Aires, 1986.
— Lecturas Clinicas, Xavier Boveda Ediciones, Buenos Aires — Argentina, 1991.
— La escritura del fantasma, http://www.acheronta.org/acheronta24/faig.htm, 6 de mayo de
2008.
— Escena Primaria, cuerpo y objeto, “Técnica y Estructura”, www.elsigma.com/, 15 de
noviembre de 2010.

229



https://www.aacademica.org/000-044/699
https://n2t.net/ark:/13683/eATh/bby
http://www.acheronta.org/acheronta24/faig.htm

— C6mo construir sobre la escena primaria, “Técnica y Estructura”, www.elsigma.com/, 15
de noviembre de 2010.

— Visita al pasaje de la falta, “Revista Imago Agenda N° 140: Neoparentalidades”,
Editorial Letra Viva, Buenos Aires, junio de 2010.

— Posiciones de la Técnica, “Revista Imago Agenda N° 140: Neoparentalidades”, Editorial
Letra Viva, Buenos Aires, junio de 2010.

— Escritos Virtuales | y Il, Lecturas Clinicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos,
Buenos Aires, 2011.

— El Psicoanalisis en acting, “Compilacion de textos del face, por Carlos Faig”, facebook
textos, 2014.

— Preguntas elementales, % v Sinthéme. Escritos politicos”, Ricardo Vergara Ediciones,
Buenos Aires, 2014.

— Die Gefahr. El peligro, %x Sinthéme. Escritos politicos”, Ricardo Vergara Ediciones,
Buenos Aires, 2014.

— Mercado sexual, ~género y nuevas sexualidades, =S¢ v Sinthéme. Escritos politicos™
Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires, 2014,

— Cémo esta dividido el campo psi, facebook Carlos Faig, 2014.

— IV. Internet y su incidencia en nuestra sexualidad, “;Qué es la sexualidad? y ;Qué es el
psicoanalisis?”, Lecturas Clinicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos
Aires, octubre 2014.

— |. De Lascaux, el chat y la pulsion sexual, “;Qué es la sexualidad? y (Qué es el
Psicoanalisis?”, Lecturas Clinicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos
Aires, octubre 2014.

— Sobre el final del andlisis del toro neurdtico, https://m.facebook.com > notes » sobre-el-
final-del-andl...

— Agujeros periféricos. Castracion y concepto, “Ensayos Ill. Freudianas, lacanianas y
otras”, Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires 2014.

— El nifio debil, brotado y con una Ulcera perforada, “Ensayos Ill. Freudianas, lacanianas
y otras”, Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires 2014.

— Nota Semiedipica al esquema R, “Ensayos Ill. Freudianas, lacanianas y otras”, Ricardo
Vergara Ediciones, Buenos Aires marzo 2014.

- Situacion del altimo Lacan, “Racconto”, Lecturas Clinicas,
http://mwww.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires, octubre de 2014.

— After the Orgy, % v Sinthéme. Escritos politicos”, Ricardo Vergara Ediciones, Buenos
Aires, 2014.

— La marca de Pierce, % v Sinthéme. Escritos politicos™, Ricardo Vergara Ediciones,
Buenos Aires, 2014.

— Técnica y Estructura Il (para una salida ordenada del lacanismo), IX Jornadas de
Psicoandlisis y Psicosis social “La Practica del Psicoandlisis y la Psicosis Social”.
Coordinador General: Prof. Dr. Raul Courel, Buenos Aires, 27 de julio de 2015.

— Preguntas elementales I11. Ecuaciones minimas, facebook grupo Textos, 2015.

— El cuerpo como lugar del Otro, X Jornadas de Psicoanalisis y Psicosis Social,
“Psicoanalisis y psicoterapia en el siglo XXI”. Coordinacion general: Prof. Dr. Raul Courel,
Facultad de Psicologia U.B.A., Buenos Aires, 31 de agosto de 2016.

— Sinopsis del Seminario XIX, facebook grupo Textos, 29/9/2021.

— El cuerpo como lugar del Otro, texto leido en la Xa. Jornadas de Psicoanalisis y psicosis
social, “Psicoanalisis y psicoterapia en el siglo XXI”, coordinacion general: Prof. Dr. Raul
Courel.

— llaciones en torno al axioma italiano, “Formalizacion del seminario de Lacan”, Ricardo
Vergara Ediciones, Buenos Aires, 2014.

« Fernandez, Omar Daniel:
- Conmutacion de la Lengua, Lecturas Clinicas,
http://www.lecturasclinicas.com.ar, escritos, Buenos Aires 2017.
— Seminario Lecturas clinicas de la operacién analitica en la infancia,
Lecturas Clinicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar, escritos, Buenos Aires
2020.

230




— Reflexiones Clinicas, “Revista Lecturas Clinicas N°2, El Psicoanalisis: Es
posible Aun. ElI Malestar — La Clinica — La Teoria”, Lecturas Clinicas,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires, octubre 2010.

« Fernandez Couto, Rogelio:
— La operacion psicoanalitica, coleccidon Clinica Psicoanalitica, editorial
Xavier Béveda Buenos Aires, 1994,

* Foucault, Michel:
— Historia de la locura en la época clasica, tomos | y IlI, Fondo de Cultura
Economica, México. La obra habia aparecido en Francia en 1964.
— El nacimiento de la clinica, Siglo Veintiuno Editores, México. Esta obra habia
aparecido en Francia en 1963.

* Frazer, James George:

— LVIII. VICTIMAS EXPIATORIAS HUMANAS EN LA ANTIGUEDAD CLASICA,
2. LA VICTIMA EXPIATORIA HUMANA EN LA GRECIA ANTIGUA, “La rama
dorada. Magia y religion”, EDICIONES F.C.E., S. A., octava reimpresion, Espafia,
1981.

* Freud, Sigmund:

— Proyecto de una psicologia (1950 [1895]), Obras Completas Volumen | (1886 -
1899)”, Amorrortu editores, Argentina, sexta reimpresion de la segunda edicion, 1975.
— Més alla del Principio del Placer. Psicologia de las masas y analisis del yo y otras
obras (1920), “Obras Completas Volumen XVIII (1920 - 1922)”, Amorrortu editores,
Argentina, sexta reimpresion de la segunda edicién, 1975.

— Algunas consecuencias psiquicas de la diferencia anatémica entre los sexos (1925),
“Obras Completas, Volumen XI1X (1923 — 1925)”, Amorrortu Editores, Buenos Aires,
1985.

— Tipos libidinales (1931), “Obras Completas, Tomo XXI (1927-1931)”, Amorrortu
editores, Buenos Aires, Argentina, 1976, segunda reimpresion 1990.

— El malestar en la cultura (1930 [1929]), “Obras Completas, Tomo XXI (1927-
1931)”, Amorrortu editores, Buenos Aires, Argentina, 1976, segunda reimpresion
1990.

— El porvenir de una ilusion (1927), “Obras Completas, Tomo XXI (1927-1931)”,
Amorrortu editores, Buenos Aires, Argentina, 1976, segunda reimpresién 1990.

* Fukelman, Jorge:

— Notas de Lectura, Lecturas Clinicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos,
Buenos Aires, 2014, (Material de circulacion interna).

- Del Pictograma y otros textos, Lecturas Clinicas,
http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires, 2020, (Material de
circulacion interna).

— Seminario Ponerse en juego, Cartagena de Indias, agosto — septiembre 1996,
Version critica, Lecturas Clinicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos,
Buenos Aires, 2014, (Material de circulacion interna).

— Dar a pensar, “NOTAS DE LECTURA”, Lecturas Clinicas,
http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires, septiembre de 2013, p.
225. (material de circulacion interna).

— La estructura del sujeto en la infancia - Trazo y dibujo Conferencia del 5 de octubre
de 1995, Notas de Lectura, Lecturas Clinicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar »
escritos, material de circulacion interna, Buenos Aires 2013, (material de circulacion
interna).

— La Escena primaria y la libertad, “Del Pictograma y otros textos”, Lecturas
Clinicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires, 2020, (Material
de circulacién interna).

231




— Representacion y Represion, Conferencia en el marco del ciclo de “Clinica con
nifios” organizado por el Dr. Alejandro Varela en Propuesta Psicoanalitica Sur (PPS),

en el afio 1992, “Textos cautivos”, Lecturas Clinicas,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, material de circulacion interna, Buenos
- Metamorfeo I, “Notas de Lectura”, Lecturas Clinicas,

http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires, 2014, (Material de
circulacion interna).

- Metamorfeo I, “Notas de Lectura”, Lecturas Clinicas,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires, 2014, (Material de
circulacién interna).

— Del Pictograma, “Del Pictograma y otros textos”, www.lecturasclinicas.com.ar,
Buenos Aires, 2020, (Material de circulacion interna).

— Metamorfeo I, “Del Pictograma y otros textos”, Lecturas Clinicas,
http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires, 2020, (Material de
circulacion interna).

— Psicoanalista de nifios. La verdadera historia, “Notas de Lectura”, Lecturas
Clinicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires, 2014, (Material
de circulacidn interna).

Sexta Conferencia, septiembre 1 de 1996, “Seminario Ponerse en juego”, Cartagena
de Indias, Agosto — septiembre 1996, Versién critica, Lecturas Clinicas,
http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires, 2014. (Material de
circulacién interna).

Séptima Conferencia, septiembre 1 de 1996, “Seminario Ponerse en juego”,
Cartagena de Indias, Agosto — septiembre 1996, Version critica, Lecturas Clinicas,
http://www.lecturasclinicas.com.ar > escritos, Buenos Aires, 2014. (Material de
circulacion interna).

Octava Conferencia, septiembre 1 de 1996, “Seminario Ponerse en juego”, Cartagena
de Indias, Agosto — septiembre 1996, Version critica, Lecturas Clinicas,
http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires, 2014, (Material de
circulacion interna).

- Del pictograma y otros textos, Lecturas Clinicas,
http://www.lecturasclinicas.com.ar » escritos, Buenos Aires, 2020. (Material de
circulacién interna).

* Garcia Vidal F., Martinez Moreno L.:
— Plasmones superficiales, Investig. Cienc. 2008;(385):66-76.

* Gonzalez Sandra, Fernandez Omar:
— Espejito, espejito..., “El juego: Espejo de la infancia. 17,
REVISTA DE TRANSMISION DE LA OPERACION
ANALITICA EN NINOS Afio 1 N° 1, Noviembre / Diciembre
2012, Lecturas Clinicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar »
escritos.

* Greenfild, Patricia M.:
— Playing peekaboo with a four-month-old: a study of the role of speech and
nonspeech sounds in the formulation of a visual schema, J. Psychol., 1972.
— Who is 'Dada'? ... sorne aspects of che semantic and phonological
development of a child's first words, Lang and Speech, 1973.

* Greenfield, P.M. and Smith, J.:
— The structure of communication in early development, Academic
Press, New York, 1976.

* Greenfild Patricia M., Bruner J. S., and May M.:
— Early Words (a Film), New York, Wiley, 1972.

» Greenfild, Patricia M., and J. H. Smit:

232




— Language Beyond Syntax: The Development of Semantic
Structure, New York, Academic Press, (in press).

— The structure of communication in early development,
Academic Press, New York, 1976.

* Guillaume, G.:
— Lecons de linguistique 1948-1949, B. Psychosystématique du langage; principes,
méthodes et applications I, les Presses de 1’Université Laval Québec, Klincksieck, Paris,

1971.
— Lecons de linguistique 1948-1949, B. Psychosystématique du langage; principes,
méthodes et applications I, les Presses de I’Université Laval Québec, Presses

Universitaires de Lille, 1982.

* Hoyos Castafieda, llva:
— El concepto juridico de persona, EUNSA, Pamplona, 1989.

* Hui, Yuk:
— Recursividad y Contingencia, Caja Negra editora, Buenos Aires, 2022.

« Jabés, Edmond:
— Del desierto al libro, Alcién Editora, 2° edicién, Cérdoba -Argentina, 2011.

+ Jakobson, R. & Waugh, L.: )
— La Charpente phonique du langage, Paris, Editions de Minuit, 1980.

« Jinkis, Jorge:
— Entrevista a Jorge Jinkis. Cuestiones sobre diagnostico, entrevista realizada por Elisa
Ponieman, Revista Principio N° 11, Revista del Servicio de Psicopatologia del Hospital
Dr. Cosme Argerich, Buenos Aires, 1998.
— Artificio del deseo para conjeturar un estilo, “La accion analitica”, Coleccion Rasgos
Psicoanalisis, Homo Sapiens Ediciones, Buenos Aires, 1994,

* Kreszes, David:
— Filiacién y Juricidad de la Lengua, Revista “Redes de la Letra — escritura del
psicoandlisis N° 7 La Ley: Violencia y Filiacion. Direcciones de lectura.”, Ediciones
Legere, Buenos Aires, 1997.

* Kripke, Saul:
— El nombrar y la necesidad, Universidad Nacional Autonoma de México, Instituto de
Investigaciones Filos6ficas, México, 2005.

* Lacan, Jacques:
— La instancia de la letra en el inconsciente o la razén desde Freud, “Escritos I”, siglo
XXI editores, décimo cuarta edicién en esparfiol, segunda reimpresion, Argentina, 1988.
— Conferencia en la facultad de medicina de Estrasburgo, https://www.lutecium.org >
1967/10 > Jacques-lacan-c..., 06 de octubre 1967.
— Mas alla del principio de realidad, “Escritos 1", siglo veintiuno editores s.a., décimo
cuarta edicion en espafiol, segunda reimpresion, Argentina 1988.
— Funcién y campo de la palabra y del lenguaje en psicoanalisis, “Escritos 1, siglo
XXI editores S.A., décimo cuarta edicién en espafiol, segunda reimpresion, Argentina
1988.
— Posicion del inconsciente, “Escritos 117, siglo XXI editores S.A., décimo cuarta
edicion en espafiol, Argentina 1987.
— Subversién del sujeto y dialéctica del deseo en el inconsciente freudiano, “Escritos
11, siglo XXI editores S.A., décimo cuarta edicion en espafiol, Argentina 1987.
— Del sujeto por fin cuestionado, “Escritos 17, siglo XXI editores S.A., tercera edicion,
nuevamente corregida, México, D.F. 20009.
— Séminarie 1, Les écrits techniques de Freud, (1953 — 1954), Staferla, staferla.free.fr.

233



https://www.lutecium.org/

— Seminario 6, El deseo y su interpretacion (1958 — 1959), (Version critica Ricardo
Rodriguez Ponte).

— Séminarie 6, Le désir et son interprétation (1958 — 1959), Staferla, staferla.free.fr.

— Seminario 8 La Transferencia en su disparidad subjetiva, su pretendida situacién, sus
excursiones técnicas (1960 — 1961), (Version critica Ricardo Rodriguez Ponte).

— Séminarie 8, Le transfert..., (1960 — 1961), version «STECRITURE» sur le site
E.L.P., Staferla, staferla.free.fr.

— Séminarie 9, L ’identification (1961 — 1962), Staferla, staferla.free.fr.

— Seminario 10 La Angustia (1963 — 1964), (Version critica Ricardo Rodriguez Ponte).
— Séminarie 11 Fondements de la psychanalyse (1964), Staferla, staferla.free.fr.

— Séminarie 13, L 'objet de la psychanalyse, (1965 — 1966), Staferla, staferla.free.fr.

— Séminarie 14, Logique du fantasme, (1966 — 1967), Staferla, staferla.free.fr.

— Séminarie 15, L ’Acte Psychanalytique, (1967 — 1968), Staferla, staferla.free.fr.

— Séminarie 16, D 'un Autre a L autre, (1968 — 1969), Staferla, staferla.free.fr.

— Séminarie 17 L’ envers de la psychanalyse (1969 — 1970), Staferla, staferla.free.fr.

— Seminario 19, ...0 peor (1971-1972), (version critica), traduccion y notas Ricardo
Rodriguez Ponte, (material de circulacién interna de E.F.B.A.).

— Séminarie 19, ...o pire (1971 — 1972), Staferla, staferla.free.fr.

— El Seminario de Saint Anne: El Saber del Psicoanalista (1971-1972), (inédito).

— Séminarie, Le savoir du psychanalyste (1971-72), Staferla, staferla.free.fr.

— Le savoir du psychanalyste, Entretiens de sainte Anne (1971- 1972), version
polycopiée, identique a la version AFl p. 1315, Pas tout Lacan, https://ecole--
lacanienne-net.translate.goog/es/bibliolacan/pas-tout-lacan

3/?_x_tr sl=fr& x_tr tl=es& x_tr_hl=es 419& x_tr pto=sc,

— Séminarie 20, Encore (1972 — 1973), Staferla, staferla.free.fr.

— Seminario 20, Otra vez/Aln. (1972-1973), (versién critica), traduccién y notas
Ricardo Rodriguez Ponte, (material de circulacion interna de E.F.B.A.).

— Seminario 22, R.S.l. (1974-1975), (version critica), traduccion y notas Ricardo
Rodriguez Ponte, (material de circulacién interna de E.F.B.A.).

— Séminarie 22, R.S.1., (1974 — 1975), Staferla, staferla.free.fr.

— Seminario 23, El sinthoma, (1975-1976), (version critica), traduccion y notas Ricardo
Rodriguez Ponte, (material de circulacién interna de E.F.B.A.).

— Séminarie 23, Le Sinthome (1975-197676)”, Staferla, staferla.free.fr.

— Variantes de la cura tipo, “Escritos 17, siglo XXI editores, s.a., décimo tercera
edicion en espafiol, corregida y aumentada, 1985 segunda reimpresién, Argentina 1988.
— Del sujeto por fin cuestionado, “Escritos 1, siglo XXI editores, s.a., décimo tercera
en espafiol, corregida y aumentada, 1985 segunda reimpresién, Argentina 1988.

— El tiempo l6gico y el aserto de certidumbre anticipada. Un nuevo sofisma, “Escritos
I”, siglo XXI editores S.A., décimo cuarta edicién en espafiol, segunda reimpresion
Argentina 1988.

— El Atolondradicho, “Jacques Lacan Otros Escritos”, editorial Paidds, traduccion
Graciela Esperanza, revision Graciela Esperanza y Guy Trobas, Buenos Aires,
Argentina, 2012.

— El atolondradicho, o las vueltas dichas, Escansion I, ed. Paidés, Bs. As., 1984, p. 34.
— L étourdit (1972), “Scilicet N°4”, Seuil, Paris, 1973.

— Proposicion del 9 de octubre de 1967, “Revista Ornicar? N° 17, Publicacién periodica
del Champ Freudien, Editorial Petrel, Barcelona, 1981.

— Proposicidon del 9 de octubre de 1967 sobre el psicoanalista de la Escuela, “Revista
Scilicet N°1”, Ed. Du Seuil, Paris 1969.

— Conferencia de Ginebra, “Jacques Lacan Otros Escritos”, editorial Paidds, traduccion
Graciela Esperanza, revision Graciela Esperanza y Guy Trobas, Buenos Aires,
Argentina, 2012.

— Conferencia en Ginebra sobre el sintoma, 4 de octubre de 1975, edicion bilingle,
traduccion y notas Ricardo Rodriguez Ponte, (material de circulacion interna de
E.F.B.A)).

— Psicoandlisis y Medicina. El lugar del psicoanalisis en la medicina, “Jacques Lacan
Otros Escritos”, editorial Paidds, traduccién Graciela Esperanza, revision Graciela
Esperanza y Guy Trobas, Buenos Aires, Argentina, 2012.

234



http://www.ecole-lacanienne.net/fr/p/lacan

— PSICOANALISIS Y MEDICINA. EL LUGAR DEL PSICOANALISIS EN LA
MEDICINA, Conferencia durante una mesa redonda del Collége de Médecine, en La
Salpétriére, y debate Posterior 16 de febrero de 1966 establecimiento del texto,
traduccion y notas: Ricardo E. Rodriguez Ponte para circulacion interna de la Escuela
Freudiana de Buenos Aires.

— El sujeto como Inmixion de Otredad, “Jacques Lacan Otros Escritos”, editorial Paidos,
traduccidn Graciela Esperanza, revision Graciela Esperanza y Guy Trobas, Buenos
Aires, Argentina, 2012,

— Le symbolique, 'imaginaire et le réel, Conferencia pronunciada en el Anfiteatro del
Hospital Psiquiatrico de Sainte-Anne, Paris, el 8 de Julio de 1953, en ocasién de la
primera reunién cientifica de la recientemente fundada Société Frangaise de
Psychanalyse, y posterior discusion, “Lacantera freudiana,
https://www.lacanterafreudiana.com.ar”, (version critica) traduccién y notas Ricardo
Rodriguez Ponte.

— Préface a une thése, au livre d’Anika Rifflet Lemaire «Jacques Lacan» Charles
Dessart, Bruxelles, 1970.

— Préface a une thése, “Autres Ecrits”, Le Seuil, Paris, 2001.

— Prefacio a una tesis, “Jacques Lacan Otros Escritos”, editorial Paidés, traduccion
Graciela Esperanza, revision Graciela Esperanza y Guy Trobas, Buenos Aires,
Argentina, 2012.

— Prefacio a una tesis, “Verba Volant”, Revista de Filosofia y Psicoanalisis Afio 6, No.
1, 2016, UCES Universidad de Ciencias Empresariales y Sociales, traduccion de
Agustin Kripper.

— Jacques Lacan Otros Escritos, editorial Paidés, traduccion Graciela Esperanza,
revision Graciela Esperanza y Guy Trobas, Buenos Aires, Argentina, 2012,

* Mannoni, Maud:
— Capitulo IV La relacion fantasmatica del nifio con su madre, “El nifio retardado y
su madre”, Editorial Paidds, 5% reimpresién, Argentina, 1992.

» Marx, Karl:
— EI Capital. Critica de la economia politica, Obra Completa, siglo xxi editores, s.a. de
c.v., primera edicion en espafiol 1975, vigesimoctava reimpresion, México, 2008.

* Mc Neill, David:
— The Acquisition of Language: The Study of Developmental Psy cholinguistics,
Harper and Row, New York, 1970.
— The development of language, “Carmichael's Manual of Child Psychology”, 3rd ed.
Vol. I. Wiley, P. H. Mussen ed., New York, 1970.
— Semiotic extension, Paper presented at the Loyola Svmposium on Cognition
Chicago, Illinois. 30 april 1974.

* Merleau-Ponty:
— Fenomenologia de la Percepcion, editorial Plantea Agostini, S.A.l.C., Argentina,
1993.

* Monk, Ray:
— Wittgenstein, Le devoir d’un génie, trad. de Abel Gerschenfeld, Paris, ed. Odile Jacob,
1993.
* Nasio, Juan David:
— Los gritos del cuerpo, Editorial Paidos, Buenos Aires — Argentina, septiembre
2008.

* Pendry, J, B.:
— Negative refraction makes a perfect lens, Phys. Rev. Lett., 2000;85(18):3966-9

* Piaget, Jean:

235



https://www.lacanterafreudiana.com.ar/

— El nacimiento de la inteligencia en el nifio, Lecciones en el Collége de France, Siglo
XXI editores, Argentina 2018.

* Platon:
— Fedro, Ediciones Akal, S. A., Madrid-Espafia, 2010.
— Cratilo o Del lenguaje, editorial Trotta, S.A., Madrid-Espafia 2002.
— Filebo, Editorial Losada, coleccidn Griegos y Latinos, Madrid-Espafia, 2018.
— Protagoras, Editorial Losada, coleccion Griegos y Latinos, Espafia 2007.
— La Republica, Editorial Universitaria de Buenos Aires, décimo tercera edicion, Argentina,
agosto 1982.

* Quignard, Pascal: )
— Pascal Quignard, Capitulo V EI camino del pensamiento, “Morir por pensar. Ultimo
Reino IX”, editorial El cuenco de plata SRL, Buenos Aires Argentina, febrero de
2015.
— Quinto Tratado. Gradus, “Retérica Especulativa”, Ed. El cuenco de plata, 1°
edicion, Buenos Aires, 2006.

* Renzi, L.
— Histoire et objectifs de la tupologie linguistique, “History of lInguistic Thought and
Contemporary Linguistics”, ed. H. Parret, Walter de Gruyter, Berlin/New York, 1976.

* Rifflet-Lemaire Anika:
— Jacques Lacan, Charles Dessart, Bruxelles, 1970.

* Ritvo, Juan Bautista:
— El tiempo logico y el aserto de certidumbre anticipada. Un nuevo sofisma,
ediciones Letra Viva, segunda edicion, Buenos Aires, 1990.

* Robbins, R. H.:
— Linguistique générale: une introduction, Paris, Armand Colin, 1973.
— Bréve histoire de la linguistique, Paris, Seuil, 1976.

* Rogelio Fernandez Couto:
— La operacion analitica, coleccion Clinica Psicoanalitica, editorial Xavier
Boveda Buenos Aires, 1994,

* Rubinsztejn, Daniel:
— ¢Un diagndstico psicoanalitico?, Revista Principio N° 11, revista del Servicio de
Psicopatologia del Hospital Dr. Cosme Argerich, Buenos Aires, 1998.

* Rudko, G. Y.:
— Novel concepts of negative-n optics in master’s level educational courses, Semicond
Phys. Quantum Electron Optoelectro, 2017; 20(2):235-9. 6.

* Sapir, E.: )
— Linguistique, Paris, Editions de Minuit, 1968.

« Sciarretta Radl:
— Una nueva estética: la anamorfosis y la funcién imaginaria, Capitulo IV Las formas
impuras de la sensibilidad: Anamorfosis y mirada, “Escritos Provisorios. Hacia un
nuevo empirismo”, coleccion Filosofia <> Psicoanalisis, Ediciones del Signo, Buenos
Aires — Argentina, abril de 2000.

« Stevens Alexandre:
— L holophrase, entre psychose et psychosomatique, “Ornicar? N° 427, revue du
Champ Freudien, Navarin éditeur, difusién Seuil, Paris 1987.

« Slobin, Dan:
236




— Prerequisites for the deyelopment of gramar in C. A., Ferguson and D. Slobin (eds.),
“Studies of Child Language Development”, Holt, Rinehart and Winston, New York, 1973.

* Tippens, P. E.
— Fisica. Conceptos y aplicaciones, 7th ed. USA: McGraw-Hill Education, 2011.

* Vernant, J. P., y Vidal-Naquet, P.:
— “Mito y Tragedia en la Grecia Antigua”, editorial Paidds,
Barceloma, 2002.
* Veselago V. G.:
— The Electrodynamic of Substances with Simultaneous Negative Values of e and L,
Sov. Phys., Uspekhi, 1968;10(4):509-14.

* Wittgenstein, Ludwig:
— Los Cuadernos Azul y Marrén, Coleccion Estructura y Funcion, ed. Tecnos
S.A., 2% edicion, Madrid 1993.

* VVon Humboldt, G.:
— De l’origine des formes grammaticales, Bordeaux, Ducros, 1969.

* Zubiri, Xavier:
— Naturaleza, Historia y Dios, Editorial Cuatro Ediciones, Madrid-Espafia, 2001.

237




