
 

1 

 

 

SEMINARIO 

LECTURA CLÍNICA DE LA OPERACIÓN ANALÍTICA 

LA FALLA EPISTEMO-SOMÁTICA: MIGAJAS 
 

OMAR DANIEL FERNÁNDEZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ЛКLecturas Clínicas 

Buenos Aires – 2023 



 

2 

 

SEMINARIO 
LECTURA CLÍNICA DE LA OPERACIÓN ANALÍTICA 

LA FALLA EPISTEMO-SOMÁTICA: MIGAJAS 
 
 
 

OMAR DANIEL FERNÁNDEZ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ЛКLecturas Clínicas 

Buenos Aires – 2023 



 

3 

 

El cuadro de la portada, Adele Bloch-Bauer I, fue realizado en 1907, por Gustav 

Klimt. Pertenece al estilo de Art Nouveau (Modern) correspondiente al período de 

Golden phase.  

La técnica empleada se conoce como pan de oro, que consiste en aplicar 

delgadísimas láminas de oro sobre madera, yeso, lienzos, cristal e incluso sobre 

otros metales, generalmente con fines decorativos. 

Género: retrato. 

Media: óleo, canvas. 

Localización: colección privada, Neue Galerie. 

Dimensiónes: 138 x 138 cm. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.wikiart.org/es/gustav-klimt
https://www.wikiart.org/es/gustav-klimt
https://www.wikiart.org/es/paintings-by-style/art-nouveau-modern
https://www.wikiart.org/es/gustav-klimt/all-works#!#filterName:Period_golden-phase,resultType:masonry
https://www.wikiart.org/es/paintings-by-genre/retrato
https://www.wikiart.org/es/paintings-by-media/oleo
https://www.wikiart.org/es/paintings-by-media/canamazo


 

4 

 

ÍNDICE 

 

Primera Conferencia  

• Aproximaciones . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  6  

 

Segunda Conferencia 

• Cuerpo/cadáver, organismo, órganos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  20  

• Revisión crítica del concepto de holofrase . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  24 

 

Tercera Conferencia 

• Mito y Estructura: Pulsión y significante, una convergencia de faltas . . . . . . . . . . .  69  

• Historicidad y Estructura: De la Falla a la Falta en la operación analítica I . . . . . . .  76 

• Conclusiones . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92 

 

Cuarta Conferencia   

• Reflexiones acerca del diagnóstico en Psicoanálisis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101 

• Transferencia, diagnóstico y libertad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113 

• Pharmakós  (φαρμακός), pharmakón (φαρμακόn), y pharmakeus  (φαρμακeus) . .   118 

• El pharmakón (φαρμακόn) de la escritura . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  122 

• El pharmakón (φαρμακόn) de la escritura: letra, verdad y representación . . . . . .   131 

• El pharmakón (φαρμακόn) de la escritura: La herencia, el padre, el hijo perdido . 133 

 

Quinta Conferencia 

• Presentación Clínica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  137 

• Comentarios y Reflexiones . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143 

• ¿Una escena sin intervalos? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156  

 

Sexta Conferencia 

• Presentación Clínica. Continuación  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 166 

 

Séptima Conferencia  

• El Nudo: Fronteras, Bordes y Límites . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188 

• Presencia y Representación. Cuerpo y Nombre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198 

• De la Falla a la Falta en la operación analítica II: Conclusión . . . . . . . . . . . . . . . . . 211 

• El juego en la infancia y la constitución del síntoma pospubertad . . . . . . . . . . . . . . 211 

 

BIBLIOGRAFÍA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227 

 

 

 

 



 

5 

 

“La identidad es el nombre. Cuatro letras han bastado para que Dios sea Dios. Para el hombre han 

hecho falta cinco, de las cuales una es doble.1 

¿Qué significa esto? Y bien, significa simplemente que el lenguaje nos priva de identidad ofreciéndonos 

una que no es más que un ensamble de letras que sólo le pertenecen a él, y que nosotros reencontramos 

dispersas por todos lados. 

La letra es anónima. Es un sonido y un signo. Participando en la formación del nombre, crea, a través de 

él, nuestra imagen. Así deja de ser anónima para hacerse cuerpo con nosotros. Se adapta a nuestra 

condición y a nuestra incondición, vive y muere de nuestra vida y de nuestra muerte. 

Quien nos interpela primero. 

¿Pero se trata de la letra o de su reflejo? 

De su reflejo, sin duda. En ese caso, nuestro nombre no sería más que el reflejo de una ausencia de 

nombre que esa misma ausencia habría compuesto. De allí nuestra ausencia en el mundo del cual 

nuestro nombre responde; de allí nuestra presencia en el ser ausente del cual hemos heredado el nombre.  

La letra es al ser lo que la memoria es al olvido: el devenir de su historia y el sello de su sueño eterno”. 

Edmond Jabès2 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 N. del T.: El texto original se refiere a la palabra francesa homme, con cinco letras y una doble, la m. En 

castellano, la traducción literal no tiene sentido. 
2 Edmond Jabès, Del desierto…, “Del desierto al libro”, Alción Editora, 2° edición, Córdoba-Argentina, 

2011, p. 14. 



 

6 

 

Seminario 

Lectura clínica de la operación analítica 

La falla epistemo-somática: Migajas 

PRIMERA CONFERENCIA 

 

Aproximaciones. 
En el transcurso de este Seminario me gustaría compartir con ustedes, algunas 

reflexiones a propósito de tres sesiones de una paciente que desde hace un tiempo se 

encuentra atravesando un hecho particular que tiene que ver con lo que Lacan llama en 

Psicoanálisis y Medicina…, falla epistemo-somática diferenciándolo de lo que 

comúnmente se denomina efecto, respuesta, fenómeno o trastorno psicosomático.  

Situarlo como falla epistemo-somática y no, como efecto, respuesta, fenómeno o 

trastorno psicosomático, determina posiciones distintas respecto de lo que se entiende, 

o podemos entender, como diagnóstico y transferencia. 

A los fines de esta presentación, quería situar el pasaje, recorrido y subrayados por 

algunos textos, de modo tal, de poder volver sobre ciertos puntos que nos dan a pensar. 

Esto podría abordarse y desarrollarse desde distintas perspectivas y por distintos 

lados. Uno de los lados clásicos de abordaje –por el que no voy a transitar en 

profundidad, aunque toque, inevitablemente, algunos puntos–, es el Seminario 9, La 

identificación (1961-1962), principalmente las doce primeras clases, donde podríamos 

hacer un recorrido desde el tema del rasgo unario, la huella, y el significante para arribar 

al nombre, y de ahí, alcanzar una articulación entre esto y la marca, la inscripción en el 

cuerpo, y la falla epistemo-somática. Ésta es una vía por la que podría abordarse el 

tema, y trabajaré alrededor de esto en la última reunión. Otra vía, estaría dada respecto 

de la diferenciación entre el pictograma en la infancia –siguiendo con el planteo de 

Fukelman– y la falla epistemo-somática, respecto de una vinculación que hace Lacan en 

la Conferencia de Ginebra sobre el síntoma, con relación al jeroglífico, y cómo 

Fukelman toma el tema del pictograma bordeando el concepto del jeroglífico, pero, se 

plantearían entre ambos aspectos derivaciones diferentes. Primero, respecto del abordaje 

del pictograma en Fukelman con relación al retorno de las letras reprimidas parentales 

en el cuerpo del niño en la infancia, cómo el niño lee con su imaginario corporal; y en 

cómo se da a leer en el juego, el planteo de la posibilidad de pasaje hacia el 

reconocimiento del juego no reconocido, pasaje que queda mediatizado por el juego de 

transferencia donde se articulan objeto parcial y objeto parlante3. A su vez, cuando 

establece el abordaje del pictograma en la infancia y su despliegue en el juego tomando 

la vertiente de la escritura en términos de jeroglífico, se ubica ahí la construcción del 

imaginario con relación al juego, el juego como Rrepräsentanz de la Vorstellung, y la 

posibilidad de lectura en tanto y en cuanto, cómo el pictograma –que no arma sistema 

con el lenguaje–, produce el pasaje hacia el jeroglífico y se da a leer en una lengua, 

traducido por la escena lúdica y por lo que en la escena lúdica se metaboliza. En esta 

vía, es necesario establecer una diferencia respecto de lo pospuberal, y la falla epistemo-

somática ya que esta última, no puede ser planteada en estos términos y no puede ser 

 
3 Puede leerse un desarrollo extenso de esto en el Seminario de Marta Beisim, “Clínica con niños: El 

cuerpo”, y los textos: Juegos de transferencia, El decir de los niños y los objetos infantiles, Seis 

personajes y el juego de transferencia, “Conferencias y Escritos”, Lecturas Clínicas: 

http://www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires 2019. 



 

7 

 

leída como un jeroglífico a pesar de cómo lo sitúa Lacan; ya que, o bien, esta falla en el 

organismo se da a leer y se puede leer como un jeroglífico, entonces no hay lesión de 

órgano, o bien, no se da a leer y no puede ser leída como jeroglífico, entonces, hay 

lesión de órgano. Ambas posiciones son mutuamente excluyentes entre sí. No voy a ir 

por esa vía, aunque sí voy a plantear una vinculación entre el pictograma en la infancia 

y la falla epistemo-somática pospubertad. 
Un tercer planteo consistiría en la posibilidad de que la falla epistemo-somática 

devenga un jeroglífico y en esto, se de a leer. Cuando se da a leer, après coup, la lectura 

jeroglífica se produce y establece, a través de un proceso de traducción vía la 

transliteración de la letra. El establecimiento de esta lectura, producida por esta 

operación de transliteración, estaría dada a raíz de cómo el cuerpo que queda ubicado en 

términos del registro imaginario y permitir que el cuerpo pueda constituirse como -1.4 

En La tercera, Lacan ubica al cuerpo en el registro imaginario en el diagrama que 

hace del anudamiento RSI: 

 

 

 

 

 

 

 

 

Si hiciéramos un breve análisis de este diagrama del nudo de tres, podríamos apreciar 

que en el registro imaginario Lacan sitúa el cuerpo, y en la intersección que se produce 

entre lo imaginario y lo Real, se encuentra la ciencia y el goce del Otro sin barrar J(A). 

Entonces, hay un punto, –y el diagrama es importante–, en el que la ciencia queda en 

esta intersección entre lo Imaginario y lo Real conjuntamente con el J(A), pero la línea 

que limita hacia lo imaginario viene de la línea abierta por el síntoma. –posteriormente 

el 10 de diciembre de 1974 en la clase 1 del Seminario 22, R.S.I., Lacan va a ubicar al 

síntoma en la frontera que se abre en el registro Simbólico por sobre el registro Real, a 

la inversa de este esquema, más adelante veremos cómo podemos entender esto y qué 

consecuencias clínicas reviste–; entonces decía que línea que viene del síntoma, toca, 

establece borde y límite entre lo Real y lo Imaginario, donde la ciencia queda ubicada 

en cuanto tal. Este desarrollo, nos permite pensar una diferencia entre el dualismo 

cuerpo-mente, y por esto mismo, podemos hablar de falla epistemo-somática, y no, de 

psicosomática (efecto, respuesta, fenómeno o trastorno psicosomático); esta diferencia 

nos lleva al tema acerca de qué es el pensamiento.  

La segunda cuestión que se establece, es que si se denomina falla epistemo-somática, 

se está delineando algo respecto del concepto de episteme, del concepto de saber y qué 

relación se establece entre el Saber universal y la doxa o creencia, que, –forzando un 

poco el sentido platónico del término–, nos llevaría al terreno de la suposición, hecho 

 
4 Cf. Carlos Faig, El cuerpo como lugar del Otro, texto leído en la Xa. Jornadas de Psicoanálisis y 

psicosis social, “Psicoanálisis y psicoterapia en el siglo XXI”. Coordinación general: Prof. Dr. Raúl 

Courel. 



 

8 

 

que conecta con el plano transferencial donde tanto el saber, como el sujeto, operan 

supuestos. En este sentido, el concepto de falla epistemo-somática, rechazaría de plano 

el planteo del concepto de holofrase, ya que, si S1 y S2 se encontraran holofraseados, se 

anularía el intervalo y, por tanto, no habría posibilidad alguna de suposición de sujeto y 

por ende de saber, con lo cual, el concepto mismo de holofrase rechazaría la dimensión 

transferencial.5 Este punto podemos fundamentarlo en la lectura que nos enseña Carlos 

Faig respecto de la relación que se establece entre transferencia, castración y saber. Él 

señala que “la relación entre transferencia, castración y saber pone en juego una 

sustracción definitiva. En ese punto, el sujeto se realiza en función de su estructura: una 

pérdida (cf. La psychanalyse en ce temps). Es lo que indica la “S” barrada. Y el 

analista, por el otro lado, difiere en mucho del sabio (cf. el final de la conferencia en la 

facultad de medicina de Estrasburgo6); la teoría, por lo demás, no lo ayuda aquí mucho. 

La castración quiere decir que hay algo entre el sexo y el lenguaje que nunca vamos a 

saber.”7; en este sentido, sostener la holofrase, rechaza de plano la barradura del sujeto 

y por ende la transferencia en la operación analítica. 

A su vez, si esto se anulara, no habría incidencia de lo Real sobre lo Imaginario, ni la 

introducción del síntoma desde lo Simbólico. Si lo Real, obliga, genera y lleva a 

suponer, entonces en este nudo, la intersección donde ubica a la ciencia entre lo Real y 

lo Imaginario, plantea una conjunción entre el cuerpo y la vida que se encuentra en el 

registro de lo Real conjuntamente con una flecha que va de la ciencia a la vida (el otro 

límite y borde que se abre desde lo Imaginario avanzando sobre lo Real y que está 

eludiendo la representación preconsciente y por ende la representación en general). El 

tercer borde y límite en el que la ciencia queda enmarcada, su piso, está dado por lo 

Inconsciente, que se abre desde lo Imaginario, atraviesa lo Real y va a constituir el 

borde del Síntoma en lo Simbólico. A su vez, el otro límite y borde, que plantea el 

síntoma se abre desde lo Simbólico, partiendo desde ahí y se proyecta hacia lo Real 

pasando por lo Imaginario. Estos entrelazamientos, van a circunscribir los distintos tipos 

de goce, como se ve en el diagrama del nudo, delimitado en la intersección de registros 

–hoy lo señalo sólo brevemente, en nuestra última reunión vamos a profundizar en 

detalle sobre este punto, hoy no me voy a extender en este desarrollo–. Simplemente 

quería establecer la relación y límites que se establecen entre los registros, la ciencia, el 

cuerpo, el síntoma y lo Inconsciente.  

Ahora bien, si retomamos la metáfora del cuerpo como cartucho-membrete, 

siguiendo esta línea, podríamos hacer una lectura de esta metáfora que plantea Lacan en 

la Conferencia de Ginebra, del cartucho-membrete, como los jeroglíficos enmarcados 

por una suerte de vaina cilíndrica que permite que sean leídos de determinada forma, es 

decir, orientan su lectura, como por ejemplo los cartuchos que enmarcan los jeroglíficos 

correspondientes a los nombres propios, y, a su vez extremando el planteo y, a costa de 

forzarlo, la forma del cartucho que contiene estos jeroglíficos, nos llevaría 

metafóricamente al tema del cuerpo como Toro, y del Toro anudado con el otro Toro. 

Tema que plantearía la relación entre la Demanda y el objeto vía interpretación, esto, 

por un lado, y por el otro lado, la relación entre el corte y el anudamiento del anillo 

exterior en interior en el Toro trique (Toro garrote). Una derivación de esto, plantea la 

 
5 Cf. Carlos Faig, El niño débil, brotado y con una úlcera perforada, “Ensayos III. Freudianas, lacanianas 

y otras”, Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires 2014, pp. 20-27. 
6 Jacques Lacan, Conferencia en la facultad de medicina de Estrasburgo, https://www.lutecium.org > 

1967/10 > Jacques-lacan-c…, 06 de octubre 1967. 
7 Carlos Faig, Agujeros Periféricos. Castración y concepto, “Ensayos III. Freudianas, lacanianas y otras”, 

Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires 2014, p. 222. 

https://www.lutecium.org/


 

9 

 

pregunta acerca de qué sentido tiene el desarrollo que teoriza Lacan del cuerpo como 

anudamiento borromeo de los tres Toros, y el anudamiento borromeo en el Toro trique, 

[Seminario 24, L´insu… (1976-1977)] y si esto tiene o no alguna eficacia clínica; 

tampoco voy a tomar este sesgo.  

Dicho esto, me parece más productivo plantear ¿qué nos da a pensar esta articulación 

del concepto de falla epistemo-somática respecto del saber supuesto? 

Varias cosas. Por un lado, la diferencia y articulación entre Episteme y el Saber 

supuesto. Si la Episteme queda del lado de la ciencia como un saber Universal y 

verdadero, no hay posibilidad de suposición, porque borra lo singular, es Universal, y es 

verdadero, –en el sentido de una verdad absoluta (aunque se sitúe desde diversas 

epistemologías como hipótesis momentáneas, el valor operativo de verdad absoluta lo 

ejerce hasta que quede refutada o sostenida por otra serie de hipótesis que puedan llevar 

incluso a un cambio de paradigma)–, pero, por otro lado, el sujeto de la ciencia –que es 

el sujeto del psicoanálisis–, en tanto y en cuanto es un sujeto despojado de 

características psicológicas, queda abordado desde la lógica en términos de sujeto 

elidido. Si el sujeto es el sujeto elidido, no tiene representación, y por esto mismo, la 

articulación de la cadena significante en la transferencia, producida en y por la 

operación analítica, lo supone. 

Se establece entonces una relación –que señala Lacan–, entre aquello que se plantea 

como un saber Universal de la ciencia y cómo, el personaje del médico, respecto de la 

tecnología actual –actual, me refiero ya desde la época de Lacan y cuando él plantea el 

artículo Psicoanálisis y Medicina. El lugar del Psicoanálisis en la Medicina–, lleva al 

desdibujamiento del personaje del médico al quedar la ciencia articulada al mercado, 

pero, también respecto de la globalización de la tecnociencia y la globalización del 

anonimato que esto traza. Cuando el personaje del médico, estaba ahí como médico de 

familia, este personaje, mediaba entre el dolor y la ciencia, y se establecía un saber 

supuesto en esta mediación, ubicado en la relación cuerpo-saber, pero, por otro lado, 

este personaje queda desdibujado, subsumido y anulado por una organización mundial 

de la salud (O.M.S.), trastoca de manera radical los destinos de la demanda, y cómo el 

médico queda incorporado como engranaje de una corporación tecnocientífica, 

obedeciendo los mandatos de una Organización Mundial, versus el viejo personaje del 

médico que daba lugar y forma a la demanda bajo las características de lo singular del 

saber en la particularidad del caso. Ese relevo, el relevo de ese campo que quedó 

rechazado en la medicina, lo toma el psicoanalista, en el reemplazo del personaje del 

médico. Esto reviste una importancia decisiva, con relación a cómo planteaba Freud la 

transferencia respecto de la persona del médico; siendo que, cuando Freud dice persona 

del médico, no sólo hace referencia a la persona, –y esto, tomándolo en el sentido 

etimológico del término como máscara–, sino también, que atañe en uno de sus aspectos 

a la dimensión del semblante, a la función que tenía el médico en el siglo XIX 

encarnado en la persona de cada médico, lo cual, es algo muy distinto a la igualación de 

la persona de los médicos uniformizados en el engranaje de la corporación mundial 

actual de la salud en el mercado global. El peligro que esto reviste, en el relevo que el 

psicoanalista toma respecto de esta función, es que el psicoanalista, en la actualidad 

corre el mismo riesgo de ser sustituible y quedar como engranaje de esa corporación 

mundial de la Salud en el desarrollo actual de la salud como rama de la tecnociencia 

globalizada. 

Este planteo que toca al tema del saber, la suposición y aquello que Lacan propone 

como falla epistemo-somática, articula el cuerpo (cad(á)-ver) lo que se da a ver, el 

saber, la persona del médico y la ciencia. 



 

10 

 

Al respecto, en la exposición que Lacan realiza el 16 de febrero de 1966, 

Psicoanálisis y Medicina. El lugar del Psicoanálisis en la Medicina, establece con una 

precisión impecable los dos franqueamientos frente a los cuales la medicina responde, 

se ubica y consuma por su parte “el cierre de las puertas de un antiguo Jano, el que 

redoblaba, ya para siempre inhallable, todo gesto humano con una figura sagrada”8. Por 

un lado, la faz abierta por Foucault9, a través de su método histórico-crítico para situar 

“la responsabilidad de la medicina en la gran crisis ética (es decir, en lo tocante a la 

definición del hombre) que él centra alrededor del aislamiento de la locura”10, y por 

otro lado, el perfil “de una mirada que se fija sobre el campo del cuerpo en ese corto 

tiempo en que éste subsiste como vuelto a la muerte”11, es decir el cad(á)-ver, 

introducido por Bichat referida por Foucault en su famosa obra, El nacimiento de la 

clínica12. Esta mirada anuda, en un solo campo, episteme/cad(á)-ver/falla, sustituyendo, 

en un intento de rechazo, la articulación saber supuesto/cuerpo/falta. Es, por tanto, en 

este orden de cosas que la falla epistemo-somática13 retorna desde lo real en el campo 

del cuerpo que se da a ver (cad(á)-ver), estableciendo en la demanda del enfermo tras el 

pedido de curación, la gelificación en la posición de enfermo. Gelificación, que en 

ningún aspecto plantea una relación de homología con el concepto de holofrase, ya que 

este concepto rechaza y reniega la posición transferencial, al establecer la anulación del 

sujeto y borramiento de la distancia entre S1-S2. Dicho de otro modo, si la holofrase 

fuera posible, no habría posibilidad alguna de que la palabra opere, es decir, al rechazar 

el plano transferencial no habría posibilidad de incidencia desde la operación analítica 

en juego. En cambio, si ubicamos el tema de la gelificación en la posición de enfermo, 

es posible ubicar allí, un pasaje en suspenso del mito a la estructura –sobre este punto 

voy a volver–. 

Antes de avanzar, me gustaría situar la siguiente cita de Lacan que se encuentra en la 

página 13 del texto mencionado, en la traducción de Ricardo Rodríguez Ponte, la cita es 

la siguiente: “Quisiera retomar aquí las cosas en otro punto, y hacer observar que si es 

concebible que lleguemos a una extensión cada vez más eficaz de nuestros 

procedimientos de intervención en lo que concierne al cuerpo humano, y sobre la base 

de los progresos científicos, no podría estar resuelto el problema a nivel de la 

psicología del médico con una cuestión que refrescaría el término de psico-somática. 

Permítanme más bien destacar como falla epistemo-somática, el efecto que va a tener el 

progreso de la ciencia sobre la relación de la medicina con el cuerpo. Ahí todavía, 

para la medicina está subvertida la situación desde el exterior. Y es por eso que, ahí 

todavía, lo que antes de ciertas rupturas permanecía confuso, velado, mezclado, 

embrollado, aparece con brillo. Pues lo que está excluido por la relación epistemo-

somática, es justamente lo que va a proponer a la medicina el cuerpo en su registro 

purificado. Lo que así se presenta, se presenta como pobre en la fiesta en la que el 

cuerpo irradiaba recién por estar enteramente fotografiado, radiografiado, calibrado, 

 
8 Jacques Lacan, Psicoanálisis y Medicina. El lugar del Psicoanálisis en la Medicina, establecimiento del 

texto, traducción y notas Ricardo Rodríguez Ponte, material de circulación interna de la Escuela 

Freudiana de Buenos Aires, p.10. 
9 Cf. Michel Foucault, Historia de la locura en la época clásica, tomos I y II, Fondo de Cultura 

Económica, México. La obra había aparecido en Francia en 1964.   
10 Jacques Lacan, Ibidem, p.10. 
11 Jacques Lacan, Ibidem, p.10. 
12 Cf. Michel Foucault, El nacimiento de la clínica, Siglo Veintiuno Editores, México. Esta obra había 

aparecido en Francia en 1963.   
13 Jacques Lacan, Ibidem, p.13. 



 

11 

 

diagramatizado y posible de condicionar, dados los recursos verdaderamente 

extraordinarios que oculta, pero quizá, también, ese pobre le aporte una posibilidad que 

vuelve de lejos, a saber del exilio a donde ha proscrito al cuerpo la dicotomía cartesiana 

del pensamiento y de la extensión, la cual deja caer completamente de su aprehensión lo 

que es, no el cuerpo que ella imagina, sino el cuerpo verdadero en su naturaleza.  

Ese cuerpo no se caracteriza simplemente por la dimensión de la extensión: un 

cuerpo es algo que está hecho para gozar, gozar de sí mismo. La dimensión del goce 

está completamente excluida por lo que he llamado la relación epistemo-somática. Pues 

la ciencia no es incapaz de saber lo que puede, pero ella, no más que el sujeto que 

engendra, no puede saber lo que quiere. Por lo menos, lo que ella quiere surge de un 

avance cuya marcha acelerada, en nuestros días, nos permite palpar que supera sus 

propias previsiones.”14 

En esto, Lacan formula un recorte central respecto del goce y del deseo que quedan 

excluidos de lo que es el sujeto de la ciencia que comienza con el sujeto cartesiano. Este 

sujeto, sujeto elidido, sujeto que toma el psicoanálisis, lleva a pensar la relación que se 

establece entre la lógica y el cuerpo. En esta dimensión Fukelman recordaba esta 

famosa anécdota entre Ludwig Wittgenstein y a Bertrand Russell. “Wittgenstein entra a 

una clase y dice: ‘En esta aula hay un elefante [rinoceronte]’15; Russell, para 

 
14 Jacques Lacan, Ibidem, pp.13-14. 
15 En la anécdota original se trata de un rinoceronte, pero más allá de eso, lo importante es la derivación 

de lo que se establece entre lo que plantea Wittgenstein y la posición de Russell con relación a las 

consecuencias que proyectan. En la primera frase del Tractatus, Wittgenstein escribe: El mundo es el 

conjunto de los hechos, no de las cosas; los “hechos” están pues estrictamente determinados por las 

proposiciones asertivas; acompañando esta frase inaugural, encontramos la broma que menciona 

Fukelman.  

Allouch en ¿Puede la realidad ser prueba de algo?, del libro “Erótica del duelo en los tiempos de la 

muerte seca”, Editorial El cuenco de plata, colección teoría y ensayo, p.77., nos comenta que “al 

comienzo sorprendido, pronto descontento, Russell terminó fuera de sí desapareciendo debajo del pupitre 

para volver a salir poco después y declarar que no, decididamente, ahora que había revisado todo (como 

la policía de “La carta robada”), podía atestiguar que no había un rinoceronte en la pieza. Aun después 

de ese simulacro de inspección, uno sospecha que dicho testimonio no convenció a Wittgenstein ni lo hizo 

cambiar de opinión.” Análogamente podemos afirmar que está excluido y resulta imposible de aseverar 

que quien acaba de morir, –como el rinoceronte wittgensteiniano–, no está en la pieza. ¿De qué se trata? 

De la imposibilidad de hacer aserciones sobre la inexistencia del otro; y, a su vez, de la relación que se 

plantea entre la existencia-inexistencia y el cuerpo.  

Paralelamente con relación a un análisis, esto lleva al tema de la existencia/inexistencia del analista y el 

goce en juego, es decir, la localización y el estatuto del goce en el sentido clínico respecto de la relación 

transferencia - pulsión en un análisis. 

Si consultamos el texto de Ray Monk, Wittgenstein, Le devoir d’un génie, trad. de Abel Gerschenfeld, 

París, ed. Odile Jacob, 1993, p. 50. ¿Es el rinoceronte singularmente propicio para poner en cuestión la 

evidencia de la realidad? Podemos pensarlo si relacionamos la ocurrencia citada con la aventura que nos 

relata Salvador Dalí: “[…] mi preocupación constante por Vermeer, y sobre todo por su Encajera, 

desembocó en una decisión capital. Solicité al museo del Louvre el permiso para pintar una copia de ese 

cuadro. Una mañana llegué al Louvre pensando en los cuernos de un rinoceronte. Con gran sorpresa de 

mis amigos y del director del museo, yo dibujaba sobre mi tela cuernos de rinoceronte. La expectación del 

público se transformó en una explosión de risas, al momento sofocada por el ruido de los aplausos. ‘Debo 

añadir’, concluí, ‘que me lo temía un poco’. Entonces, proyectamos en la pantalla una reproducción de la 

Encajera, y pude demostrar lo que más me conmueve de ese cuadro: todo converge exactamente hacia 

una aguja que no está dibujada, pero sí perfectamente sugerida. […] Pedí luego al operador que 

proyectara en la pantalla la reproducción de mi copia. Todos se levantaron aplaudiendo y exclamando: 

‘¡Es mejor! ¡No cabe duda!’ Les conté que antes de realizar esa copia yo apenas comprendía nada de la 

Encajera […]” (Salvador Dalí, Diario de un genio, Barcelona, Tusquets, 1989, p. 141). Allouch concluye 

que “plagiando una fórmula célebre, aunque apropiada en este caso (como lo atestigua la reacción del 

público de Dalí que contrasta con el silencio de los estudiantes que asistían al conflicto Russell-



 

12 

 

contraponerse a esto, mira.”16 El asunto que va planteando Wittgenstein es que la 

inexistencia del rinoceronte, no solo no permite aseverar la inexistencia, sino que, 

además, tampoco contradice la existencia de la proposición. Entonces, Fukelman se 

pregunta, acerca de ¿cuál es la relación entre la lógica y la existencia? Podríamos decir 

que algo así se está trazando en esta relación aparentemente contradictoria entre la 

persona del médico y el personaje del médico –cuyo relevo lo toma ahora el 

psicoanalista al quedar este lugar vacante– y la relación entre la existencia del cuerpo, 

del cuerpo parlante, y la ciencia, es decir, entre la lógica y la existencia. 

“Hagamos ahora un desplazamiento: no nos [refiramos] ya a un elefante 

[rinoceronte], sino a un cuerpo parlante. ¿Cómo podría plantear esta existencia con 

relación a la lógica? ¿Qué puede servir de nexo, de articulación, para plantear que hay 

un analista?”17 

Esta serie de preguntas en los desarrollos que realiza Lacan nos llevan al goce, 

entendiendo, sobre todo, que el goce atañe al cuerpo, que el goce es el goce del cuerpo, 

y que lógicamente no es posible demostrar que algo no existe. 

Esto reviste su importancia porque si pasamos de la lógica a la constitución del 

cuerpo, del cuerpo parlante, la pregunta que se establece con relación a esto que no hay 

y que hace falla en el saber de la lógica Universal, es ¿cómo representar la ausencia 

con relación a un cuerpo que habla?, dimensión (dit-m(a)nsión) que lleva a situar entre 

otras cosas que el Otro es el cuerpo siendo el a “su interior”. Esta superficie que se 

establece lleva a pasar del cuerpo al cuerpo parlante, y a la relación con el goce que 

reticula una correspondencia entre marca, cuerpo y repetición. 

En este sentido, aparece una articulación entre pensamiento, cuerpo, falla, y el 

desplazamiento que lleva de la falla a la falta. 

Repasando algunos textos a efectos de esta exposición, y de este intercambio que nos 

llevará siete reuniones, me reencuentro con un texto de Quignard que se encuentra en 

Morir por pensar. Ahí, Quignard –con su habitual lucidez–, señala un enlace entre el 

pensamiento y el olfato; nous y noos tienen la misma raíz, nacen de una raíz común, 

pero, a su vez, él señala que el “Gno es conocer. Conocer [connaître] viene a su vez de 

“nacer”, [naître]. Es el perfecto de nacer.” Podemos decir entonces extremando la 

cuestión que el conocimiento es un co-nacer. Por esto, “El movimiento de salida ex-

útero constituye el nacer. El nacimiento extra-uterino de los vivíparos predetermina el 

pensamiento”.18 

Una vuelta más. En otro plano y paralelo a esto, el pensamiento nos remite a una 

vinculación entre el olfato y la música. 

Con respecto al olfato existe un mito freudiano, por todos conocido, sobre la 

adopción de la postura erecta y el reemplazo del olfato por la mirada como sentido 

predominante, proceso que conocemos como hominización. Cuestión que Lacan destaca 

en un punto en la conferencia de Ginebra sobre el síntoma, haciendo un juego de 

palabras paradigmático y luminoso, entre hominización, el hombre, el homo, el humus, 

 
Wittgenstein), diremos que Dalí triunfó allí donde Wittgenstein fracasaba. Lacan asistió a la conferencia 

en La Sorbona donde Dalí hizo este relato.” Como podemos apreciar, no solo está en juego el tema de la 

aserción sobre la inexistencia y su relación con el cuerpo, sino también el tema del cuadro dentro del 

cuadro –que retoma, recae y retroactúa sobre el planteo anterior–, y, en esto, la esquicia que traza, 

dibuja, y se establece, entre real y realidad. 
16 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 52. 
17 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 53. 
18 Pascal Quignard, Capítulo V El camino del pensamiento, “Morir por pensar. Último Reino IX”, 

editorial El cuenco de plata SRL, Buenos Aires Argentina, febrero de 2015, p. 25. 



 

13 

 

la tierra y la constitución del lenguaje como un chancro en el cuerpo, como esa llaga 

que lo perfora. 

Ahora bien, hay una reflexión de Fukelman al respecto en la cual él señala algo 

bastante importante: “Los órganos de los sentidos –dice él– conectan con las vías que 

llegan a la corteza y desde allí al hipotálamo. En lo atinente al olfato, el recorrido es 

inverso, alcanza primero el hipotálamo y, luego, la corteza. O sea que, primariamente 

está la llegada a cierta zona en donde se elaboran los afectos y luego, a la corteza; por lo 

que, cuando olemos o recordamos un olor, experimentamos de entrada un impacto a 

partir del cual se abren asociaciones. Si, por ejemplo, intento acordarme del olor del mar 

en la playa, algo de eso reaparece, luego podré recordar que estuve en la playa en tal o 

cual ocasión. 

Hay algo más, “el olor. A mí me parece que el mito freudiano de la posición erecta –

y, por ende, el alejamiento de los olores (movimiento que hace pasar a un segundo 

plano el receptor del olfato)– surge cuando en ese ámbito aparece algo así como el 

padre de la horda, una imagen paterna bestial, sin entrar por ahora en aquello de la 

instancia paterna y de la ubicación simbólica donde se nos plantea lo que es más 

habitual, a saber: ¿Por qué mi papá no cumplió con el lugar que la instancia simbólica 

le asignaba? 

Dejando de lado esa dimensión y forzando las cosas un poco más, en el tema del olor 

ya no se trata de si mi papá cumplió o no con ese lugar simbólico (si estaba en falta 

respecto de ese lugar o estaba castrado); más bien lo que se plantea en este caso es que 

mi papá era bestial y es allí donde aparece el olor. 

Con relación al olfato, desde mi experiencia, creo que esta historia de lo que se 

huele, en general, remite al miedo. ¡Viene King Kong y vaya a saber uno qué va a 

hacer? 

Respecto de la música, se trata de un imperativo, ya que afecta al cuerpo, aunque no 

reconozca el sentido de esto que toma mi cuerpo. Mientras yo no sea capaz de crear un 

enlace en relación con algo que falta en lo simbólico –enlace que implica la muerte, la 

castración–, mi cuerpo queda tomado, por eso yo lo comparaba con el grano de arena 

del síntoma histérico a propósito de lo cual algo se organiza, en términos freudianos, no 

la neurosis actual, sino otro tipo de neurosis.”19 

Con respecto a la música, quisiera sacar a colación algunas citas que trae Fukelman: 

“–En el año 1275, un señor llamado Jean de Garlande escribió: “La música es la 

ciencia del número relacionada a los sonidos.” 

–Otra frase de Leibniz, de 1712: “La música es un ejercicio oculto de la aritmética 

del alma que no sabe que ella cuenta”. 

Y otra de Mersenne: “La acción del oído no es otra cosa que la numeración de los 

movimientos del aire, sea que el alma los cuenta sin que nosotros lo percibamos o que 

ella sienta el número que la toca”. 

Recordé estos pasajes –dice Fukelman–, porque todos ellos toman lo que constituiría 

el primer contacto con el corte, con aquello que deja de ser continuo y pasa a ser 

discreto. Y, además, porque la relación entre lo real (representado en las citas por el 

número que cuenta) y la imagen, o cierta protoimagen del cuerpo, es algo que puede 

llegar a plantearse como el núcleo del síntoma. Si yo quisiera en la actualidad pensar en 

 
19 Paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, Cap. 1, EL JUEGO SITÚA AL NIÑO, “Conversaciones con 

Jorge Fukelman. Psicoanálisis: juego e infancia”, Editorial Lumen, colección Cuerpo, Arte y Salud, serie 

roja, primera edición Buenos Aires 2011, pp. 16-17. 



 

14 

 

aquello que Freud situaba como el grano de arena del síntoma histérico, lo pensaría por 

el lado que atañe al nexo previo entre lo real y lo imaginario.”20 

Hasta acá dos cosas que me parecen importantes, y que se encuentran íntimamente 

relacionadas, una, remite a la representación, la otra, remite al corte, y por ende a la 

dimensión del goce. 

En cuanto a la primera, la que remite a la representación, por lo dicho, nos aproxima 

a una primera imagen –que por cierto Fukelman frecuentaba con cierta insistencia– que 

corresponde a la Caverna de Lascaux. 

Hay una primera referencia que pertenece a George Bataille21, en la que se articulan 

la muerte, la sexualidad tal como se puede apreciar en la pintura de Lascaux, y una 

segunda referencia a esta imagen atañe a Carlos Faig en el dictado de su seminario 

¿Qué es la sexualidad? y ¿Qué es el Psicoanálisis?, en el cual, en la primera clase de 

ese seminario, comienza hablando de tres aporías clásicas de la conciencia o de la 

imaginación que son: el cogito cartesiano, la muerte y la sexualidad.  

Él señala que si tomamos en primer lugar al cogito cartesiano, la aporía –e impasse a 

la vez–, que se me presenta con el pienso es que cuando pretendo o quiero pensar el 

pienso, lo que capturo es mi pensamiento como objeto del pensamiento en vez de 

capturarme como sujeto en el momento mismo del pensar; este querer pensar el pienso 

queda diferido. Digo, queda diferido, en tanto esto produce una especie de regresus ad 

infinitum “que hace que lo que se presenta como contenidos del pensamiento, cuando lo 

quiero aprehender, cuando lo quiero reflexionar, lo termine ubicando como objeto, y 

entonces el Yo que pretende capturarse aparece desplazado, y se pierde como sujeto.”22 

Una imagen que podemos aproximar a esto es la puesta enfrentada de dos espejos 

planos, uno reflejando al otro intentando captar la imagen del otro espejo. 

Algo parecido ocurre con el tema del tacto o con la mirada, es decir, con el intentar 

tocar el tocarme mientras me estoy tocando o ver el verme mientras me estoy viendo, 

puedo tocar o ver, pero no puedo tocar el tocarme cuando toco, o ver el verme cuando 

veo. Así como Merleau-Ponty tiene un desarrollo extenso en Fenomenología de la 

Percepción, acerca de este hecho. En Lacan –comenta Faig en su Seminario–, “este 

tema aparece particularmente referido a la pulsión escópica que se liga en el terreno del 

cogito al instante en que podría capturar el verme viendo. Pero esto sólo es posible si los 

ojos están en el espejo y no en el rostro.”23 Por esto mismo, en un intento de representar 

lo que acabo de referir, es que aparece la tapa del Seminario XI ilustrada con el cuadro 

de Holbein; hay una calavera en anamorfosis, cuyos ojos vacíos miran desde fuera de 

las órbitas oculares. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
20 Paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, Ibidem, pp. 8-9. 
21 Georges, Bataille, PRIMERA PARTE. EL COMIENZO (El nacimiento de Eros), “Breve historia del 

erotismo”, Ediciones Caldén, ediciones de la Bahía, Uruguay 1970, p. 16. 
22 Carlos Faig, I De Lascaux, el chat y la pulsión sexual, “¿Qué es la sexualidad? y ¿Qué es el 

Psicoanálisis?”, www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, octubre 2014, p. 8. 
23 Carlos Faig, Ibidem, p. 8. 

http://www.lecturasclinicas.com.ar/


 

15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Este mismo tema podemos referirlo con relación a la muerte. Por ejemplo, yo podría 

imaginarme muerto, pero en el momento en el que logro imaginarme muerto sigo 

imaginando el instante mismo del desvanecimiento, el instante mismo de desaparición, 

por lo tanto, es un instante que no puedo capturar porque se configura como una serie al 

infinito dejándome fuera del “lugar donde enuncio que estoy muerto, donde me planteo 

o juego a que estoy muerto, está fuera de lo que estoy imaginando como mi propia 

muerte.”24 Por esto mismo, “el lugar donde enuncio que estoy muerto, donde me 

planteo o juego a que estoy muerto, está fuera de lo que estoy imaginando como mi 

propia muerte.”25  

El tercer punto de estas homologías que Faig está trazando, de estos parentescos de 

formas en la estructura, concierne a la relación sexual. Yo puedo imaginarme que tengo 

relaciones sexuales, puedo imaginar que cojo, “pero lo que no puedo imaginarme es el 

instante del orgasmo, es decir, el instante de desaparición de la conciencia, en cuanto lo 

imagino, estoy presente.”26 

Así Faig, de esto rescata la idea de que “en estos tres momentos, en el de la 

conciencia y el pienso, en el momento de la muerte, y en el momento del orgasmo en la 

relación sexual, ahí hay un punto no representable, una falta de la representación, hay 

falta de significante, no hay posibilidad de simbolizar. En el cogito, la absolutización de 

la conciencia, donde tendríamos un sujeto absoluto, no es simbolizable, la muerte puedo 

imaginarla, pero termino saliendo de la escena, y en la relación sexual, la pequeña 

muerte en que consiste el orgasmo, tampoco puedo imaginarla, es decir, puedo 

imaginarla al precio de desplazarla, introduciendo una suerte de metonimia”27 ad 

infinitum. 

Acá –en la articulación que Faig desarrolla de estas tres homologías–, no está 

explicando, como lo hace Lacan, “que no hay relación sexual, porque no hay 

significante de la relación o porque hay una relación disarmónica”28, sino que, al 

plantearlo desde el punto de vista de la conciencia, del agujero en la conciencia, del 

agujero en la representación, “tendríamos una idea de que esta limitación de la 

conciencia que aparece como una falla propia de la mente humana, es el agujero por 

donde aparece el inconsciente”29. Situándolo en estos términos, esto nos lleva a pensar 

 
24 Carlos Faig, Ibidem, p. 8. 
25 Carlos Faig, Ibidem, p. 8. 
26 Carlos Faig, Ibidem, p. 9. 
27 Carlos Faig, Ibidem, p. 9. 
28 Carlos Faig, Ibidem, pp. 8-9. 
29 Carlos Faig, Ibidem, p. 9. 



 

16 

 

el tema no sólo de ¿qué es el psicoanálisis?, y ¿qué es la sexualidad?, sino que estos 

interrogantes sitúan fundamentalmente ¿qué significa, que haya analista? 

Por otro lado, tanto la referencia de la muerte como la de la relación sexual, son el 

núcleo mismo de lo Real en la obra de Lacan. Podríamos decir, simplificando, que lo 

Real es el punto de falta a la representación, en tanto sitúa una representación faltante, 

y al mismo tiempo, el agujero en la representación; una falta de la representación. Esto 

nos permite situar otro giro respecto del significante faltante, ya que esta ausencia, se 

presenta en el hecho mismo de su perforación, lugar por donde la satisfacción se 

localiza. 

Volviendo ahora a la imagen de la caverna de Lascaux. En esta pintura rupestre que 

data de 13500 años A.C., ahí, están los tres términos que comentábamos; está el 

cazador, aparece un bisonte muerto o agonizando con las entrañas expuestas, y además 

se ve que el cazador está con el pene erecto; emerge en esta representación la muerte y 

la sexualidad. Lo que es más difícil de precisar es por dónde aparece el cogito, el 

pienso, que sería el tercer término del que estamos hablando.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

El hombre con la cabeza de pájaro. Detalle de la pintura de la Cueva de 

Lascaux, alrededor de 13.500 años antes de Cristo. 

 

Un pasito más. Pascal Quignard en Retórica Especulativa, p. 42, nos ilumina un 

detalle de esta representación –por cierto, sin mencionarla directamente, pero aludiendo 

a un elemento constitutivo de esta representación– que se refiere al sonido, al lenguaje, 

a la música; y lo maravilloso de su reflexión es que liga lenguaje, música –la música de 

la muerte que el lenguaje lleva– y la sexualidad. Él dice lo siguiente: “La invención del 

hombre fue la imitación de la predación de los grandes carnívoros” –tenemos aquí, en 

esta frase, la mímesis, el mimetismo con el medio, pero instalado en dos momentos: el 

del mimetismo con el medio (imitación de la predación), y el de la invención 

(lógicamente primero) donde el hombre en cuanto tal, revela su condición en tanto 

adquiere un punto de vista, una posición separándose del medio. Entonces, ¿cuál es esta 

invención de la que habla Quignard, que permite humano al extraerse del medio 

produciendo un cuerpo recortado, un cuerpo extraído del medio, y por ende ubicarse, 

producirse, reproducirse en la constitución de un cuerpo erógeno? “Esta invención no se 

llama la risa, el lenguaje, la mano prensil, la postura erguida, la muerte. Se llama la 

caza. Tensar un arco quiere decir doblar la vara hasta que se curva y hacer fuerza en ella 

para estirar al máximo la cuerda que sus extremos retienen y cuya tensión (tonos) 

servirá de propulsor a la flecha. Los cazadores paleolíticos, al inventar el arco, en el 

origen del arco, inventaron el origen del sonido de la muerte en la cuerda única (la 

música), es decir el lenguaje apropiado para la presa. 



 

17 

 

--- 

Leer es buscar con la vista a través de los siglos la única flecha disparada desde el 

fondo de los tiempos.”30 

Esta articulación entre la conciencia, la imagen, la representación, y el cuerpo, lleva 

al tema de cómo el cogito aparece en la representación.  

Si vemos la imagen que se representa en la caverna de Lascaux, percibimos el 

bisonte herido, el arco, la flecha, el hombre muerto con su máscara de pájaro y el pene 

en erección. Faig, plantea –con su habitual lucidez–, que el cogito aparece en la 

representación misma, pero, aparece con la siguiente particularidad, –dice él– la de no 

estar representado en la representación al mismo tiempo que produce a la 

representación en cuanto tal. Es decir, que el pienso, establece la representación, la 

sitúa, la marca, la produce, pero, al mismo tiempo, representa la imposibilidad misma 

de representarse en la representación. Nuevamente se ubica, el tema de la falta o del 

agujero de la representación, en este doble sentido que el genitivo le imprime, la 

representación faltante y lo que falta a la representación; la representación perforada, 

esto es, el agujero en la representación que sitúa una falta de la representación. Si 

nosotros extendiéramos este tema de la representación perforada al tema de la 

conciencia, y la conciencia como la imposibilidad de representarse a sí misma en la 

representación, o en términos del pensamiento, la imposibilidad de pensar el pienso, o 

de los sentidos, la imposibilidad de tocar el tacto, o ver la mirada, esto que plantea 

Merleau-Ponty en Fenomenología de la percepción, y respecto de la sexualidad la 

imposibilidad de representarse en el momento del orgasmo, es decir, en el punto donde 

el cuerpo se hace presente elide a la representación ubicando, localizando acá, –como 

señalábamos anteriormente– la cuestión de que la relación sexual no existe, no tanto en 

términos de un significante faltante que nos ubique sexualmente, sino más bien, que 

plantea al sentido como sustitución a lo imposible de representar del sexo, lo cual ubica 

a la representación como perforada desde la conciencia misma, del agujero en la 

conciencia, del agujero en la representación, y nuevamente vuelvo a insistir en esto que 

decía Faig, que desde este punto de vista, “tendríamos una idea de que esta limitación 

de la conciencia que aparece como una falla propia de la mente humana, es el agujero 

por donde aparece el inconsciente”31. 

El otro punto es que además de la representación perforada, el cuerpo aparece como 

agujero y la sexualidad forcluida, el sexo está forcluido, y lo que viene a ese lugar como 

retorno es el sentido que sustituye al sexo. Por eso Lacan plantea que copulamos con el 

sentido (valga el doble sentido de la expresión), que, dicho sea de paso, el sentido, 

plantea una triple deriva y un triple enlace: la primera, lingüística es la del sentido 

respecto del significante relacionado con la significación, la segunda se refiere a la 

percepción, y la tercera apunta a lo psíquico, la sensibilidad. Este quiasma nos lleva al 

tema del dolor y del deseo.  

Si tenemos en cuenta que el dolor localiza el agujero en tanto destituye a la angustia 

como falta de la falta, hace presente al cuerpo como agujero, lo localiza; y lo localiza al 

mismo tiempo que establece la posibilidad de operar sobre el mismo, lo cual implica la 

reconstitución de la imagen, en tanto y en cuanto, permite el enlace con el espejo, 

podemos decir entonces, –recordando a Fukelman–: no hay “me duele” sin espejo. De 

este modo, en la restitución de la relación imagen-cuerpo, queda reestablecido y 

 
30 Pascal Quignard, Quinto Tratado. Gradus, “Retórica Especulativa”, Ed. El cuenco de plata, 1° edición, 

Buenos Aires, 2006, p. 42. 
31 Carlos Faig, Ibidem, p. 9. 



 

18 

 

restaurado el cuerpo en el registro imaginario, al tiempo que, –teniendo en cuenta una 

vieja referencia que Freud plantea en Interpretación de los sueños–, ubica la operación 

del deseo, y al deseo como transformación del dolor. 

Entonces si articulamos el estatuto del cuerpo como agujero, el deseo como 

transformación del dolor, y la representación perforada, este anudamiento, nos lleva a 

pensar un quiasma y relación entre cuerpo e imagen. Si nuestra relación con la imagen 

fuera únicamente una relación con los espejos, habría una relación con el reflejo que nos 

plantearía una correlación evanescente y cambiante con la imagen, y, si esto ocurriera se 

nos haría necesario e imprescindible, en primer plano localizar y planearnos cómo situar 

el problema del marco. Quiero decir, cómo situar en esto la problemática misma del 

enmarcar, para que nuestra relación con la imagen no fuera cambiante, es decir, tuviera 

un anclaje, de modo tal que lo que sucede de este lado del espejo me plantea alguna 

relación con lo que se encuentra del otro lado del espejo. Por esto mismo, como recién 

decía, el dolor nos ubica en una relación de anclaje con la imagen, es decir, en términos 

de Fukelman, no habría me duele sin espejo. Este anclaje de una imagen enmarcada en 

el espejo, plantearía, me plantearía, el hecho de que esa imagen me representa más allá 

del reflejo, más allá del espejo, introduciendo la dimensión del más allá y de la falta, lo 

cual implicaría la posibilidad de extraerme del espejo y estar distanciado de esa imagen, 

(de la imagen) que me representa; distancia entre presencia y representación. Es decir, 

que, si esa imagen del espejo tuviera una fuerza tal que me impidiera esa distancia, 

entonces no dejaría lugar para el sujeto, y en este sentido, no habría lugar para la palabra 

porque la imagen del espejo (en el doble sentido del genitivo) y el reflejo, serían uno, 

estarían unificados. Entonces, para que esta diferencia entre el reflejo y lo reflejado 

tenga lugar, es necesario que algo falte a partir de una pérdida que se ponga en juego, 

de una pérdida que se localice y que me localice; esto es, que el “me”, queda 

localizado, ubicado y delimitado. De ese modo, el vacío que queda entre el reflejo y lo 

reflejado, remitiría a la distancia que hay, a la distancia que se establece entre un 

significante y otro, planteando una distancia entre presencia y representación. 

Al respecto de esta reflexión Fukelman plantea que ese vacío sería un vacío 

imposible de llenar, que se refiere al vacío del Otro. Entonces, Fukelman dice, “¿qué 

hacemos con el vacío del Otro? Podríamos decir que en el vacío del Otro ubicamos una 

falta, y al ubicar una falta en el vacío del Otro lo limitamos. Fíjense –dice él– que el 

límite para esto, es lo que nos permite salir”32, y es lo que nos permite estar del lado de 

acá del espejo. “Esta ubicación de una falta, no es que llene el vacío, sino que produce 

una ubicación, una delimitación. Es alrededor de esto que se pone en juego la 

pulsión.”33 Esto que pone en juego la pulsión, a partir de lo que se llama el trabajo de la 

pulsión, atañe a la significación en tanto refiere a cómo ciertos elementos pueden 

ubicarse en la cadena tratando de paliar lo que en la cadena falta, y esta falta en la 

cadena implica nuestra ubicación en el campo de lo visible en tanto la mirada como 

faltante es lo que –siguiendo el planteo de Lacan–, organiza el cuadro.34 

En este desarrollo, como verán, está implicado el tema de la castración. Dejo acá esta 

reflexión más teórica. Simplemente lo que quería señalar y destacar, es esta relación 

entre la ubicación de la mirada, la pulsión y el cuerpo y lo que plantea Lacan en 

Psicoanálisis y Medicina. El lugar del Psicoanálisis en la Medicina, cómo la pérdida 

 
32 Jorge Fukelman, Dar a pensar, “NOTAS DE LECTURA”, www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos 

Aires, septiembre de 2013, p. 225. (material de circulación interna). 
33 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 225. 
34 Cf. Jorge Fukelman, Ibidem, p. 225 

http://www.lecturasclinicas.com.ar/


 

19 

 

del personaje del médico lleva al tema de que la mirada se absolutice y quede pegada al 

cuerpo con relación a este cuerpo medible, diagramable, etc., y que el cuerpo ahí, es el 

cuerpo físico, el cuerpo que la ciencia puede medir. Entonces, esto de “pegado” –y la 

mirada pegada al cuerpo–, lleva al tema de la falla epistemo-somática, en el sentido de 

que lo que queda pegado, o por lo menos, obstaculizado en esa falta de distancia, 

planteado como dificultado, la distancia entre presencia y representación, ahí, en ese 

lugar viene la lesión en el cuerpo, es decir, se emplaza la falla epistemo-somática. 

Resumiendo. Esta primera imagen de la caverna de Lascaux entonces, nos plantea la 

constitución de la representación y el agujero que la compone, que la instituye y que la 

organiza alrededor de estas tres aporías que mencionaba antes, pero a su vez, este 

imposible nos marca e inscribe la distancia entre presencia y representación, es decir, 

una relación de disyunción y al mismo tiempo de conjunción entre presencia y 

representación. Por último, Quignard ubica la articulación entre sonido, sentido, 

representación, sexualidad y muerte. Esto es importante porque, a mi entender, nos 

traza el hecho mismo de nuestra ubicación respecto del decir, en tanto requiere de la 

presencia de un cuerpo. Hecho que nos lleva a situar una pregunta central del análisis: 

Si la satisfacción es en presencia y la representación es en ausencia, ¿cómo es posible 

que la satisfacción se localice en la representación? 

Para poder especificar esto que acabo de plantear voy a dar un rodeo muy general 

alrededor de cuatro puntos:  

a.- Cuerpo/cad(á)-ver, organismo, órganos. 

b.- La relación que se establece entre historicidad y estructura. 

c.- El Edipo como la elaboración de los dichos en análisis implica el pasaje del mito a la 

estructura. 

d.- El pasaje de lo que se presenta como falla al estatuto de la falta en la operación 

analítica. 

Por hoy hasta acá, continuamos la próxima. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

20 

 

Seminario 

Lectura clínica de la operación analítica 

La falla epistemo-somática: Migajas 

SEGUNDA CONFERENCIA 

1 

Cuerpo/cad(á)-ver, organismo, órganos. 
Hoy vamos a comenzar por el primero de los cuatro puntos a los que habíamos 

llegado la reunión pasada: Cuerpo/cad(á)-ver, organismo, órganos. Esta correlación que 

se establece en el presente punto, nos lleva necesariamente a destacar una 

correspondencia de ruptura, redistribución e inversión con relación a lo que constituye 

en el campo de la biología respecto de lo que plantea como los niveles de organización 

creciente de la materia viva, quiero decir, que esta relación que se establece en el 

subtítulo presenta una correlación simple y una regresión lineal entre cuerpo, 

organismo y órganos. 

Entonces, por un lado, nos encontramos con una relación de ruptura, redistribución 

en inversión respecto del campo de la biología ya que, para este campo, el nivel de 

organización de la materia viva se plantea como un nivel creciente y progresivo de 

organización desde el nivel subatómico hasta el de la biósfera. 

Y, por otro lado, al establecer un nivel de correlación lineal simple, estaría 

cuantificando cuan de relacionadas están dos variables, aunque no en un sentido 

numérico, sino de covariancia respecto de los elementos en juego, me refiero a cómo 

estos tres elementos, –cuerpo/cad(á)-ver, organismo, órganos–, entran en juego en el 

campo transferencial en la operación analítica. 

Pero, a diferencia de la correlación simple, la regresión lineal consiste en generar 

una ecuación (modelo) que, basándose en la relación existente entre ambas variables, 

permita predecir el valor de una a partir de la otra, estableciendo un sistema de valor, 

es decir, qué valor tienen las variables que se correlacionan entre sí en la operación 

analítica; como apreciarán, no estamos hablando de un valor numérico. 

Tanto la correlación lineal y la regresión lineal simple son métodos estadísticos 

que estudian la relación lineal existente entre dos variables. Antes de seguir 

avanzando conviene señalar dos cosas. En primer lugar, la diferencia entre correlación 

lineal y regresión lineal, y, en segundo lugar, en qué sentido hago esta extrapolación 

del campo de la estadística al campo del psicoanálisis, y más precisamente, respecto 

de cómo entran en juego en la operación analítica.  

Entonces, respecto del primer punto podemos decir que la correlación cuantifica 

cuan relacionadas están dos variables, mientras que la regresión lineal consiste en 

generar una ecuación (modelo) que, basándose en la relación existente entre ambas 

variables, permita predecir el valor de una a partir de la otra. 

El cálculo de la correlación entre dos variables es independiente del orden o 

asignación de cada variable a X e Y, mide únicamente la relación entre ambas sin 

considerar dependencias. En el caso de la regresión lineal, el modelo varía según qué 

variable se considere dependiente de la otra (lo cual no implica que se establezca una 

relación causal entre las variables en juego). 

El segundo punto, consistiría en poder establecer una escena basándose en la 

relación existente entre cuerpo/cad(á)-ver, organismo, órganos, que permita ubicar los 

valores de cada uno de ellos respecto del sistema covariante que se establece. Es decir, 



 

21 

 

pasar de una correlación simple a una escena que diga; y eso no implica una relación 

de causalidad lineal, sino un cambio de registro. 

Si observamos que la noción de niveles de organización que se utiliza en el campo de 

la biología alude a los distintos grados de complejidad o de jerarquía que pueden 

encontrarse en el universo, estos niveles van desde las partículas subatómicas hasta 

la biosfera. La vida, por lo tanto, en este campo, se organiza de distintas formas. Los 

biólogos se encargan de estudiar todos estos estratos que están interrelacionados entre 

sí. 

La vida está estructurada en distintos niveles de organización. 

Los niveles de organización más básicos, las partículas subatómicas, suponen el nivel 

inferior de los elementos que constituyen la materia. Dichas partículas forman átomos, 

que a su vez se agrupan en moléculas.  

En el siguiente nivel de organización encontramos las células: unidades estructurales 

más pequeñas de los seres vivos que pueden reproducirse de manera independiente. Las 

células se organizan en tejidos, que dan lugar a los órganos. Los órganos, por su parte, 

se agrupan funcionalmente en sistemas. 

Un sistema es un conjunto de órganos con igual estructura y origen embriológico, 

por ejemplo, el sistema circulatorio, sistema esquelético, sistema nervioso central, etc. 

Los sistemas orgánicos comparten cierta coherencia morfo-funcional, tanto en sus 

órganos y tejidos, como en sus estructuras y origen embriológico. Un sistema 

biológico es una red compleja de entidades biológicas relevantes.  

Un aparato es un conjunto de órganos distintos por su estructura y que juntos 

contribuyen a realizar la misma función. Ejemplos de aparatos son: aparato locomotor, 

reproductor, urinario, etc.  

Un sistema biológico también puede existir en otras escalas, como una población de 

organismos a nivel de poblaciones, o una vía de señalización a nivel bioquímico.  

Los diversos sistemas componen un organismo; los organismos de la misma especie 

se reúnen en una población. 

Avanzando en los niveles de organización, las poblaciones forman comunidades. 

Muchas comunidades en un mismo entorno físico crean un ecosistema. Y así llegamos 

al nivel de organización superior: la biósfera, que es el conjunto de los ecosistemas. 

Es importante tener en cuenta que en la biosfera sigue estando presente el nivel 

inferior (las partículas subatómicas). Existe un desarrollo complejo desde el nivel 

precelular o acelular (átomos, moléculas) hasta el nivel pluricelular (órganos, sistemas, 

aparatos, organismos, poblaciones, comunidades, ecosistemas, biosfera), pasando por el 

nivel celular (células) y el nivel supracelular. 

La biósfera es el nivel de organización más avanzado. 

Tenemos entonces en el campo de la biología niveles de organización creciente 

desde lo subatómico hasta la constitución de la biósfera donde se encuentran todos los 

ecosistemas integrados, y el pasaje de lo inanimado a lo animado sin que pueda 

definirse para la biología el concepto de vida, muerte y sexualidad, en qué momento 

surge la vida, y si hay una relación de continuidad entre no vida y vida, o un salto 

cualitativo. 

Ahora bien, si nosotros establecemos la siguiente serie: cuerpo/cad(á)-ver, 

organismo, órganos, en primer lugar, estamos marcando una diferencia en el primer 

par: cuerpo/cad(á)-ver, organismo, –a diferencia de la biología que toma al cuerpo y al 

organismo como sinónimos–, la relación cuerpo/cad(á)-ver, separa al cuerpo del 

organismo y los conecta desde otra perspectiva. Ya no, como una continuidad del 

cuerpo como conjunto de órganos que lo componen, sino que entra en juego lo que no 

https://definicion.de/biologia/
https://definicion.de/vida/
https://definicion.de/atomo/
https://definicion.de/celula
https://definicion.de/sistema/
https://es.wikipedia.org/wiki/%C3%93rgano_(biolog%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Tejido_(biolog%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Sistema_biol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Sistema_biol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Sistema_biol%C3%B3gico
https://definicion.de/biosfera/


 

22 

 

entra en la biología que es sexualidad, muerte y lenguaje, siendo que su articulación 

establece la correlación entre el factor vida y el factor muerte. En este sentido, respecto 

del cuerpo van a producirse dos inscripciones mediatizadas por el lenguaje, la pérdida 

del mimetismo y la segunda muerte como inscripción fuera del cuerpo. 

Entonces tenemos la vida orgánica y la vitalización, la vida que produce la 

inscripción del significante en el cuerpo que lleva a la pérdida del mimetismo, es decir, 

la pérdida del ser uno con el medio; y al mismo tiempo, la muerte del organismo que 

permite el pasaje de la unidad anatomo-funcional llamada organismo, hacia la relación 

cuerpo/cad(á)-ver, y la segunda muerte que sitúa la inscripción del nombre en las 

diversas formas que pueda tomar el registro simbólico. 

El otro punto a destacar, convergente con éste, es la inversión en la relación 

cuerpo/cad(á)-ver, organismo, órganos, respecto de la biología. Este cuerpo que se 

independiza del medio, al perderlo en cuanto tal, deja de ser uno con el medio, y 

desaparece como organismo en tanto que conjunto de órganos, pasando a articularse en 

otro registro: el registro de la presencia (el goce), el registro de la representación y el 

registro de la imagen (el espejo); ternario que se reubica en los diversos registros 

clásicos que Lacan enseña como (R. S. I.), pasando a constituirse el cuerpo como 

agujero, como (-1), como Otro en inmixión de otredad con el sujeto, y como imaginario, 

en un anudamiento borromeo. 

Freud nos señala, a través del síntoma histérico, dos fallas centrales que el cuerpo 

nos hace presente. La primera respecto de la biología; la segunda respecto del instinto, –

del saber que el instinto produce sobre la determinación orgánica del funcionamiento 

corporal hasta la regulación de los ciclos de apareamiento para la reproducción de la 

especie–. Dos fallas que sitúan, por un lado, la del saber acerca del cuerpo y, por otro 

lado, la del cuerpo con relación al saber. La primera es epistémica y es la falla que 

corresponde a la ciencia, la segunda es pulsional y rompe la determinación del 

funcionamiento biológico de la especie (la organización orgánica de la necesidad) para 

quedar regulada por el significante. Esta segunda, llevará a consecuencias diversas. La 

primera de ellas, –como situamos anteriormente– es que  “no hay relación sexual”35, 

pero no tanto, “porque no hay significante de la relación o porque hay una relación 

disarmónica”36, sino que, al plantearlo desde el punto de vista de la conciencia, del 

agujero en la conciencia, del agujero en la representación, “tendríamos una idea de que 

esta limitación de la conciencia que aparece como una falla propia de la mente humana, 

es el agujero por donde aparece el inconsciente”37, pero además, como la referencia de 

la muerte tanto como la de la relación sexual, son el núcleo mismo de lo Real en Lacan; 

lo Real es el punto de falta a la representación, en tanto sitúa una representación 

faltante, y al mismo tiempo, el agujero en la representación; una falta de la 

representación. Esto nos permite situar otro giro respecto del significante faltante, ya 

que esta ausencia, se presenta en el hecho mismo de su perforación, lugar por donde la 

satisfacción se localiza, tal como señalábamos precedentemente.  

La segunda consecuencia, implica que el significante al representar al sujeto para 

otro significante –como nos enseña Lacan–, sitúa que el sujeto no tiene representación, 

es un sujeto elidido y, por tanto, transferencialmente es necesario suponerlo; la 

 
35 Carlos Faig revisa y cuestiona este sintagma, Cf., Clase 6 Sexualidad y Psicoanálisis, “¿Qué es la 

sexualidad? y ¿Qué es el Psicoanálisis?”, http://www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, octubre 

2014, pp. 104-123. 
36 Carlos Faig, Carlos Faig, I De Lascaux, el chat y la pulsión sexual, “¿Qué es la sexualidad? y ¿Qué es 

el Psicoanálisis?”, www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, octubre 2014, p. 9. 
37 Carlos Faig, Ibidem, p. 9. 

http://www.lecturasclinicas.com.ar/
http://www.lecturasclinicas.com.ar/


 

23 

 

operación transferencial lo supone, y en esto, radica el saber supuesto. En consecuencia, 

en la operación analítica el sujeto elidido como falta en ser y supuesto, y el saber 

correlativo como supuesto, sitúan un sujeto elidido y un saber en falta a diferencia de la 

falla de la episteme (en el doble sentido del genitivo) que produce una lesión y no una 

marca sobre el soma. En este sentido, es posible situar lo que Lacan establece de 

manera radical, cuando dice no solo que el goce es el goce del cuerpo, sino que ese 

cuerpo “no se caracteriza simplemente por la dimensión de la extensión” sino que, 

además, hay algo de su cuerpo que no es ni la vida en sí misma, ni el cuerpo como 

totalidad imaginaria. [sino que] es un fragmento lo que realiza al cuerpo articulado a 

un deseo y al campo del goce. En ambos casos, se trata de un lazo con un Otro que lo 

marca. Una parte del cuerpo que no entra en la posesión, ni propia ni ajena; puede ser 

estipulada pero no puede ser tomada. En este sentido, siguiendo este planteo, Lacan 

afirma que, si “un cuerpo es algo que está hecho para gozar, gozar de sí mismo. La 

dimensión del goce está completamente excluida por lo que he llamado la relación 

epistemo-somática. Pues la ciencia no es incapaz de saber lo que puede, pero ella, no 

más que el sujeto que engendra, no puede saber lo que quiere. Por lo menos, lo que ella 

quiere surge de un avance cuya marcha acelerada, en nuestros días, nos permite palpar 

que supera sus propias previsiones.38”39  

Entonces, de lo expuesto podemos deducir que el “mi” de “mi cuerpo” queda 

doblemente elidido; por un lado, por la asimetría que preside la dialéctica imaginaria, y 

por el otro, porque se conecta con un sujeto escindido entre los significantes que lo 

constituyen y lo desvanecen a la vez. En este sentido, la articulación que se formula 

entre cuerpo y goce implica una tensión paradojal ya que, por un lado, “no hay goce que 

no sea del cuerpo” y por el otro, “el cuerpo debe ser vaciado de goce”. Esta tensión 

paradojal, Lacan parece resolverla cuando finalmente afirma que: “tu cuerpo deviene la 

metáfora de mi goce”40. Acá Lacan está diciendo que, si el cuerpo es el Otro, es decir, el 

lugar de la marca negativizada (-1), entonces el cuerpo devine metáfora, en tanto y en 

cuanto se constituye como un efecto de la inscripción de esos primeros significantes; 

inscripción que implica inscripción de la falta misma, y de ahí la afirmación: “tu cuerpo 

deviene la metáfora de mi goce” y de este modo quedan articulados, anudados, goce, 

cuerpo y lenguaje. A su vez, en la clase del 31 de mayo del ‘67, Lacan enfatiza en esta 

línea que el Otro es el cuerpo y en tanto el cuerpo es algo que está marcado, tocado, 

por el significante. Otro es el cuerpo en tanto lugar de la marca. “[…] ¡El Otro es, 

finalmente –si ustedes aún, no lo han adivinado–, el Otro, allí, tal como allí está escrito, 

¡es el cuerpo! […] que desde el principio el cuerpo, nuestra presencia de cuerpo animal, 

es el primer lugar donde poner inscripciones, el primer significante; como todo está ahí 

–para nosotros– para sugerírnoslo en nuestra experiencia, con la diferencia, por 

supuesto, de que siempre nos apasionamos siempre cuando se habla de la herida, se 

agrega narcisista, y se piensa enseguida que eso debe mortificar al sujeto que 

 
38 Podemos concluir que acá Lacan plantea que aquello que la ciencia quiere se ubica con relación a lo 

que podemos nombrar como un deseo anónimo y unánime (universal). 
39 Jacques Lacan, PSICOANÁLISIS Y MEDICINA. EL LUGAR DEL PSICOANÁLISIS EN LA 

MEDICINA, Conferencia durante una mesa redonda del Collège de Médecine, en La Salpêtrière, y debate 

Posterior 16 de febrero de 1966 establecimiento del texto, traducción y notas: Ricardo E. Rodríguez 

Ponte para circulación interna de la Escuela Freudiana de Buenos Aires. 
40 Jacques Lacan, “«Ma...» je jouis de ton corps désormais, c’est-à-dire que ton corps devient la 

métaphore de «ma» jouissance.” [(gozar es también poseer el) “mi”, desde ahora, yo gozo de tu cuerpo, 

es decir, tu cuerpo deviene metáfora de mi goce], Leçon 22, 7 juin 1967, “Séminarie 14, Logique du 

fantasme, (1966 – 1967)”, Staferla, staferla.free.fr, p.191. 



 

24 

 

naturalmente es un idiota. No se me ocurre que el interés de la herida no sea la 

cicatriz.”41 […] “El cuerpo es él mismo desde el origen, este lugar del Otro, en la 

medida que, es ahí –desde el origen– donde se inscribe la marca en tanto significante”42. 

Encontramos entonces, una articulación entre goce, letra, cuerpo y lenguaje. Siguiendo 

con este planteo, el cuerpo queda emplazado en el lugar del cruce entre el goce, la 

imagen y el lenguaje, es decir, el orden de la letra y la pulsión a través y a partir del 

trabajo que ejerce y realiza el significante sobre el cuerpo.  

 
2 

Revisión crítica del concepto de holofrase. 
El término holofrase (del griego holos ‘todo’ y frase) es una palabra que implica el 

significado de todo un enunciado; respecto del mismo, Stevens –en su luminoso y ya 

clásico texto L´holophrase, entre psychose et psychosomatique–, destaca que, en su 

origen, nos encontramos con una triple definición que aparece a fines del siglo XIX43: 

“El adjetivo “holofrástico” aparece en la literatura en 1866. El sustantivo ‘holofrase’ es 

probablemente un poco más tardío. Presentamos a continuación tres definiciones que 

datan del siglo pasado. 

‘Holofrástico: Término de la gramática. Lenguas holofrásticas, lenguas en las que la 

frase entera, sujeto, verbo, régimen, e incluso accidente, se encuentra aglutinada en una 

sola palabra.’ [ Littré, 1887, t. 2, p. 2033] 

‘Holofrasa: Sistema de las lenguas holofrásticas.’ [Nouveau Larousse illustré (8 

vol.), Paris, 1899-1904, vol. 5, p. 144.] 

‘Holofrástica: Se dice de las lenguas en las que toda una frase se expresa mediante 

una sola palabra larga. Tal es el caso de las lenguas americanas. Es así que, en 

delaware, el termino kuligatchis significa: ‘dame tu bonita y pequeña pata’. Los 

lingüistas también llaman a esas lenguas incorporantes o polisintéticas’. [Nouveau 

Larousse illustré (8 vol.), Paris, 1899-1904, vol. 5, p. 144.]” 44 

En el marco de la lingüística, la holofrase había tenido lugar en tres contextos 

diferentes según lo señala Stevens, el primero “aparece en la tipología de las lenguas 

para caracterizar una relación gramatical. En ese sentido, se trata de una forma de 

interrogar el funcionamiento de la frase en tanto fundadora de una unidad. La holofrase 

permite, en la clasificación de las lenguas habladas, agrupar bajo un principio 

gramatical a todas las lenguas que no son ni flexionales ni aislantes. Esta tentativa no 

puede ser comprendida correctamente sin estar referida al contexto lingüístico en el que 

sobreviene, o sea, aquel de la ciencia lingüística histórica y comparativa del siglo XIX. 

Pero muchas de esas lenguas holofrásticas son las de los pueblos llamados 

“primitivos” o “salvajes” en el siglo XIX. El encuentro de este hecho con la teoría 

darwiniana hará de la holofrase el eslabón, si no faltante, al menos intermedio entre los 

modos de expresión del animal y el lenguaje humano.”45 Una de las tipologías más 

clásicas, según nos refiere Stevens46, es la tripartición que realiza Von Humboldt47 en el 

 
41 Jacques Lacan, Leçon 19, 10 mai 1967, “Séminarie 14, Logique du fantasme, (1966 – 1967)”, Staferla, 

staferla.free.fr, pp.170-171. 
42 Jacques Lacan, Leçon 21, 31 mai 1967, “Séminarie 14, Logique du fantasme, (1966 – 1967)”, Staferla, 

staferla.free.fr, p.180. 
43 Cf. Alexandre Stevens, L´holophrase, entre psychose et psychosomatique, “Ornicar? n° 42”, revue du 

Champ Freudien, Navarin éditeur, difusión Seuil, Paris 1987, p. 45-71. 
44 Alexandre Stevens, Ibidem, p. 45. 
45 Alexandre Stevens, Ibidem, p. 46. 
46 Alexandre Stevens, Ibidem, p. 46. 



 

25 

 

siglo XIX donde distingue las lenguas aislantes correspondiente a la lengua china y 

aquellas que le son conexas, las lenguas flexionales que incluyen las indoeuropeas y 

semíticas, y finalmente las aglutinantes correspondiente a todas las otras lenguas. “Esta 

repartición se funda sobre “la estructura predominante de la palabra en tanto que unidad 

gramatical”[6] [R. H. Robbins, Brève histoire de la linguistique, Paris, Seuil, 1976, p. 186. Subrayamos 

que la tripartición que ubicamos es una lectura de la tipología de Von Humboldt por A. Schleicher.]. La 

holofrase se inscribe en el último tipo. En efecto, las palabras-frases están constituidas 

por la aglutinación de morfemas “cuya traducción estaría representada en las lenguas 

mejor conocidas por palabras separadas”[7] [R.H. Robbins, Linguistique générale: une 

introduction, Paris, Armand Colin, 1973, p. 308.].”48 Von Humboldt, desarrolla dos tipologías 

no superponibles, –independientemente de otras tipologías que florecieron al mismo 

tiempo con otros criterios discriminativos–, una fundada sobre la estructura de la 

palabra, y otra, sobre la estructura de la frase. El primer criterio corresponde a las 

lenguas llamadas aglutinantes, en cambio el segundo, abarca a las lenguas llamadas 

incorporantes. Stevens muestra ejemplos de ambas, él explica que: “La incorporación 

concierne a la estructura de la frase en la que funciones gramaticales y semánticas se 

aglutinan y forman lo que puede llamarse una holofrase. Por ejemplo: “En cierto 

dialecto brasileño, tuba es tanto una expresión sustantiva que significa ‘su padre’, como 

una expresión verbal que significa ‘el tiene un padre’; además, la misma palabra se 

emplea también para ‘padre’ en general, aunque la idea de padre sea siempre una idea 

relativa. De igual modo, xe-r-uba es a la vez ‘mi padre’ y ‘yo tengo un padre’; y así 

sigue para todas las personas. Esta indecisión de la idea gramatical va aún más lejos en 

ese caso, y tuba puede, a partir de otras analogías que existen en la lengua, significar 

también ‘él es padre’ (...). La forma gramatical se reduce aquí a la simple yuxtaposición 

de un pronombre y de un sustantivo, y es el que escucha/entiende quien debe introducir 

allí el vínculo referido al sentido deseado. Es claro que en esta expresión el indígena no 

concibe otra cosa que las palabras ‘él’ y ‘padre’ reunidas, y que habría que hacer mucho 

esfuerzo para hacerle comprender netamente la diferencia de las expresiones que 

encontramos allí confundidas”[10] [G. Von Humboldt, De l’origine des formes grammaticales, 

Bordeaux, Ducros, 1969, p. 24-25.]. Sapir da un ejemplo de incorporación “en forma de 

broma” a propósito de una tribu amerindia. Cuando esos indígenas hablan de otra tribu 

conocida por tener fallas de pronunciación, introducen sistemáticamente en las palabras-

frases el sonido “tc”, que avisa de esa falla pero que, por ser introducido en ciertos 

lugares de esas palabras-frases, sin embargo, no la imita [11] [E. SAPIR. Linguistique, Paris, 

Éditions de Minuit, 1968, p. 269.]. Vemos ya desprenderse de esos dos ejemplos de holofrase 

la idea de que la palabra-frase es una amalgama constituida por elementos no 

perfectamente lexicalizados, y que solo sostienen su significación de la amalgama en la 

que están tomados. Es esta la idea que G. Guillaume desarrollara mucho más, 

mostrando que en la holofrase hay un antecedente lógico de la captura frástica sobre la 

captura lexical.”49  

“La tipología lingüística y su principio mismo, han sido profundamente modificados 

por el pensamiento saussureano. F. de Saussure objeta, podría decirse, la pertinencia 

misma de la tipología: “(...) ninguna familia de lenguas pertenece por derecho y de una 

vez por todas, a un tipo lingüísticos. (...) Ningún carácter es permanente por derecho; 

solo puede persistir por azar”[12] [F. De Saussure, Cour de linguistique générale, Paris, Payot, 1975, 

 
47 G. Von Humboldt, De l’origine des formes grammaticales, Bordeaux, Ducros, 1969, p. 24-25. 
48 Alexandre Stevens, Ibidem, pp. 47-48. 
49 Alexandre Stevens, Ibidem, pp. 48-49. 



 

26 

 

p. 313.] De igual modo, Benveniste subraya la no-identidad entre parentesco de 

estructura y parentesco genético: “(...) el takelma (lengua indígena) tiene juntos los seis 

rasgos cuya reunión constituía, según Troubetzkoy, la marca distintiva del tipo 

indoeuropeo. Es probable que una investigación extendida permita encontrar casos 

análogos en otras familias”[13] [E. Benveniste, « La classification des langues », Problèmes de 

linguistique générale I, Paris, Gallimard, coll. Tel, 1966, p. 109.]. También para Jakobson se trata 

de hacer depender las formas fundamentales de los “posibles lingüísticos”, sin verse 

llevado necesariamente a agrupar las lenguas en tipos[14] [Cf. L. Renzi, « Histoire et objectifs 

de la tupologie linguistique », History of lInguistic Thought and Contemporary Linguistics, ed. H. Parret, 

Walter de Gruyter, Berlin/New York, 1976, p. 652-653, y R. Jakobson & L.Waugh, la Charpente 

phonique du langage, Paris, Éditions de Minuit, 1980, p. 74.].”50  

“G. Guillaume51 reconstruye una tipología sobre nuevas bases. En su curso del año 

1948-1949, la oposición entre captura lexical, captura frástica y captura radical, permite 

definir ciertos estados de lenguaje. La captura frástica es la percepción de la unidad de 

la frase con el cierre de la significación que ella comporta. La captura lexical significa 

que la palabra pertenece al código, es decir que puede exportar su significación cuando 

es desplazada a otros lugares en el ordenamiento sintáctico. Es visible de entrada la 

proximidad de esta doble captura con los términos de “mensaje y código” que Lacan 

utiliza en el grafo. Para Guillaume, la holofrase corresponde a un momento en que la 

captura frástica y la captura lexical se confunden, lo que permite decir que no hay 

lexicalización como tal en ese momento y que, entonces, la captura rustica es allí 

lógicamente primera[15][G. Guillaume, Leçons de linguistique 1948-1949, B. Psychosystématique du 

langage ; principes, méthodes et applications I, les Presses de l’Université Laval Québec, Klincksieck, 

Paris, 1971.]. 

En su curso de 1956-1957 se trata también de la construcción de una tipología. Esta 

mantiene los mismos fundamentos, pero se expresa mediante la particularización de tres 

áreas lingüísticas. La primer área corresponde allí a “un hombre lingüístico N° I, el de la 

holofrase”[16] [G. Guillaume, Leçons de linguistique 1948-1949, B. Psychosystématique du langage; 

principes, méthodes et applications II, les Presses de l’Université Laval Québec, Presses Universitaires de 

Lille, 1982.]. 

En la primera parte de ese curso, Guillaume sitúa la holofrase como un acto de 

lenguaje donde “acto de representación” (la lengua) y “acto de expresión” (el discurso) 

coinciden.” 52 Esta coincidencia evoca al “monolito” (entre sujeto y significante) del que 

habla Lacan en el Seminario VI “El deseo y su interpretación” (1958-1959), tanto por 

sus referencias estructurales, como por la oposición entre captura frástica/captura lexical 

que reenvía a aquella inscripta sobre el grafo de Lacan como mensaje/código. Este 

señalamiento, Stevens lo acentúa particularmente destacando además que Guillaume 

enseñó en la École pratique de hautes Ëtudes de 1938 a 1960 y que parece ser la mayor 

referencia de Lacan a propósito de la holofrase. 

“El segundo contexto lingüísticos en que esta nación toma lugar es el de las teorías 

del origen del lenguaje. Allí la noción se aparta de todo fundamento científico para 

inscribirse como la hipótesis de un marco romántico. Sorprende ver que tales hipótesis 

puedan reaparecer por aquí o por allá en el siglo XX, luego del corte epistemológico 

que, respecto de este tipo de teorías, fundan la obra saussureana y el estructuralismo. 

 
50 Alexandre Stevens, Ibidem, p. 49. 
51 G. Guillaume, Leçons de linguistique 1948-1949, B. Psychosystématique du langage; principes, 

méthodes et applications I, les Presses de l’Université Laval Québec, Klincksieck, Paris, 1971. 
52 Alexandre Stevens, Ibidem, p. 49. 



 

27 

 

Al contario, no nos sorprenderá el tercer contexto –sin adherir a él, sin embargo–, 

psicológico esta vez. La puesta en serie de lo “primitivo” y del origen, naturalmente se 

completará con el niño. Es el pasaje de la filogénesis a la ontogénesis en el marco de las 

teorías del desarrollo caras a Piaget y luego retomadas por los anglosajones.”53 

El concepto de holofrase –cuando Lacan lo importa de la lingüística–, ya había 

tomado lugar en ella en dos ámbitos predominantes. El primero, refiere a la adquisición 

del lenguaje para describir los primeros enunciados de los niños; el segundo, señala el 

tipo de predicación holofrástica compleja típica de algunas lenguas polisintéticas, 

incorporantes y aglutinantes. En el lenguaje infantil desde el punto de vista lingüístico, 

las holofrases se constituyen como la unión de varias palabras adultas en un solo signo 

con valor comunicativo oracional, esto es, presentan el valor de una frase completa. Por 

ejemplo, “magua” puede equivaler a “mamá, (quiero) agua”. Estas son las primeras 

unidades lingüísticas que aparecen a partir de los 12 meses en la adquisición 

morfosintáctica. 

De acuerdo a algunos autores, en el enunciado de las holofrases prevalecen 

determinantes sintácticos, ya que reflejan frases completas de la estructura profunda 

equivalentes a oraciones. Uno de los argumentos más aducidos en defensa de la 

holofrase es la capacidad que tiene el niño en esta etapa de compresión de oraciones 

sencillas. En estas locuciones prevalecen determinantes sintácticos, ya que reflejan 

frases completas de la estructura profunda y equivalen a oraciones. Según algunos 

autores, los niños poseerían ya un conocimiento gramatical básico y un conocimiento de 

la estructura sintáctica de las oraciones. Todo esto supone que existe una continuidad 

entre esta etapa y el resto de la adquisición morfosintáctica.54 En cambio, para otros, 

hay una discontinuidad y no equivalencia de estas enunciaciones con oraciones 

completas. Para Bloom55 es necesario tener en cuenta el contexto situacional en la 

interpretación de las emisiones holofrásticas. En cambio, Slobin56 señala que no se 

podría hablar de gramática infantil hasta que no aparecen las combinaciones de 

palabras. Por otro lado, para Piaget57, las palabras aisladas son etiquetas no susceptibles 

de diferenciación lingüística. 

Otros autores como Greenfield58 o Smith59 se inclinan por una continuidad, pero no 

de base sintáctica, sino semántica y conceptual. Las expresiones del niño derivan de una 

 
53 Alexandre Stevens, Ibidem, p. 2. 
54 David Mc Neill, The Acquisition of Language: The Study of Developmental Psy cholinguistics, Harper 

and Row, New York, 1970. 

David Mc Neill, The development of language, “Carmichael's Manual of Chzld Psychology”, 3rd ed. Vol. 

l. Wiley, P. H. Mussen ed., New York, 1970.  

David Mc Neill, Semiotic extensión, Paper presented at the Loyola Svmposium on Cognition Chicago, 

Illinois. 30 april 1974. 
55 Bloom, Lois, Language Development: Form and Function in Emerging Grammars, Cambridge, Mass, 

MIT Press, 1970. 

Bloom, Lois, One Word at a Time: The Use of Single Word Utterances Language Development: Form 

and Function in Emerging Grammars. Befare Syntax, The Hague, Mouton, 1973. 

Bloom, Lois, Lightbown, P. and Hood, L., Structure and variation in child language. Monographs for the 

Society for Research in Child Development, 40, Serial Nº 160, 1975. 
56 Dan Slobin, Prerequisites for the deyelopment of gramar, in C. A. Ferguson and D. Slobin (eds.), 

“Studies of Child Language Development”, Holt, Rinehart and Winston, New York, 1973. 
57 Jean Piaget, El nacimiento de la inteligencia en el niño, Lecciones en el Collège de France, Siglo XXI 

editores, Argentina 2018. 
58 Patricia M. Greenfild, Playing peekaboo with a four-month-old: a study of the role of speech and 

nonspeech sounds in the formulation of a visual schema, J. Psychol., pp. 82, 287-98, 1972.   



 

28 

 

base semántica subyacente y responden a conceptos semánticos tales como agente, 

objeto, acción, etc. El niño aprendería la lengua aprendiendo reglas que relacionan 

intenciones semánticas con relaciones de superficie. Efectivamente, un enfoque en 

términos de funciones semánticas resulta más aceptable y verosímil si consideramos la 

enorme dificultad de analizar sintácticamente las manifestaciones de una palabra. 

Crystal60 y otros, rechazan, por un lado, el término holofrase porque asumen sin 

discusión que las manifestaciones de una palabra son oraciones, y rechazan también esta 

perspectiva semántico-cognitiva y la caracterización del Estadio I sobre la base de 

significados, funciones, o intenciones. Esto no está reñido con la continuidad, en favor 

de la posición que aduce:  

– Que la etapa de una palabra no es compacta, sino que se observa en ella una gran 

progresión lingüística.  

– Que no es fácil deslindarla de la que le sigue, ya que, a menudo en ella parecen 

combinaciones de palabras, y a la inversa, en la etapa de dos palabras a veces se 

emiten palabras aisladas. 

– Que una holofrase puede ir acompañada de una entonación que le dé un carácter 

secuencial. 

– Que el tránsito de las formulaciones de una palabra a las manifestaciones de dos 

palabras supone una extensión de las holofrases y no una sustitución de las 

mismas. 

Dicho esto, cabe señalar que hay en Lacan tres lugares principales en los que va 

desarrollando el concepto de holofrase. El primero se encuentra en el Seminario 1 Los 

Escritos técnicos de Freud (1953-1954), y, especialmente en la clase del 9 de junio de 

1954, Lacan parte de considerar a la holofrase en su sentido netamente lingüístico donde 

–refiriéndose al uso que hacen cierto pueblos– una palabra, una expresión aislada, les 

describe sólo a ellos una situación en su conjunto, en este sentido, toma aquí la 

holofrase como un acto de lenguaje, que refiere a un tipo particular de situación límite 

que a nivel clínico tiene lugar entre lo simbólico y lo imaginario, en este sentido afirma 

que en la holofrase se pueden observar “en qué tipo de situaciones límites, de 

situaciones de suspensión del sujeto en una relación especular de uno con el otro, 

siempre de una manera más o menos directa, ellos [los significantes] se unen 

[rattachent].”61 En este seminario, Lacan hace críticas demoledoras a las teorías sobre el 

origen del lenguaje que postulan su origen a partir del pensamiento; él afirma 

tajantemente lo infundado de esta concepción ya que toda “discusión sobre el origen del 

lenguaje siempre está marcada por una irremediable puerilidad. Cada vez que se intenta 

hacer surgir al lenguaje de no sé qué progreso del pensamiento, –hay un círculo 

 
Patricia M. Greenfild, Who is 'Dada'? ... sorne aspects of che semantic and phonological development of 

a child's first words, Lang and Speech, 16 (1), pp. 34-43, 1973. 

Patricia M. Greenfild, J. S. Bruner, and M. May, Early Words (a Film), New York, Wiley, 1972. 

Patricia M. Greenfild, and J. H. Smith, Language Beyond Syntax: The Development of Semantic 

Structure, New York, Academic Press, (in press). 
59 Patricia M. Greenfield, and J. Smith, The structure of communication in early development, Academic 

Press, New York, 1976. 
60 David Crystal, Review of R. Brown, a first language, “Journal of Child Language”, 1, pp. 289-307, 

1973. David Crystal, P Fletcher, and M. Garman, The grammatical analysis of language disability: 

aprocedure for assessment and remediation, Edward Arnold, London, 1976, (Trad. cast.: Analisis 

gramatical de los trastornos de lenguaje, ed. Medica-Tecnica, Barcelona, 1980.  

David Crystal, Working with L.A.R.S.P, Edward Arnold, London, 1979. 
61 Jacques Lacan, Leçon 19, 09 juin 1954, “Séminarie 1, Les écrits techniques de Freud, (1953 – 1954)”, 

Staferla, staferla.free.fr., p. 233. 



 

29 

 

absolutamente cretinizado por la formación secundaria–, yo no sé qué progreso del 

pensamiento se dedicaría a aislar todos los detalles de una situación, a cernir el detalle, 

la particularidad, el elemento combinatorio. 

¿Cómo suponer que el pensamiento aprehendería, precisamente, el elemento 

combinatorio que sucede más allá del estadio de rodeo que marca la inteligencia animal 

para, justamente pasar al estadio del símbolo, si aquí no tenemos primero el símbolo, 

que es la estructura misma del pensamiento humano, a saber, sustituir los elefantes, por 

la palabra elefante, y el sol por el símbolo de un redondel? 

 No sé si se dan cuenta de que eso representa un abismo a atravesar, eso que, 

precisamente, fenomenológicamente es el sol –centro de lo que existe en el mundo de 

las apariencias, unidad de luz– y que de golpe lo conviertan en un círculo, tomando uno 

de sus aspectos particulares; ¡y que lo conviertan en un círculo, es un abismo, después 

de todo, que podríamos franquear! ¿Hace falta creer que sea un progreso sobre la 

inteligencia animal que el sol tenga, aún ahí, un aspecto de placa, o de plato? Para nada 

en absoluto. No vale nada que, para la ocasión, el sol sea designado por un círculo, sino 

que sólo vale, en tanto que ese círculo es puesto con relación a otra serie de 

formalizaciones que constituyen con él esa “Totalidad” simbólica en la cual él ocupa su 

lugar en el centro del mundo, por ejemplo, o en su periferia, poco importa, pero, sí 

importa dónde él se organiza en un mundo de símbolos.”62 

Lacan cuestiona y rebate las teorías del origen del lenguaje respecto de que el 

pensamiento atravesaría por sí mismo el estadio de rodeo, típico de la inteligencia 

animal, para pasar al del símbolo ya que esto no sería posible si el símbolo mismo no 

estuviera operando con anterioridad; con esto está demostrando que la holofrase no 

conforma una continuidad en dicho pasaje de la inteligencia animal al lenguaje 

humano, contrariamente a lo presupuesto por las teorías lingüísticas sobre el origen del 

lenguaje del siglo XIX. A su vez, un corolario que es posible extraer de la presente 

reflexión expuesta por Lacan, es que tampoco hay una sucesión continua entre lo 

imaginario y lo simbólico sino más bien, un cambio de registro. Es decir, esto no 

significa que el animal no posea inteligencia, sino que el estado de desvío que puede 

alcanzar no implica dimensión simbólica alguna puesto que, a pesar de la presencia del 

animal, su presa y el desvío a realizar, se encuentran adheridos a la dimensión de la 

imagen real: no hay pacto ni alianza simbólica que gobierne, comande y dirija sus 

relaciones, por lo tanto, lejos de mezclarse con el mundo simbólico, el animal, se 

encuentra completamente adherido a la dimensión imaginaria en la que queda 

capturado por la situación real que se le presenta. Desde esta perspectiva, para Lacan 

reemplazar el sol por un redondel, en sí mismo no tiene ningún valor; sólo vale en la 

medida que el redondel es puesto con relación a otras formalizaciones que forman con 

el sol esa totalidad simbólica en la cual él ocupa su lugar ya que el símbolo sólo vale en 

la medida en que se organiza en un mundo de símbolos. Asimismo, sólo es posible 

darle valor a la holofrase en un tejido simbólico ya existente, aunque esto no implica 

que la holofrase diga algo. Digamos así, que se diga, es condición para lo que podemos 

plantear como que “el orden de la representación forme parte del discurso”.63 En este 

sentido, “es posible plantear el orden de la voz, el efecto de la voz de que se haya dicho, 

incidiendo en la escena”.64 El ejemplo del célebre cuadro El grito de Munch, es –

 
62 Jacques Lacan, Ibidem, p. 232. 
63 Jorge Fukelman, Representación y represión, “Textos cautivos”, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, 2022. (Material de circulación interna), p. 40. 
64 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 40. 



 

30 

 

forzando un poco el ejemplo–, un paradigma en el que presencia y representación se 

homogeneizan, es decir, una representación se hace presencia acercando el cuadro a la 

escena. Entonces diría que, “en el orden de la voz, la voz, que se diga algo, permite un 

cerramiento: el sentido de una escena de juego, con lo que esto deja fuera de la escena, 

y con lo que esto permite, que esto fuera de la escena se articule como fuere. El 

significante, ahora, planteado como testimonio de aquello que se dice efectivamente es 

lo que podemos plantear como el símbolo agujereando el cuerpo. Es ahí donde 

podemos ubicar toda la escena.”65 Por eso, cuando Lacan en este seminario, rebate, 

impugna y rechaza la discusión que tiene lugar con relación a las teorías del origen del 

lenguaje que sostienen como punto de partida, la idea de que el pensamiento es anterior 

al lenguaje, en esta discusión, Lacan –continuando con el planteo que se inaugura desde 

Saussure, en el advenimiento del lenguaje el sujeto ya se encuentra inmerso en él en 

tanto el signo es opositivo, negativo y diferencial tomando su valor en oposición y 

diferenciación respecto de los otros signos en el lenguaje como sistema de signos–, 

tomando en cuenta esto, concluye con el hecho de que, no hay pensamiento anterior a 

las palabras, ni que las palabras son expresiones de los pensamientos.  

Una luminosa reflexión sobre esto emprende Fukelman cuando en este mismo punto 

retoma la enseñanza Freudiana acerca de que, para que todo no sea un puro placer o un 

puro displacer–, es necesario que esto se ligue con palabras, en consecuencia, de lo 

cual hay pensamientos, como consecuencia de esta ligadura, a raíz de lo cual, nos 

encontramos con: “palabras que producen efectos, efectos que nos llevan a pensar”,66 

por lo tanto, el pensamiento no puede ser invocado a priori respecto del significante, 

sino que se constituye a partir de él como consecuencia de la ligadura que se produce 

entre placer-displacer-palabra-realidad. 

Este es un primer punto central, en este seminario de la relación que establece Lacan 

entre holofrase, origen del lenguaje, pensamiento, símbolo, cuerpo y realidad (sobre 

esto volveremos de formas diversas a lo largo del presente seminario). 

Continúo con la cita: “A propósito de las personas que especulan sobre el origen del 

lenguaje e intentan hacer transiciones entre esta apreciación de la situación total y la 

fragmentación simbólica, hay siempre algo que los impacta, es aquello llamado 

holofrases. Es decir, en los usos de algunos pueblos, –y estén seguros que no tendrían 

necesidad de ir muy lejos para encontrar, en esta experiencia en nuestro uso corriente, 

común– las cosas [frases, expresiones], que precisamente no pueden descomponerse, y 

que se refieren a una situación tomada en su conjunto: las holofrases. Parece que 

podemos atrapar en una misma línea ese mundo animal que circula sin estructurar las 

situaciones, y este mundo humano que es un mundo simbólico. 

Y entonces siempre para proceder allí como procedemos en el análisis, ponemos en 

duda la cuestión del auto-simbolismo, como se expresa Silberer, cuando un sujeto 

atraviesa por un estado de fatiga, de somnolencia, puede ser que el pensamiento que el 

perseguía encuentre inmediatamente su función en las primeras imágenes hipnagógicas 

que aparecen. Y los analistas vienen y dicen que, en la situación concreta, no hay 

simplemente eso, sino que esa figuración tiene siempre un sentido: ahí se encuentra el 

conflicto, el super-yo, la historia del sujeto. Los analistas tienen completamente razón, 

 
65 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 41. 
66 Paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Capítulo 1: EL JUEGO SITÚA AL NIÑO, Escolios. El juego es 

una pantalla, “Conversaciones con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Colección Cuerpo, Arte y Salud Serie 

Roja, Buenos Aires – México, 2011, p. 26.   



 

31 

 

pero ellos, simplemente tienen cierto aire de desconocimiento de que Silberer no dijo lo 

contrario, sino que muestra un cierto giro; la aparición del fenómeno figurativo. 

Me encontré, a propósito de un fenómeno análogo, de ciertos casos de holofrases de 

la obra que acabo de citar, se observa entre los Fidjianos.  

Los Fidjianos pronuncian en ciertas situaciones la siguiente frase, que no es una frase 

que pertenece a su lenguaje, y que no es reductible a nada: “Ma mi la pa ni pa ta pa.”  

No estoy diciendo que, al matizarla con pronunciaciones propias del inglés, eso no 

deba darnos algo diferente, pero no se reproduce en el libro la escritura fonética, sólo 

puedo decirles mínimamente como eso se lee con la fonetización que se le da. Y 

entonces leo bajo la pluma del autor –ustedes verán qué relación directa hay con lo que 

les enseño que designa la holofrase–: “State of events of two persons [Situación entre 

dos personas], looking at each other [mirándose una a otra], hoping that the other will 

offer to do something which both parties desire [esperando cada una que la otra 

ofrezca hacer algo que ambas partes desean], but are unwilling to do.” [pero que no 

están dispuestas a hacer.]  

Encontramos allí definido –con una entera inocencia de parte del etnógrafo que no es 

precisamente un teórico de la intersubjetividad– definido, suelto, con una suerte de 

precisión ejemplar, ese estado de inter-mirada, en el que cada uno espera del otro que se 

decida a algo que es necesario hacer de a dos, que está entre los dos, pero donde 

ninguno quiere entrar ni mojarse. 

[…] Así que, ustedes ven bien que ahí es todo lo contrario. Es necesario, como 

siempre, revertir el punto central de la perspectiva, eso [la holofrase] no es una génesis 

ni un intermediario de lo que se trata, de no sé qué, que sería una asunción primitiva de 

la situación como total, es decir, del registro del modo de la acción animal y de la 

simbolización, por la intermediación de no sé qué, que sería, no sé qué primera 

adherencia de la situación de un modo verbal. 

Se trata, por lo contrario, de algo donde lo que es del registro de la composición 

simbólica es definido en el límite, en la periferia. 

Les dejo la tarea de traerme un cierto número de frases donde las holofrases, que son 

de uso común entre nosotros, hay más de una; créanme, escuchen atentamente la 

conversación de sus contemporáneos, y verán cuántas existen y la cantidad de 

holofrases que comprende. Verán también hasta qué punto ellas se relacionan y 

vinculan siempre de una manera más o menos directa, con situaciones límites, con 

situaciones de suspensión del sujeto en una relación especular con el otro.”67 , es decir, 

que al no haber transición entre el plano imaginario y la dimensión simbólica, la 

holofrase queda localizada en la periferia de lo simbólico como una situación límite de 

borde, y contacto en el que el sujeto se encuentra suspendido en el espejo que el otro le 

plantea; se puede entender entonces que esta suspensión del sujeto respecto del espejo 

implicaría una suspensión entre presencia y representación.  

Este es un primer aspecto del abordaje propuesto en Lacan de la holofrase; el 

segundo, lo vamos a encontrar en el Seminario 6, El deseo y su interpretación (1958 – 

1959)68. En este Seminario, Lacan menciona a la holofrase en dos contextos diferentes. 

Por un lado, con relación a un sueño de Anna Freud y por el otro, sitúa a la holofrase 

por debajo del grafo, en la cadena inferior, más tarde llamada cadena del enunciado. 

 
67 Jacques Lacan, Ibidem, pp. 232-233. 
68 Jacques Lacan, Leçon 4, 3 Décembre 1958, “Séminarie 6, Le désir et son interprétation (1958 – 1959)”, 

Staferla, staferla.free.fr., pp. 46-56. 



 

32 

 

Respecto del primer contexto, Lacan retoma La interpretación de los sueños de 

Freud, particularmente los sueños de los niños en donde el sueño manifestaría de forma 

directa y sin velo aquello que se desea, sin embargo, el contenido manifiesto del sueño, 

no quedaría reducido a la mera necesidad biológica. Esto queda demostrado en Freud 

cuando él nos relata el sueño de su hijita Anna de 19 meses, en el cual queda articulada 

la siguiente secuencia significante [Anna Freud, Er(r)beer (fresas), Hochbeer (fresas), 

Eir(s)peis (flan), Papp (papilla)]. Lacan señala que “Las imágenes del sueño, de las que 

no sabemos nada en la ocasión, encuentran aquí un afijo –si puedo expresarme así, con 

la ayuda de un término prestado de la teoría de los números complejos–, un afijo 

simbólico en esas palabras donde vemos de alguna manera al significante presentarse en 

estado de precipitado, es decir, en una serie de nominaciones, y esta nominación 

constituye una secuencia en la cual la elección no es indiferente, puesto que, como 

Freud nos dice, esa elección es precisamente todo lo que ha sido prohibido, inter-dicto, 

de lo que a su demanda se le había dicho que no, no necesitaba tomarlo; y ese común 

denominador introduce una unidad en su diversidad, sin que se pueda impedir que se 

note que inversamente esa diversidad refuerza esta unidad, e incluso la designa. 

Unidad, en suma, que esta serie opone completamente a la electividad de la 

satisfacción de la necesidad, como en el ejemplo del deseo imputado tanto al cerdo 

como al ganso. El deseo, por cierto, –no tienen más que reflexionar el efecto que eso 

tendría si, en el proverbio, en lugar de decir que el cerdo sueña con kukuruza (maíz 

dulce azucarado), nos pusiéramos a hacer una enumeración de todo lo que sería suponer 

con lo que el cerdo sueña, ustedes verían que eso produce un efecto totalmente 

diferente, e incluso si pretendiese que sólo una insuficiente educación de la glotis 

impide al cerdo y al ganso hacérnoslo saber. Aún más, si se pudiese decir que 

podríamos suplir allí en un caso como en el otro al encontrar el equivalente, si ustedes 

quieren, de esta articulación en algunos estremecimientos detectados de sus mandíbulas, 

no obstante, no deja de ser menos cierto que sería poco probable que se llegase a que 

esos animales se nombrasen como lo hace Anna Freud en la secuencia. 

Admitamos incluso que el cerdo se llame Toto y el ganso Belazor, si algo de ese 

orden se produjese, se revelaría que ellos se nombrarían en un lenguaje en el que sería 

esta vez, muy evidente, por cierto,  ni más ni menos evidente, que en el hombre, pero en 

el hombre se ve menos, que ese lenguaje no tiene, precisamente, nada que hacer con la 

satisfacción de su necesidad, ya que tendrían ese nombre en el corral, es decir, en un 

contexto que responde a las necesidades del hombre y no a las suyas.”69 

Entonces podemos ver, –por lo que afirma Lacan–, que en el caso de la pequeña 

Anna se atribuye que sueña con objetos que desea y que le fueron prohibidos, por lo 

tanto, estos objetos no se reducen a la satisfacción de una necesidad biológica ya que la 

misma queda capturada en y por la demanda, ni tampoco se corresponden con la 

estructura de la holofrase en tanto función, en la medida en que tanto mensaje y código, 

como enunciado y enunciación, se encuentran allí distinguidos, a diferencia de la 

holofrase donde se presentan para Lacan, coagulados y constituidos como un monolito: 

el sujeto se identifica al y con el mensaje.  

Esto mismo establece una doble diferencia entre el sueño en el animal y el sueño en 

los niños. En primer lugar, podemos decir que el sueño en el animal refiere a la 

satisfacción o no de una necesidad que se le supone respecto de sus comportamientos 

 
69 Jacques Lacan, Leçon 4, 3 Décembre 1958, “Séminarie 6, Le désir et son interprétation (1958 – 1959)”, 

Staferla, staferla.free.fr., pp. 50-51. 

 



 

33 

 

instintivos, en cambio, el sueño de la pequeña Anna puede leerse como la escritura de 

un palimpsesto, es decir, de un texto de cuyo original quedan las borraduras de unas 

marcas, marcas de un deseo prohibido, y de ahí el valor significante que adquiere.  

En segundo lugar, en este sueño no sólo está concernida la función del mensaje –a 

diferencia de la holofrase que constituye un monolito del sujeto identificado al y con el 

mensaje–, sino también, y principalmente, que el relato de este sueño se inicia con la 

aparición del nombre de la pequeña Anna, es decir, que en su comienzo se anuncia el 

que habla. Lacan señalaba en la cita expuesta, que el animal no se nombra en el sueño, 

y en el caso que alguien lo bautizara, ellos se nombrarían en un lenguaje que nada 

tendría que ver con la satisfacción de su necesidad, ya que tendrían ese nombre en el 

corral, es decir, en un contexto que responde a las necesidades del hombre y no a las 

suyas. En este sentido, Lacan está afirmando, por un lado, que en la holofrase, aquello 

que se anuda difiere incluso del supuesto sueño del animal, ya que el significante 

solidificado en la misma, no se reduce al orden de lo instintivo. Y, por otro lado, que la 

holofrase difiere del texto del sueño paradigmático de la pequeña Anna, en tanto y en 

cuanto, el sujeto ahí no se nombra al encontrarse ya ahí identificado, solidificado en el 

significante holofrástico, como un monolito donde el sujeto queda identificado al y con 

el mensaje. 

El segundo contexto desarrollado en esta clase del 3 de diciembre de 1958, Lacan 

refiere a la holofrase desde otra perspectiva al hacerla corresponder con la cadena 

inferior del grafo, la que más adelante se articulará como la cadena del enunciado. A tal 

fin, Lacan aproxima la holofrase a la interjección para ilustrar a nivel de la demanda la 

función de la cadena inferior y a su vez, identifica la función de la holofrase con la 

función de la frase en tanto unidad; se notará en esto la articulación y pase entre 

psicoanálisis y lingüística, ya que, al tomar el concepto lingüístico de holofrase como 

unidad de una frase, lo extrapola al grafo haciendo que la función de la holofrase al 

participar en la unidad de la frase quede ubicada en la cadena inferior del grafo, de 

modo tal que, al quedar ubicada en la cadena inferior del grafo, la holofrase se 

encuentra no sólo al mismo nivel que la demanda sino en el nivel mismo de la demanda. 

Con este pase Lacan aproxima la holofrase a la interjección para mostrar a nivel de la 

demanda lo que representa la función de la holofrase en la cadena inferior. Así, pasa a 

afirmar que se trata de la articulación de la frase del sujeto en tanto que esa necesidad, 

–que debe atravesar los desfiladeros del significante con su captura por el deseo del 

Otro–, es una expresión deformada y monolítica, en la cual el sujeto queda reducido al 

mensaje mismo. Ese sujeto solidificado en la articulación pura de la frase, constituye la 

función de la frase en tanto unidad, tal como la instala la holofrase, en este sentido, el 

sujeto queda reducido a la interjección como grito. 

En este Seminario, si bien Lacan pone el acento sobre la función de la holofrase en 

su estructura simbólica, dicha función refiere a la unidad de la frase cuando es 

ultrarreducida, es decir, un monolito donde el sujeto no tiene que contarse y, por esto 

mismo, ese monolito no se reduce a una condensación en el sentido de la metáfora, no 

se produce ahí ninguna sustitución simbólica.  

Si vemos en detalle la operación que Lacan realiza aquí, podemos afirmar que en esta 

operación Lacan extrae el concepto de holofrase de la lingüística, lo extrapola al grafo 

para homologarlo con y al lugar de la demanda, de ahí pasa a la interjección como 

paradigma de esta expresión holofrástica reduciendo toda interjección a la función de la 

holofrase, –pasando sutilmente de holofrase a función de la holofrase–, a pesar de que, 

por otra parte, la interjección no es necesariamente se constituye como holofrase ya que 

usualmente se la emplea en un sentido literario o retórico y no holofrástico. Pero, una 



 

34 

 

vez que establece esta reducción de la interjección como holofrase y como función de la 

holofrase, agrega, para ilustrar y ocultar este movimiento, la interjección que mejor 

expresa este hecho en una boca que demanda a través de la interjección del grito: ¡Pan! 

En esta expresión que vehiculiza una demanda a través de un pedido por medio del grito 

dirigido al Otro, se convierte en expresión monolítica, en tanto y en cuanto, esta 

expresión se constituye como reducción de un enunciado en el cual el sujeto queda 

reducido e identificado al y con el mensaje; y por esto mismo, como no hay una 

necesidad de nombrarse, la holofrase lo nombra totalmente, dejando al sujeto igualado 

al mensaje. Es en este sentido que el sujeto no se cuenta, al quedar identificado con la 

situación o con la multitud.  

En este punto Lacan desliza y homologa este “no contarse” con el “no contarse” 

prototípico del test de Binet del cuando el nene enuncia: “Tengo tres hermanos, Pablo, 

Ernesto y yo”, en lugar de decir: “Somos tres hermanos, Pablo, Ernesto y yo”70. En este 

ejemplo tan ampliamente visitado y paradigmático que da Lacan, en lo que hace a la 

posibilidad de estar desaparecido en las palabras, el niño no se descuenta del dicho, es 

lo que se ha expandido como que el que cuenta en este caso no está descontado de lo 

que dice. Pero, a diferencia de lo que sucede en el animal y con la holofrase, podemos 

afirmar de modo taxativo –a diferencia de lo que Lacan desliza en este no contarse–, 

que, el niño no sólo no está descontado en el juego, sino que se cuenta en él como 

presencia. En este sentido, se establece una relación en el niño entre el quedar 

descontado de las palabras y aparecer como presencia en el juego, y esta relación 

establece que el juego produce al niño como presencia y el sujeto queda fuera de juego; 

por esto Fukelman va a afirmar que el juego es el espejo en el que un sujeto se refleja 

[produce y reconoce] como niño; el niño aparece como presencia, sostenido por el 

espejo del juego. Él está ahí contado en el juego y descontado del decir. Pospubertad 

esto se torsiona, de modo tal que el sujeto –representado por un significante para otro 

significante– se localiza en el decir, esto es, que el decir, define una posición del sujeto 

pospubertad en tanto y en cuanto el “que se diga, queda olvidado tras lo que se dice en 

lo que se escucha” y, por otro lado, el objeto parlante del juego (el que asume el decir)71 

dará lugar a la constitución del objeto del fantasma. Pero, si en el tiempo de la infancia 

en la no articulación gramatical del enunciado y de la enunciación se sitúa ese punto de 

coagulación en el que el sujeto no aparece en tanto agente de la enunciación, esto se 

diferencia de la holofrase tal como la sitúa aquí Lacan, y de ningún modo son 

homologables porque en el tiempo de la infancia, por el juego mismo, esto no ubica una 

coagulación monolítica sino un punto de inflexión respecto del deseo del Otro, y la 

Demanda que se torsionará pospubertad en el decir como heredero del juego de la 

latencia. En este punto no son homologables infancia y holofrase, porque en esta 

homologación Lacan estaría borrando la relación entre juego y decir en la infancia, con 

la relación que es heredera de esto y que se establece entre fantasma y decir 

pospubertad. Niño y adulto no son homologables, ya que si en la infancia, –siguiendo 

con el ejemplo por antonomasia de los tres hermanos–, está claro que no hay una 

distinción entre el yo en calidad del sujeto de la enunciación y el yo en calidad de 

sujeto del enunciado, ya que en el período llamado de la holofrase infantil, no hay 

ningún tipo de forclusión y menos aún posibilidad de asumir una posición respecto del 

 
70 Jacques Lacan, Leçon 5, 10 Décembre 1958, “Séminarie 6, Le désir et son interprétation (1958 – 

1959)”, Staferla, staferla.free.fr., p. 52. 
71 Marta Beisim, Juegos de transferencia La personificación y el equívoco en el análisis de niños, 

Conferencias y Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2019, pp. 305-314. 



 

35 

 

decir porque esto último –por lo que ya señalamos– ocurre pospubertad. Por lo tanto, el 

ejemplo se presenta simplemente como mera analogía, aunque desafortunada, que le 

permite a Lacan continuar hablando de holofrase sin advertir que lo hace en el sentido 

lingüístico, a pesar de las vueltas y desvíos dados; Lacan entra en contradicción al 

pretender homologar planos distintos que no son homologables ni superponibles. 

El tercer lugar de relevancia en Lacan donde nos encontramos con un desarrollo del 

concepto de holofrase ligado a lo que en ese momento se refiere como efecto 

psicosomático, –más adelante vamos a ver un cambio de estatuto y mayor precisión ya 

que Lacan pasa a denominarlo falla epistemo-somática y no sólo a lo psicosomático 

como un efecto sobre el cuerpo–, se encuentra en el Seminario 11 Los fundamentos del 

psicoanálisis (1964), más específicamente, en la clase del 10 de junio de 1964, 

marcando un giro en el uso que hace del término holofrase en tanto y en cuanto 

explícitamente se trata de la solidificación del par significante (S1S2). Esta 

solidificación de una parte de la cadena significante estaría en juego, según Lacan, en el 

efecto psicosomático, en la debilidad mental y en la psicosis, y al mismo tiempo, 

cuando asegura que el par significante (S1, S2) se holofrasea, con la invención de esta 

nueva homologación pretende diferenciarse y separarse de los lingüistas con la 

condensación de un fragmento de la cadena significante escrita (S1S2). 

Ahora bien, como el significante no puede significarse a sí mismo, sino que 

representa a un sujeto para otro significante, la solidificación significante se opone al 

efecto de metáfora y el sujeto no aparece como falta, ni puede representarse al quedar 

solidificado como monolito. Lacan cae nuevamente en una contradicción flagrante que, 

o bien no advierte porque si el sujeto no puede representarse, tampoco puede ocupar 

lugares distintos, o bien pasa de largo para situar una equivocidad entre forclusión –

cuando no es el Nombre-del-Padre– y holofrase ya que, al no configurar ésta un 

significante nuevo, lo que está puesto en primer plano, es la equivalencia y paridad entre 

el concepto de forclusión con el de holofrase en la medida en que ninguno de los dos se 

materializan en una articulación del discurso, ni el sujeto se encuentra alcanzado por la 

falta.  

Sin embargo, Lacan pone en serie tres hechos clínicos diversos, como son las 

psicosis, el efecto psicosomático y la debilidad mental en el niño a partir del famoso 

libro de Maud Mannoni, El niño retardado y su madre, sobre todo en referencia a 

cuando ella afirma lo siguiente: “Hemos visto hasta qué punto el niño retardado y su 

madre forman, en ciertos momentos, un solo cuerpo, confundiéndose el deseo de uno 

con el del otro[1] [1. El psicoanálisis freudiano se caracteriza por la importancia dada al deseo en la 

constitución del sujeto y del objeto. Jacques Lacan destaca que el deseo se diferencia de la necesidad y de 

la demanda. El deseo aparece como un vacío, como una carencia del ser, que subsiste como carencia, 

aunque sean satisfechas la necesidad y la demanda. La satisfacción de la necesidad se presenta entonces 

como un cebo. La madre, cebada con la perspectiva de la necesidad y de la demanda, cree escapar a los 

problemas del deseo abrumando al niño “con la bazofia oculta y asfixiante de lo que él tiene”, olvidando 

“lo que no tiene” y “confundiendo sus preocupaciones con la dádiva de su amor”. (La Psychanalyse, 

volumen V, París, P.U.F.) 

La demanda (que es la articulación de la necesidad y que corresponde, al nacimiento mismo del lenguaje) 

está también en el punto de partida de la relación del niño con la madre y de las vicisitudes de esta 

relación.], al punto que ambos parecen vivir una sola y misma historia. Esta historia tiene 

por soporte, en el plano fantasmático, un cuerpo que se diría afectado por idénticas 

heridas, que han revestido una señal significante. Lo que en la madre no ha podido ser 

resuelto en el nivel de la prueba de castración, será vivido en forma de eco por el niño, 



 

36 

 

que en sus síntomas no hará más que hacer “hablar” a la angustia materna.”72 Lacan 

toma esta observación, aunque en un punto fenomenológica, cuando Mannoni afirma un 

solo cuerpo, para remarcar que se trata de un solo significante, en tanto y el cuanto 

quedan holofraseados: se holofrasean. 

Si reparamos el deslizamiento del sustantivo holofrase a su forma reflexiva 

holofrasearse, en este deslizamiento intenta poner el acento sobre la estructura 

particular, es decir, que por medio de la transformación de un sustantivo a su forma 

verbal, Lacan barre de la función de la holofrase toda contingencia fenoménica, 

haciendo de ella un supuesto término de estructura ya que al apartar este concepto de la 

lingüística y de la semiología, extrapolándolo a la clínica, toma sólo su estructura 

superficial en un sentido amplio: la condensación de dos o más palabras en una, que lo 

lleva a proponer en un sentido estricto como la ausencia de distancia entre S1 y S2, es 

decir, la desaparición del intervalo,73 haciéndolo pasar por un fenómeno estructural. 

Para esto, intenta articularlo a lo que desarrolló previamente en este seminario como la 

operación de alienación. Por eso, va a decir que: “Debe ser aquí, por cierto, la ocasión 

para volver a señalar, para volver a rearticular un cierto número de fórmulas 

absolutamente esenciales para ustedes como puntos finales, puntos de anclaje, de lo 

contrario, no podemos más que –sobre todos estos términos– deslizar nuestro 

pensamiento. La función inicial, inaugural, en cuanto a la constitución de esta división 

del sujeto donde yo acentúo la esencia de la alienación, no está vinculada por azar –por 

el azar de la simple necesidad de ilustrar– más que a la función de la pareja de 

significantes; no es una manera más fácil de presentarles las cosas, pero es 

esencialmente diferente que sean dos o que sean tres. Si queremos aprehender dónde se 

encuentra la función del sujeto en esta articulación significante, debemos operar con 

dos, porque no es más que a partir de dos significantes, –voy a decirlo así–, que se le 

puede acorralar en la alienación. En cuanto hay tres, el movimiento deviene circular: al 

pasar del segundo al tercero, regresa al primero, pero no desde el segundo. 

El efecto de afánisis que se produce con uno de los dos significantes está ligado a 

esto, que es en lo que se define, dicho en lenguaje de la matemática moderna: un 

conjunto de significantes. Este conjunto de elementos es tal, que, si lo reducimos a dos, 

él no existe –como se dice en la teoría empleando una E invertida         para anotarlo, no 

existen más que dos– el fenómeno de la alienación se produce, a saber, el significante 

es lo que representa al sujeto para el otro significante. De ello resulta que, a nivel del 

otro significante –si el otro significante está a nivel del otro–, el sujeto se desvanece. 

Es, porqué hoy he comprobado, y esto a razón de la relectura que he hecho del trabajo 

de uno de mis alumnos –aquél al que hice alusión la vez pasada–, que yo les he 

señalado el error que hay en cierta traducción de ese Vorstellungsreprasentanz, que es, 

como les he dicho, el significante S2 de la pareja significante.”74 

Acá Lacan está formulando varias cosas sincrónicamente. Por un lado, la 

constitución del sujeto en el intervalo significante y articulado al intervalo significante 

 
72 Maud Mannoni, Capitulo IV La relación fantasmática del niño con su madre, “El niño retardado y su 

madre”, Editorial Paidós, 5ª reimpresión, Argentina, 1992, p. 53. 
73 “Es precisamente en la medida donde no hay intervalo entre el S1 y el S2, donde el primer par de 

significantes se solidifica, “se holofrasea”, –si puedo expresarme así– que obtenemos el modelo de toda 

una serie de casos, que puede ejemplificarla [l’illustrer], si bien hay que advertir que el sujeto no ocupa el 

mismo lugar en cada caso.”, Jacques Lacan, Leçon 18, 10 juin 1964, “Séminarie 11 Fondements de la 

psychanalyse (1964)”, Staferla, staferla.free.fr., p. 131. 
74 Jacques Lacan, Leçon 18, 10 juin 1964, “Séminarie 11 Fondements de la psychanalyse (1964)”, 

Staferla, staferla.free.fr., p. 130. 



 

37 

 

producto de la operación de alienación, que requiere necesariamente de la segunda 

llamada separación, pero a su vez, y en una temporalidad sincrónica (no simultánea), se 

revela la constitución de una marca de la falta mediante lo que conocemos como 

extracción del objeto a.  

Esto implica que se establece una diferencia entre la operación de extracción del 

objeto a como amboceptor, –que separa y conecta al sujeto y al Otro, en una 

convergencia de faltas no recíprocas–, de la incompletud estructural que porta el 

lenguaje, es decir, aquello de lo que carece el lenguaje. 

Podríamos decir, que para que esta operación de inscripción de la falta se produzca 

como significante de la falta del Otro       , implica necesariamente la legalización de la 

operatoria de la metáfora paterna que involucra las operaciones de privación, frustración 

y castración para dar cuenta de la falta en el lenguaje a propósito de lo que el lenguaje 

carece.  

Entonces, si el funcionamiento de esta legalidad se aplica y se instala sobre la 

incompletud de la estructura significante, opera sobre la carencia del lenguaje, 

inscribiendo la marca de la carencia como falta, esto es, el objeto a, como objeto causa; 

a su vez, en otro plano se emplaza como el objeto parcial de la pulsión, es decir, en 

torno al cual se produce el trabajo de la pulsión articulando satisfacción y lengua, es 

decir, produciendo y estableciendo una comunidad topológica entre ambas. 

Por eso, esta articulación puede representarse de esta manera: 

 

 

 

 

 

 

Ahora bien, cuando Lacan dice que no es lo mismo que los significantes sean dos 

que tres, ya que, en este último caso el movimiento deviene circular –al pasar del 

segundo al tercero, regresa al primero, pero no desde el segundo–, es decir, que, ahí 

está planteando que, en este caso, al faltar el intervalo significante, no hay inscripción 

de la falta sino una falta de la inscripción. ¿Qué significa esto? 

Esto significa, que en principio debiéramos entender la ausencia de intervalo entre S1 

y S2, como que el intervalo falta, en tanto y en cuanto, lo que falta es la falta de 

inscripción de la falta misma, entonces nos encontraríamos con dos hechos distintos 

respecto de la inscripción de la falta. En el primero, hay intervalo y esto plantea 

inscripción de la falta; en el segundo, en la holofrase hay tres elementos y no dos, no 

hay inscripción de la falta sino falta de inscripción de la falta, y el movimiento es 

circular. 

El primero, el del intervalo significante, se corresponde con el siguiente esquema 

donde opera la temporalidad lógica y circularidad no recíproca: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

38 

 

En el segundo, el de la holofrase, se corresponde con un tiempo circular y operan tres 

elementos. Lacan lo esquematiza así: 

 

 

 

 

 

 

 

 

Que es equivalente a: 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abro paréntesis. Cuando operan estos tres elementos y falta el intervalo, es decir, se 

produce la falta de inscripción de la falta, el S2 viene al lugar de X (sucesión 

metonímica de sentidos), y esta sucesión metonímica de sentidos, va al lugar de S1 

(sucesión metonímica de identificaciones), no hay posibilidad de que la operación de 

separación se produzca, y por ende desaparece el losange, ocasionándose como 

consecuencia de esto, una deriva metonímica que no encuentra punto de anclaje al no 

producirse la inscripción de la falta, quedando entonces en esta deriva debido a una 

falta de inscripción, y por lo tanto la puntuación queda diferida. Entonces podríamos 

graficarlo así: 

 

 

 

 

 

 

 

Lo cual nos llevaría a la fórmula que sitúa dos clases después que podemos verla 

como específica de la holofrase para lo psicosomático: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cierro paréntesis. 

Entonces, que la puntuación quede diferida es lo que plantea la cadena circular 

haciendo que sus elementos se transformen en su conjunto del siguiente modo: S1 



 

39 

 

(sucesión metonímica de identificaciones) funciona como un término de X, es decir, 

como un término de la sucesión metonímica de sentidos, y a su vez, S2, al quedar 

ubicado en X (la sucesión metonímica de sentidos), no hay separación entre ambos, por 

lo tanto, son equivalentes. Esto plantea que sin la posibilidad de la inscripción de la 

falta lo que se ubica es la falta de inscripción, lo cual lleva no sólo a situar que no opera 

el intervalo (las operaciones que el intervalo plantea), sino que fundamentalmente se 

pierde la función de operación de los tiempos lógicos y de la anticipación-retroacción, 

es decir, hacer que el primer significante S1 se constituya como tal sobre el fondo de 

ausencia del segundo S2, y viceversa. Con lo cual, al quedar la sucesión metonímica de 

identificaciones en el mismo lugar de la sucesión metonímica de sentidos, no se puede 

inscribir legalmente qué significante es primero y cuál es segundo, por eso Lacan va a 

plantear que si queremos “aprehender dónde se encuentra la función del sujeto en esta 

articulación significante, debemos operar con dos, porque no es más que a partir de dos 

significantes, –voy a decirlo así–, que se le puede acorralar en la alienación. En cuanto 

hay tres, el movimiento deviene circular: al pasar del segundo al tercero, regresa al 

primero, pero no desde el segundo.”75, y en este sentido, al no constituirse el intervalo la 

constitución del sujeto se ve absolutamente modificado ya que está impedido que un 

significante represente al sujeto para otro significante, y al quedar alterada la función de 

representación del sujeto, la elisión del mismo queda suspendida. No tenemos entonces 

un sujeto elidido, y por ende no hay sujeto supuesto. 

En este sentido, la holofrase impide no sólo la suposición de sujeto sino que además 

no es posible que el sujeto ocupe lugares distintos. Siguiendo esta línea de pensamiento, 

podemos afirmar que cuando Lacan dice que “en la medida en que no hay intervalo 

entre S1 y S2, donde el primer par de significantes se solidifica, “se holofrasea”, –lo voy 

a decir así– que tenemos toda una serie de casos en los que aún podemos demostrar que 

el sujeto no ocupará el mismo lugar.”76 En esto nos encontramos con una contradicción 

respecto de lo que acaba de fundamentar anteriormente cuando afirma que únicamente 

un significante representa a un sujeto para otro significante cuando hay dos y no tres.  

Eidelsztein, quiere salvar la contradicción en la que cae Lacan cuando Lacan afirma 

al mismo tiempo a la holofrase como ausencia de intervalo entre S1 y S2, y a su vez, la 

presenta como modelo que da lugar a toda una serie de casos distintos en los cuales el 

sujeto ocupa diferentes posiciones. Para salvar esta contradicción Eidelsztein dice que: 

“tal como la tabla y su descripción permiten concluir [se refiere a este modelo gráfico 

que Lacan dibuja para la holofrase que graficamos más arriba], no significa que los 

términos de la cadena holofraseada se conviertan todos en uno solo, sino que, no 

habiendo intervalo, pero como consecuencia de la falta de límite, no se puede establecer 

a ciencia cierta [no se escribe legalmente] cuál es primero y cuál es segundo. Por tal 

motivo, la estructura se ve completamente transformada. Esta relación, al no estar 

sometida al límite, impide que el significante opere normalmente en la representación 

del sujeto.”77 Este punto es central porque si como sostiene Eidelsztein “impide que el 

significante opere normalmente –si entendemos que normalmente se refiere a que las 

operaciones de alienación-separación no se establecen en la holofrase, y la falta no se 

inscribe–, entonces nos encontraríamos con un sujeto no elidido ya que Lacan establece 

 
75 Jacques Lacan, Ibidem, p. 130. 
76 Jacques Lacan, Ibidem, p. 131. 
77 Alfredo Eidelsztein, capítulo 2 “El objeto a y el intervalo: una clínica “más allá del padre” punto f, 

“Extracción del objeto a: Intervalo y holofrase”, “Las estructuras clínicas a partir de Lacan. Volumen I, 

Intervalo y holofrase, locura, psicosis psicosomática y debilidad mental”, editorial Letra Viva, 2° edición, 

Buenos Aires 2008, p. 75. 



 

40 

 

que para que esta operación tenga lugar es condición necesaria que los significantes 

sean dos y no tres. Pero Eidelsztein avanza un paso más dando el siguiente ejemplo: 

“Así, por ejemplo, en el decir o dicho esquizofrénico [no son sinónimos como sostiene 

Eidelsztein], se puede afirmar que opera porque el sujeto hablante queda entre X y S1, 

pero no hay ley que impida que el intervalo se deslice sin límites en la metonimia. La 

principal consecuencia de este funcionamiento es que imposibilita el desarrollo 

adecuado a la norma de la sustitución metafórica, ya que, como la metáfora es la 

sustitución de un término al lugar que otro tienen en la cadena, si tal lugar se desliza 

metonímicamente, la metáfora se ve profundamente alterada.”78 Hay aquí un error 

central en el planteo, el intervalo no se desliza, el deslizamiento significante sin anclaje 

se debe a que no hay comunidad topológica entre pulsión y lengua, en consecuencia no 

hay punto de capitón ni operación de la metáfora paterna. Además, si no hay intervalo, 

falta la inscripción de la falta, el sujeto no puede quedar representado entre S1 y S2, por 

eso, Lacan pone una X en el lugar del sujeto indiviso, porque para que esto suceda de 

acuerdo a la lógica que establece Eidelsztein, X se localizaría entre S2 y S1, pero 

situando paradojalmente que en la ausencia de intervalo se interpone algo que 

“simboliza” esta ausencia. Siguiendo esta idea, el sujeto indiviso (X) queda 

simbolizando el intervalo ausente, es decir, lo anula y produce un problema matemático 

de deriva ad infinitum porque estaría simbolizando el intervalo ausente como la falta de 

intervalo entre el S1 y el S2 que –como decía Faig en otro contexto y volviendo a las 

referencias iniciales respecto de las tres imposibilidades–, “(seria lo mismo que 

aprehender al sujeto, obtendría al sujeto como sujeto absoluto o tendría la verdadera 

identidad del sujeto)”79, porque el sujeto está situado acá, en el intervalo, si yo le asigno 

un S3 al intervalo mismo, produzco dos agujeros más, dos nuevos agujeros, la relación 

entre el S1 y el S3, y el S2 y el S3. 

Entonces tendríamos lo siguiente: 

En la formulación del intervalo, un significante representa a un sujeto para otro 

significante: 

S1 // S2 

S1 // S3 // S2 

 

“Si simbolizo el intervalo produzco una fuga al infinito. Entonces, para “simbolizar” 

o situar el intervalo marcamos un agujero, el agujero fálico; si acá hay un agujero, no 

reproduzco el problema: 

S1 // S2 

Φ 

 

Puede ser que no lo resuelva, pero al menos no lo lanzo al infinito. Lo arreglo o no lo 

arreglo, pero no lo postergo.”80 Entonces, o bien hay intervalo y para situarlo como tal, 

el agujero fálico lo marca, o bien como se sigue del planteo de Eidelsztein, tenemos la X 

que viene al lugar del sujeto no barrado y “simboliza” la ausencia de intervalo 

paradójicamente creando dos agujeros más, y por ende, produciendo una deriva al 

infinito: 

 

 
78 Alfredo Eidelsztein, Ibidem, pp. 75-76. 
79 Carlos Faig, Clase 3 La transferencia, “Seminario ¿Qué es la sexualidad? y ¿Qué es el Psicoanálisis?, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, octubre 2014, p. 63. 
80 Carlos Faig, Ibidem, p. 63. 

http://www.lecturasclinicas.com.ar/


 

41 

 

 

En el planteo que establece Eidelsztein, al ubicar al sujeto indiviso en el lugar de la X 

entre S2 y S1, y al mismo tiempo sostener tres elementos, está ubicando al sujeto como 

significante de la falta de significante, entonces produce un problema matemático, 

porque, “si yo digo: es el significante de la falta de significante, la falta de significante 

es el intervalo de la cadena, entonces pongo un significante en el intervalo. 

Insisto, si pongo un significante en el intervalo estoy en un problema matemático, 

ligo con una serie que va a reproducirse infinitamente. 

Otra solución en Lacan es el tema de los transfinitos que está en L’etourdit, donde la 

infinitización de la cadena significante va a dar con un Aleph, hay un transfinito impar 

de la demanda, dice Lacan. Ahora, el otro paso es que para situar esto, tengo que apelar 

a la letra, o sea tengo que tener distinguido el significante de la falta del Otro, del Falo, 

y en gran parte es el tema del seminario XVIII, porque Lacan ve que los alumnos se 

confunden ahí y vuelve sobre el tema de la carta robada y sobre el desarrollo de la letra, 

distingue los dos términos y los arma, de otra manera. 

Lo que hay que pensar es que el Falo es un significante, pero es un significante como 

agujero, es un agujero significante, no tiene materia, es una falta, es una especie de 

desgarrón, se lo imaginariza por el lado de la φ pero lo otro es un agujero.”81 

La x al simbolizar la falta de separación intervalar, no es un significante como 

agujero, sino que simboliza la falta misma de intervalo, la falta misma de agujero, por 

tanto, adquiere la función de un significante que simboliza la ausencia de intervalo, 

simboliza el agujero faltante, llevando a la paradoja que acabo de plantear. ¿Se entiende 

el problema que esto plantea si justifico la existencia de la holofrase y al mismo tiempo 

ubico la existencia de un sujeto? 

En la clase del 3 de junio de 1964, previo a la formulación del concepto de holofrase, 

Lacan aclara que: “lo psicosomático, es algo que no es un significante, pero aun así, 

cuando uno llega a eso, es en la medida donde el asunto de la inducción significante a 

nivel del sujeto ocurrió de una manera que no pone en juego la ἀϕάνισις [aphanisis]  

del sujeto, es ahí, que lo psicosomático es concebible. 

Dicho de otro modo, en la pequeña labor de la que anteriormente hablaba, y donde 

ustedes pueden calcular el grado de palabrería, hacemos esta pequeña observación que 

pretende refutar, no a mí –gracias a Dios–, yo no soy el cuestionado, sino lo que hablan 

en mi nombre, que afirman que el deseo no es representativo de la necesidad. 

Efectivamente, es algo absolutamente esencial, porque es en la medida donde una 

necesidad viene a estar comprometida en esta función, porque en ese lugar la 

Vorstellungsrepräsentanz, puede algo que limitará mucho, por supuesto, nuestro juego 

interpretativo, debido a que el sujeto en tanto ἀϕάνισις (aphánisis), no está involucrado. 

Sólo en la medida en que una necesidad llegue a estar involucrada en la función del 

deseo quizás podrá concebirse que la psicosomática sea algo más que este simple 

palabrerío que consiste en decir que todo lo que sucede en lo somático tiene un 

sustituto o revestimiento [doublure] psíquico. 

Lo sabemos desde hace mucho, si hablamos de psicosomático, es en la medida en 

que allí debe intervenir el deseo; en tanto que aquí se conserva el eslabón deseo [le 

chaînon désir], aunque no podamos más tener en cuenta la función de ἀϕάνισις 

[aphánisis] del sujeto.”82 

 
81 Carlos Faig, Ibidem, pp. 63-64. 
82 Jacques Lacan, Leçon 17 03 juin 1964, “Séminarie 11 Fondements de la psychanalyse (1964)”, 

Staferla, staferla.free.fr., p. 125.  



 

42 

 

“Quisiera hacerles sentir bien de qué se trata –ya que estoy en ese terreno–, en el 

reflejo condicionado en lo que respecta a la experiencia pavloviana no se ha subrayado 

lo suficiente, que ella sólo es posible en la medida en que el ejercicio de una función, de 

una función biológica, es decir, de aquello que podemos relacionar con la función 

unificadora, totalizante de la necesidad, que es por eso, demostrable, a saber, [que se 

puede desarmar] porque en ella interviene más de un órgano. Si ustedes hicieron salivar 

a vuestro perro a la vista de un trozo de carne, lo que interesa a partir de eso, es cortar la 

experiencia justo en la secreción de saliva, y de lo que se trata es de mostrar que la 

secreción puede articularse con algo que funciona como significante, puesto que está 

hecho por el experimentador. Dicho de otro modo, el Otro está ahí presente. Pero en 

cuanto al presunto psiquismo del pobre animal, la experiencia no demuestra 

absolutamente nada. Incluso los presuntos efectos de neurosis que se obtienen, no son 

efectos de neurosis, por la sencilla razón de que no son analizables por medio de la 

palabra. Producir cosas, es sumamente interesante, pero ustedes saben muy bien que el 

interés primordial de estos reflejos condicionados consiste en hacernos saber qué puede 

percibir el animal. Utilizamos el significante –que para el animal no es un significante, 

pero que para funcionar como tal tiene que inscribirse en una diferencia– para 

averiguar qué puede haber de diferencial en su perceptum, lo cual no quiere decir en 

absoluto que, el animal sea su percipiens en el sentido subjetivo de la palabra. El interés 

principal de estos reflejos condicionados es ver lo que el animal puede percibir, es decir, 

de servirnos del significante que no es un significante para él, pero que puede funcionar 

como significante que debe, sin embargo, inscribirse en una diferencia, para ver qué 

diferencial es posible a nivel de su perceptum, lo que no podemos decir en absoluto que 

vaya a ser el percipiens en el sentido subjetivo de la palabra. 

El principal interés de estas experiencias está en que nos permiten ver en el animal 

cuál es el rango diferencial aquí a nivel de una percepción, pero de una percepción que 

forzosamente, no tiene nada de una representación, ya que en este caso no hay otro 

sujeto aquí que el del experimentador. Este asunto es aún más extenso, interrogamos al 

animal sobre nuestra propia percepción. Esta forma de limitar las experiencias 

pavlovianas, es, por otra parte, la manera de restituirles su enorme y verdadera 

importancia. 

¿Cuáles son sus beneficios científicos efectivos? 

Son aquellos que ya he dicho y, por cierto, no se los utiliza efectivamente para nada 

más que eso. 

A fin de cuentas, el interés podría ser el de darse cuenta sin embargo de la pregunta 

que plantea el hecho de que descubramos en el animal que estos significantes –que son 

los nuestros, ya que como les dije, somos nosotros, los experimentadores, quienes los 

desplegamos como percepción– sin embargo, traducen entre sí una suerte de 

equivalencia que está hecha para señalar una pregunta –no digo que la resuelva 

haciéndola– una suerte de equivalencia que está hecha para permitirnos puntualizar la 

cuestión, si puedo decir, del realismo del número de la que hablé anteriormente de una 

forma completamente distinta, en el sentido donde lo tengo aquí, en el pizarrón, 

desglosado, y donde les muestro la pregunta que implica cualquier uso del número y 

que hace que la aritmética es una ciencia que no ha sido afectada en absoluto, pero sí, 

literalmente detenida, tachada, barrada, por la intrusión de lo algebraico. 

En otro sentido, el número interviene como frecuencia, como pura frecuencia, en eso 

que podemos llamar, para poner las cosas en su lugar, la señal pavloviana, en el sentido 

que un animal condicionado a cien incitaciones visuales por segundo reacciona a cien 

incitaciones auditivas por segundo.  



 

43 

 

Aquí, puede comenzar la indicación de eso que en la experimentación introduce una 

nueva pregunta porque, ustedes sienten bien, que aún no se trata, por lo tanto, de algo a 

lo que podamos darle un pleno status de significante, a no ser para nosotros, por 

supuesto, que contamos las frecuencias.  

Pero, al fin y al cabo, si el animal, sin ningún aprendizaje, pasa de la frecuencia cien 

en un registro a la frecuencia cien en otro registro, eso quizá nos permita avanzar un 

poco en lo que se refiere a la estructura propiamente perceptiva.”83 

Nos encontramos en esta exposición de Lacan una reflexión con cinco puntos 

importantes. 

1.- En primer lugar, Lacan plantea que, si bien lo psicosomático no es un 

significante, la inducción del significante actúa en él sin que se ponga en juego e 

independientemente, de la afánisis del sujeto.  

2.- Esto lo lleva a situar que el deseo “no es presentativo” de la necesidad, es decir, 

no sólo no la representa, sino que tampoco la presenta, tampoco la hace presente, y en 

ese lugar –en el que el deseo no hace presente ni representa la necesidad, es decir, la 

eclipsa, la oscurece, aunque no la anula, “porque en ese lugar la 

Vorstellungsrepräsentanz, puede algo que limitará mucho, por supuesto, nuestro juego 

interpretativo, debido a que el sujeto en tanto ἀϕάνισις (aphánisis), no está 

involucrado.”84 Es decir, que la pulsión pone límite, pero, a su vez, delimita el juego 

interpretativo en tanto no hay afánisis del sujeto, y por tanto éste no queda implicado, es 

decir, no es posible la interpretación. En este punto establece que la operatoria si no es 

vía interpretación sino respecto de la pulsión, se hace necesario localizar una necesidad 

que llegue a estar implicada en el deseo del Otro, pero, interviene de un modo 

particular: sin que ocurra la afánisis del sujeto; por esto mismo, lo psicosomático no es 

la réplica en los somático de lo que sucede en lo psíquico. Esto refuta la idea de 

conflicto. 

3.- En tercer lugar, si el deseo interviene en lo psicosomático sin la afánisis del 

sujeto, ¿qué está planteando? En este punto sitúa Lacan una analogía con el reflejo 

condicionado respecto de la experiencia pavloviana, pero, en el siguiente sentido. El 

reflejo condicionado en la medida en que implica que puede desarmarse el ejercicio de 

una función biológica, al quedar ésta, relacionada con la función unificadora, 

totalizante de la necesidad. Y dice Lacan que esto es posible porque en ella interviene 

más de un órgano; el órgano biológico, el órgano significante y la libido como órgano. 

El ejemplo que él da, es el de la salivación del perro ante el trozo de carne, y cómo el 

punto central de la experiencia, consiste en que, si hacemos salivar al perro “a la vista 

de un trozo de carne, lo que interesa a partir de eso, es cortar la experiencia justo en la 

secreción de saliva, y de lo que se trata es de mostrar que la secreción puede articularse 

con algo que funciona como significante, puesto que está hecho por el experimentador. 

Dicho de otro modo, el Otro está ahí presente.”85 No sólo está presente, sino que se 

presenta en el impedimento de la afánisis del sujeto, a través del corte de la experiencia 

en el funcionamiento de la necesidad con el significante “hecho por el experimentador”. 

Aquí queda sustituido el saber supuesto por la episteme que incide y se instila en el 

organismo. 

4.- ¿De qué manera incide en el organismo la constitución de un reflejo 

condicionado? Lacan responde que el principal interés “de estos reflejos condicionados 

 
83 Jacques Lacan, Ibidem, pp. 125-126. 
84 Jacques Lacan, Ibidem, p. 125. 
85 Jacques Lacan, Ibidem, pp. 125-126. 



 

44 

 

es ver lo que el animal puede percibir, es decir, de servirnos del significante que no es 

un significante para él, pero que puede funcionar como significante que debe, sin 

embargo, inscribirse en una diferencia, para ver qué diferencial es posible a nivel de su 

perceptum, lo que no podemos decir en absoluto que vaya a ser el percipiens en el 

sentido subjetivo de la palabra. 

El principal interés de estas experiencias está en que nos permiten ver en el animal 

cuál es el rango diferencial aquí a nivel de una percepción, pero de una percepción que 

forzosamente, nada tiene de representación, ya que en este caso no hay otro sujeto aquí 

que el del experimentador.”86  

Dos cosas. En primer lugar la falta de afánisis del sujeto ubica la división como corte 

producido por el significante –hecho por el experimentador–, entre el perceptum y el 

percipiens, y este corte incide de tal manera en el organismo que, al producirse lo 

psicosomático, –esto no es significante para el organismo, para la persona unificada, 

congelada con el organismo (esto es lo congelado, lo gelificado) porque, para funcionar 

como significante tiene que inscribirse en una diferencia para “averiguar qué puede 

haber de diferencial en su perceptum–, pero, el asunto es, que la persona unificada con 

su organismo no es su percipiens en el sentido subjetivo, es decir, se borró aquí la 

distancia aquí entre presencia y representación. Decir que se borró aquí la distancia 

aquí entre presencia y representación nos lleva a pensar qué relación se establece con el 

espejo y el cuadro, y entre el espejo y el cuadro.  

Cuando la imagen que aparece en el espacio virtual del espejo me representa, esa 

imagen la reconozco como propia. Este reconocer la imagen como propia, en el sentido 

de que me representa, indica una distancia entre la presencia de este lado y la 

representación que se establece en el espacio virtual, entonces esta distancia se 

establece y establece, algo que se presenta y algo que se representa. Es decir, que, al 

establecerse, fundarse, e instaurarse, una distancia entre algo que se presenta y algo que 

se representa, se inaugura a su vez, una diferencia en este algo que se presenta y el 

representante que se produce efecto de esta presencia. Quiero decir, que efecto de esta 

presencia, en la presencia misma, se genera el representante de la representación que el 

espejo refleja e instala en el espacio virtual. Fukelman pensaba esta diferencia entre 

representante y representación en torno a la diferencia entre el “es” copulativo y el “es” 

óntico. En el primero, estamos en el terreno de la representación, en cambio en el 

segundo, nos encontramos frente a la presencia. Él explicaba que, si estamos frente a un 

cuadro que representa el padre de la patria, –estando en Colombia, se refería a Bolívar–, 

y lo rompo, podría ser castigado porque ataqué un símbolo de la patria. Dicho de otro 

modo, ese hecho dice que la representación no representa solamente, sino que, ese 

cuadro es Bolívar. Por eso, “este ‘es’, para esto, no es un ‘es’ copulativo, […] es un “es” 

óntico. Este cuadro “es” Bolívar, si yo lo rompo se me puede castigar, no porque he 

atentado contra la representación de Bolívar, sino contra Bolívar. El espejo, [el] “dentro 

de”, ubicado con relación al discurso, al lenguaje, plantea un “no es” aquello que está 

del lado de acá del espejo. El espejo representa algo, y en tanto en el espejo se 

representa algo, esto que se representa “no es” lo que está del lado de acá del espejo. 

Hasta acá nos situamos todos. Esto no quiere decir que no podamos sentir –y se ha 

escrito al respecto– que del lado de acá pasamos al lado de allá.  

Desde Alicia en el País de las Maravillas, hasta las múltiples versiones en las que una 

pantalla de televisión nos lleva para el otro lado, para esto, ¿cuál es el otro lado? El otro 

 
86 Jacques Lacan, Ibidem, p. 126. 



 

45 

 

lado, es el lugar donde se unifica presencia y representación, donde la representación 

se hace presente.”87   

“Pero si la imagen implica una filiación, la presencia en la imagen implica una 

filiación incestuosa. Hablo de filiación incestuosa con relación a lo que puede aparecer 

como lo siniestro, lo abominable, con relación a las imágenes. Quizás algo de esto 

abominable se nos pueda hacer aprensible si pensamos en los poderes supuestos de los 

retratos.” 88, tal como es en este caso en el cual Bolívar, es Bolívar. 

“Podemos agregar algo que quisiera presentarlo así; imaginen –no es tan sencillo, ya 

se van a dar cuenta–, un retrato de un retrato.  

¡Atención!, no digo un retrato de lo que representa un retrato, digo, retrato de retrato. 

Retrato de retrato, sería una suerte de autorretrato de retrato que se cierra sobre sí 

mismo, y éste es el punto de lo abominable.  

¡Guay!, del que cae bajo el retrato que se cierra sobre sí mismo, porque quien cayera 

bajo esta suerte de autorretrato, quedaría preso.”89 

“En la clínica habitual, nosotros nos encontramos con una clínica de la 

representación. Hay situaciones, sin embargo, que plantean esto de la presencia en la 

clínica de un modo dramático; hay situaciones en las que esto se puede plantear de un 

modo no tan dramático. Con relación a la psicosis es clásico plantear algo del orden de 

la presencia, no de la representación. Asimismo, con respecto a la angustia –la angustia 

no es representación de angustia–, es angustia en presente, lo que no quiere decir que no 

puede derivar esta angustia, que no pueda trabajarse sobre esta angustia, pero este 

trabajo lo que va a llevar es al campo de la representación, no al campo de la presencia. 

”90, y hay un tercer caso, –que comentábamos anteriormente– que es el del dolor, 

cuando el dolor se hace presente.  Y como no hay “me duele” sin espejo, “el espejo 

funciona en este sentido como mediación, es imagen, –decimos–, no es presencia, es 

representación, lo cual no excluye, al contrario, que tengamos en cuenta la importancia 

del espejo.”91  

Alguien podría consultarme por un problema, y yo podría darle varias soluciones 

lógicas sobre cómo resolver o solucionar ese problema, y esta persona decir ¡fantástico!, 

¡qué bien!, ¡genial!; con respecto a lo que estoy diciendo, esto no agrega ni resta nada a 

que sea correcto o incorrecto, pero con respecto a cómo me siento yo, se produce un 

cambio respecto de las soluciones imaginarias de cómo están conformadas en mí. 

El ejemplo es atinente a la necesidad de establecer y mantener ciertos modelos de 

relaciones imaginarias, porque cuando estas relaciones imaginarias se homogeneizan 

con la presencia, se constituye una imagen presencia que no representa, es decir, el 

espacio virtual y el real se unifican y lo que ocurre del lado de la imagen no incide 

respecto de lo que ocurre de este lado del espejo. 

Hay una experiencia bastante conocida que es la deprivación sensorial externa. En 

esta experiencia, se llega a un estado alucinatorio efecto de la desconexión sensorial que 

lleva a que la presencia e imagen se homogeneicen. En esta homogeneización no hay 

otro, y por ende el yo desaparece. A propósito de esto, Fukelman nos enseña, que esta 

 
87 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 84. 
88 Jorge Fukelman, La estructura del sujeto en la infancia - Trazo y dibujo Conferencia del 5 de octubre 

de 1995, Notas de Lectura, http://www.lecturasclinicas.com.ar, material de circulación interna, Buenos 

Aires 2013, pp. 293-294, (material de circulación interna).  
89 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 294. 
90 Jorge Fukelman, OCTAVA CONFERENCIA, septiembre 1 de 1996, Seminario: Ponerse en juego, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires 2014, pp. 83-84, (material de circulación interna). 
91 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 84. 

http://www.lecturasclinicas.com.ar/
http://www.lecturasclinicas.com.ar/


 

46 

 

experiencia nos plantea la siguiente pregunta: ¿con quién puedo compartir esto? “Si yo 

no puedo compartir esto con nadie y no lo puedo sostener desde algo que yo quiero 

porque, por ejemplo, yo podría decir: ¡Yo quiero ser la excepción!, y la excepción no se 

comparte. Pero, si yo lo sostengo, que quiero ser la excepción, tengo chance, pero si yo 

quedo ubicado en una situación que no puedo compartir de ningún modo, en una 

situación absolutamente excepcional, esa situación me ubica en un profundo conflicto 

en tanto el lugar de la excepción es el lugar del padre. Entonces, si yo estoy ubicado en 

el lugar de la excepción yo me quedo sin relaciones imaginarias, sin pares, sin padre, 

sin linaje. ¿Cómo me las arreglo ahí? A propósito de cómo me las arreglo ahí, es que 

puede aparecer la psicosis.”92, pero también, se podrían plantear otras situaciones como 

las de la angustia o el dolor. En estas situaciones en las que la mediación especular 

parece anularse, quiero decir, una situación en la que no hubiera ninguna distancia, es 

decir, que representante y representado se asimilaran, sería una situación de repetición 

lograda, porque representante y representado es lo que podríamos plantear con 

respecto a que: “el significante representa a un sujeto en relación a otro significante”. 

La mediación, la distancia, esto es, la pérdida del objeto; es lo que posibilita que no 

haya un “es” óntico entre representante y representado.”93  

Entonces, si la mediación, la distancia, la pérdida del objeto es aquello que da la 

posibilidad de no estar con relación al ser óntico entre representante y representado, 

“el significante, ahora, planteado como testimonio de aquello que se dice efectivamente 

es lo que podemos plantear como el símbolo agujereando el cuerpo. Es ahí donde 

podemos ubicar toda la escena.”94 Y, este “ubicar toda la escena”, nos permite dar un 

marco y enmarcar aquello que se planteaba como ilimitado y sin bordes, a partir de la 

pérdida de objeto que constituye y sostiene a la escena fantasmática como tal, ya que, si 

el objeto se presentifica en la escena, el fantasma se disuelve y nos encontramos en 

diversas situaciones en que representante y representación tienden a unificarse. 

Pero, como dice Lacan el asunto es mucho más amplio y extenso ya que 

“interrogamos al animal sobre nuestra propia percepción”95. Interrogación que lleva a 

situar la cuestión del marco en términos del límite, el borde y la frontera (sobre este 

punto volveremos en nuestros quinto y sexto encuentros), pero al mismo tiempo 

también, la unificación entre persona y organismo y la percepción extranjera en el 

campo del Otro. 

5.- Lacan dice: “A fin de cuentas, el interés podría ser el de darse cuenta, sin 

embargo, de la pregunta que plantea el hecho de que descubramos en el animal que 

estos significantes –que son los nuestros, ya que como les dije, somos nosotros, los 

experimentadores, quienes los desplegamos como percepción– sin embargo, traducen 

entre sí una suerte de equivalencia que está hecha para señalar una pregunta –no digo 

que la resuelva haciéndola– una suerte de equivalencia que está hecha para permitirnos 

puntualizar la cuestión, si puedo decir, del realismo del número de la que hablé 

anteriormente de una forma completamente distinta, en el sentido donde lo tengo aquí, 

en el pizarrón, desglosado, y donde les muestro la pregunta que implica cualquier uso 

 
92 Jorge Fukelman, CUARTA CONFERENCIA, agosto 31 de 1996, Seminario: Ponerse en juego, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar, material de circulación interna, Buenos Aires 2014, p. 50. 
93 Jorge Fukelman, OCTAVA CONFERENCIA, septiembre 1 de 1996, Seminario: Ponerse en juego, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar, material de circulación interna, Buenos Aires 2014, pp. 84-85. 
94 Jorge Fukelman, Representación y Represión, Conferencia en el marco del ciclo de “Clínica con niños” 

organizado por el Dr. Alejandro Varela en Propuesta Psicoanalítica Sur (PPS), en el año 1992, “Textos 

cautivos”,  http://www.lecturasclinicas.com.ar, material de circulación interna, Buenos Aires 2022, p. 41. 
95 Jacques Lacan, Ibidem, p. 126.  

http://www.lecturasclinicas.com.ar/
http://www.lecturasclinicas.com.ar/
http://www.lecturasclinicas.com.ar/


 

47 

 

del número y que hace que la aritmética es una ciencia que no ha sido afectada en 

absoluto, pero sí, literalmente detenida, tachada, barrada, por la intrusión de lo 

algebraico. 

En otro sentido, el número interviene como frecuencia, como pura frecuencia, en eso 

que podemos llamar, para poner las cosas en su lugar, la señal pavloviana, en el sentido 

que un animal condicionado a cien incitaciones visuales por segundo reacciona a cien 

incitaciones auditivas por segundo.  

Aquí, puede comenzar la indicación de eso que en la experimentación introduce una 

nueva pregunta porque, ustedes sienten bien, que aún no se trata, por lo tanto, de algo a 

lo que podamos darle un pleno status de significante, a no ser para nosotros, por 

supuesto, que contamos las frecuencias.  

Pero, al fin y al cabo, si el animal, sin ningún aprendizaje, pasa de la frecuencia cien 

en un registro a la frecuencia cien en otro registro, eso quizá nos permita avanzar un 

poco en lo que se refiere a la estructura propiamente perceptiva.”96 

El punto principal aquí se centraliza, en torno al descubrir, hallar, y desocultar, que 

para el animal –o, la persona unificada con el organismo–, los significantes que nosotros 

desplegamos, en tanto experimentadores –es decir, en tanto en nosotros se sustituye, 

queda sustituido el saber supuesto por la episteme–, los desplegamos como percepción 

revelando entre sí una especie de equivalencia entre la percepción de nuestro lado y la 

percepción del otro lado. Abordar esta equivalencia implica situar una representación 

que adquiere dimensión de presencia. 

Un corolario que podemos extraer de esto es que si estos significantes “ocultos, 

camuflados” quedan de nuestro lado, porque son los nuestros, en tanto que 

experimentadores desplegamos como percepción; entonces, la unificación producida 

residirá en poder reubicar la relación percepción-conciencia del otro lado que toma la 

forma de mimetismo.97 Reubicar esta relación implica lo que desarrollamos en el punto 

anterior respecto del espejo en la constitución, reconstitución del imaginario, de las 

relaciones entre la imagen, el cuerpo y el sujeto. Lacan enseña aquí, que hay una 

equivalencia entre estos significantes –que son los nuestros–, que los desplegamos como 

percepción, y el realismo del número. Es decir, aquí se produce una equivalencia entre 

la función del “realismo del número”, esto es, cómo el número toca el cuerpo, el 

significante –que son los nuestros– y la percepción98. Abro paréntesis. Para dimensionar 

 
96 Jacques Lacan, Ibidem, p. 126. 
97 Cf. Omar Fernández, Quinta, Sexta y Séptima Conferencias del presente Seminario. 
98 Cuando digo, cómo el número toca el cuerpo, el significante –que son los nuestros– y la percepción, 

me estoy refiriendo –al menos en uno de sus aspectos–, a la diferencia entre lo que Lacan desarrolla aquí 

respecto del animal o, de la persona unificada con el organismo, respecto de aquello que nos hace 

semejantes que se encuentra con relación a aquello que nos falta, siendo que, esto que nos falta, no 

corresponde a la imagen que del otro lado nos han provisto sino a aquello que le falta a la imagen del 

espejo.  

En el abrazo sexual, en el Uno que se pone en juego, ese Uno, nos presenta la ilusión de unidad, es decir, 

aquello que la función parental provee: la unión en una imagen sin fisuras. 

Con relación a ese Uno que podría cerrar esa unidad, falta algo que no corresponde a la imagen que, del 

otro lado, nuestros padres nos han provisto, pero, con relación a ese Uno que nos provee esa ilusión de 

unidad provista por la imagen que nos han entregado, en la cual nos han alojado, algo está en falta. Lo 

que a cada uno le falta con relación a ese Uno, se comienza a recortar en lo que cada sujeto marca con su 

decir en el Otro, esto es, que cuando escuchamos a alguien nos encontramos con que en ese decir se va y 

está recortando eso que falta: lo que faltaría para que lleguemos a ser Uno y el mismo. A su vez, no sólo 

no somos Uno y el mismo con el otro, sino que tampoco lo somos respecto de nosotros mismos. Nuestra 

identidad con nosotros mismos presenta una exclusión: estamos excluidos radicalmente de una identidad 

con nosotros mismos, por eso, vamos a buscar un reencuentro con esta identidad perdida en otros lugares, 



 

48 

 

la función del realismo del número, que Lacan propone, voy a dar una vuelta por un 

texto de Carlos Faig, El niño débil, brotado y con una úlcera perforada. En este texto 

Faig explica que Lacan en la Conferencia de Ginebra argumenta que con relación: “‘al 

significante, la lesión psicosomática es equivalente al número con respecto al lenguaje: 

se puede nombrar un número, pero este existe independientemente del nombre que tiene 

en la lengua’. La cifra, entonces, es la lesión psicosomática. […], esta comparación 

aísla el fenómeno psicosomático, lo independiza del lenguaje. Entonces, efectivamente, 

el sujeto podría cambiar de posición, podríamos incluso hablar de estructuras distintas, 

porque el número se dice en el lenguaje, pero la cifra, real, es ajena. El significante que 

se holofrasea no compromete al significante, es abducido por la cifra, pero conserva su 

independencia.”99 En esto último nos encontramos con un impasse y una solución a la 

vez; si hablamos de significante holofraseado con independencia del lenguaje, no 

podría transferencialmente ser metabolizado, pero, si hablamos de la equivalencia entre 

lesión psicosomática y cifra, –a diferencia del número que se puede nombrar pero que 

el lenguaje no puede decir nada de él, esto es, que el número se nombra en el lenguaje, 

pero no se dice en el lenguaje, por eso, se independiza del lenguaje–, podemos encontrar 

un cambio de registro y una posibilidad de operar transferencialmente. Para esto, es 

necesario hacer una precisión del concepto de número, cifra y de lo cifrado. Si el 

número es un concepto matemático que queda definido como 

 
en el amor, en lo social, en las instituciones, etc. Somos en este sentido, extranjeros y extraños a nosotros 

mismos en tanto y en cuanto nos constituimos en un lugar del que somos excluidos; venimos al lugar de 

una falta en el origen, y desde este lugar tratamos de encontrar la unidad perdida. Por eso, esta exclusión 

de la escena primaria es aquello que nos da libertad. Y, en esta libertad, podemos decir que el número 

toca el cuerpo, el significante y la percepción, nos alcanza, nos hace cosquillas de manera distinta que al 

perro de Pavlov. [Cf., Jorge Fukelman, La escena primaria y la libertad, “Del Pictograma y otros textos”, 

Lecturas Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, 2020, (Material de 

circulación interna]. 

Entonces, cuando establecemos una relación con aquello que a través nuestro se va diciendo, –y subrayo 

esto porque cuando hablamos, algo en nosotros se va diciendo, más allá de nosotros, y a pesar de 

nosotros–, cuando establecemos una relación con aquello que a través nuestro se va diciendo –se entiende 

que es una relación libidinal–, esto que se va diciendo, con las palabras que se van emitiendo, esto que 

nosotros vamos diciendo, marca, delimita, circunscribe, localiza y recorta. El decir tiene una función de 

marcar, delimitar, circunscribir, localizar y recortar, propia de la voz. Por eso, cuando hablamos, nos 

empezamos a dar cuenta que marcamos, delimitamos, circunscribimos, localizamos y recortamos. Y esto 

que marca, delimita, circunscribe, localiza y recorta, se relacionará con lo que le falta a cada quien para 

llegar al Uno con lo que recorta con su decir y en su decir. Esto es lo que nos constituye como sujetos: lo 

que nos falta para ser Uno. Por eso, Fukelman señalaba que lo sepamos o no, recortamos con relación a 

algo que se nos plantea con respecto a la satisfacción. Recortamos con respecto a algo que se nos plantea 

que es del orden de lo que clásicamente denominamos como el objeto de la pulsión. Cuando digo, con 

relación “a algo que se nos plantea”, estoy ubicando dos dimensiones, por un lado, aquello que del Otro 

lado nos plantea y aquello que de este lado se nos plantea respecto de lo que el otro lado nos plantea. 

Como verán esto inscribe el orden de lo que Lacan denominó como esquizo. 

En esto que nosotros podemos decir, y en lo cual puede marcarse, delimitarse, circunscribirse, localizarse 

y recortarse, lo que falta para que seamos Uno, esto, nos hace cosquillas, nos toca, nos importa, nos 

afecta. Nos hace cosquillas, nos toca, nos importa, y nos afecta, porque ahí está interesada la imagen que 

nos han ofrecido de nosotros mismos y que aparece en esto que decimos, pero que de alguna manera pone 

en evidencia de que cuando hablamos, marcamos, delimitamos, circunscribimos, localizamos y 

recortamos, y dejamos en evidencia que algo está en falta para que lleguemos a la unidad de esa imagen. 

[Cf., Jorge Fukelman, Conferencias Quinta y Séptima, “Seminario Ponerse en juego”, Cartagena de 

Indias, agosto – septiembre 1996, Versión crítica, www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, 

(Material de circulación interna)].  
99 Carlos Faig, El niño débil, brotado y con una úlcera perforada, “Ensayos III. Freudianas, lacanianas y 

otras”, Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires 2014, p. 26. 



 

49 

 

expresión de una cantidad con relación a su unidad, la cifra es su representación 

escrita con guarismos, –por eso la cifra refiere a la escritura en que se usan signos, 

guarismos o letras convencionales, y que solo puede comprenderse conociendo la 

clave–, y lo cifrado, implica transcribir en guarismos, letras o símbolos, de acuerdo con 

una clave, un mensaje o texto cuyo contenido se quiere proteger. Desde esta perspectiva 

es posible establecer una relación entre el número que se nombra en el lenguaje pero 

que se independiza de él, la cifra que escribe al número y lo cifrado, que permite leer la 

clave de lo escrito en y por la cifra.  

Hay un notable ejemplo referido a este punto que Héctor Becerra señala en su libro 

¿Otro Psicoanálisis? Los interrogantes del fenómeno psicosomático y algunas 

respuestas100; allí él recurre al famoso cuento borgiano El jardín de los senderos que se 

bifurcan101 para referir y ejemplificar aquello que Lacan nombra como número en la 

Conferencia de Ginebra para figurar a la falla epistemo-somática en la que el dolor de 

la persona102 –efecto de la incidencia de la falla en el cuerpo como organismo– queda 

escindida del sujeto. Nos encontramos entonces con la elisión constitutiva del lado del 

sujeto, por un lado, y una escisión del lado de la persona entre su dolor, el lenguaje y el 

campo de las representaciones por otro lado; es decir, nos encontramos con un espejo 

que queda suspendido en tanto y en cuanto, como no hay me duele sin espejo, este dolor 

que se sitúa la falla epistemo-somática es un dolor en el cual el “me” se encuentra en 

suspenso. 

Ahora bien, volviendo al cuento Borgiano, él escribe en el argumento de este relato 

que se trata de un espía chino que ejecuta un plan sutil con el objeto de servir y cumplir 

el objetivo que está destinado a realizar para Alemania. Borges nos refiere que, como el 

espía chino adivinaba que el jefe tenía en poco a los de su raza, a los innumerables 

antepasados que confluían en él, él quería (necesitaba) probarle que un amarillo podía 

salvar a sus ejércitos. El espía toma un tren con el objeto de llegar a la residencia de 

Stephen Albert a quien necesita asesinar. Una vez frente al hombre, se encuentra con 

que éste ha investigado la vida de su bisabuelo Ts’ui Pên, funcionario, doctor en 

astronomía, poeta y calígrafo quien había renunciado a todo para componer un libro y 

un laberinto. Stephen Albert sostiene que ambas cosas son una sola y la misma, y que el 

laberinto que creó no estaba hecho de espacios sino de tiempos. La resolución del 

misterio, devuelve a Ts’ui Pên su estatuto de ilustre antepasado. Sin embargo, esto no 

 
100 Héctor O. Becerra, 7. El aporte de los poetas, “¿Otro Psicoanálisis? Los interrogantes del fenómeno 

psicosomático y algunas respuestas”, Raíces ediciones, Argentina, 2023, pp. 31-33. 
101 Jorge Luis Borges, El jardín de los senderos que se bifurcan, Ficciones (1944), “Obras Completas, 

Tomo I”, Emecé editores S.A. España 1984, pp. 457-464. 
102 La palabra persona, etimológicamente proviene del término etrusco Phersu, y del nombre mitológico 

de la diosa Perséfone, hija de Zeus y Démeter, que significaba máscara porque se las utilizaba en las 

fiestas realizadas en honor a ella, tal como refiere Ilva Myriam Hoyos Castañeda en su libro El concepto 

jurídico de persona. Según Boecio, la palabra latina persona se constituía como la traducción del vocablo 

Prosopon, que en griego clásico significaba máscara de teatro, y a su vez, señala como segunda acepción 

etimológica que la misma palabra proviene de per-sonare, de hacer sonar la voz propia a través de la 

máscara en el teatro.  

Podemos apreciar que en el origen etimológico de esta palabra se hace referencia en la máscara tanto a la 

mirada como a la voz, es decir, a una mirada que dice y una voz que representa, en tanto y en cuanto la 

persona la hace resonar en una escena en la que se representa y queda representado en el teatro (en la 

escena sobre la escena del mundo). Esto derivaría en otro orden de cosas y extendiendo la comparación, a 

que la constitución de la persona incluida en una escena en el mundo donde puede presentarse, implicaría 

la extracción del espejo y por ende la constitución de la dimensión de representación, en tanto y en 

cuanto, la distancia que se produce entre presencia y representación implica una relación con la imagen y 

el lado de acá del espejo. 



 

50 

 

detiene al bisnieto para cumplir su destino: “He sido condenado a la horca. 

Abominablemente he vencido: he comunicado a Berlín el secreto nombre de la ciudad 

que deben atacar. […] El jefe ha descifrado ese enigma. Sabe que mi problema era 

indicar (a través del estrépito de la guerra) la ciudad que se llama Albert y que no hallé 

otro medio que matar a una persona de ese nombre. No sabe (nadie puede saber) mi 

innumerable contrición y cansancio.”103 Concluido el relato, Héctor Becerra señala que 

Albert se torna “un número –en términos de lo que Lacan sostiene en la conferencia de 

Ginebra– o un significante, en la medida en que el significado comienza a deslizarse 

metonímicamente y deja de ser el apellido del sinólogo para pasar a ser el nombre de la 

ciudad que los alemanes deben atacar.”104 En este punto necesitamos hacer una 

precisión respecto de lo que escribe Héctor Becerra y señalar que en Albert se produce 

un cambio de registro cuando se torna un número o significante holofraseado a nivel 

lingüístico (Albert, nombre del sinólogo y Albert, nombre de la ciudad que va a ser 

atacada) y esto sucede en la medida en que el significado que comienza al deslizarse 

metonímicamente queda suspendido entre uno y otro; así Albert cambia de registro, se 

independiza del lenguaje y adquiere estatuto de número. En esta operación, el nombre 

Albert pasa al registro significante como significante holofraseado en el sentido 

lingüístico y de ahí se independiza del lenguaje como número. En este cambio de 

registro, se produce otro pasaje de número a cifra. Es decir, si como número Albert de 

ser una persona pasa a ser un número, en este pasaje de ser alguien a ser un uno, 

nombre y significado quedan solidificados, el nombre deja de tener el valor de 

designador rígido105, y a su vez, pasa de ser un símbolo matemático Albert persona = 1, 

a ser una cifra que escribe el nombre de Albert que designa una ciudad específica: 

Albert ciudad objetivo del ataque nazi. En esta operación la cifra en cuanto a 

representación escrita con símbolos (Albert pasa a ser un símbolo escrito del número), 

refiere a la escritura en la que se usan signos que en este caso refiere a la convención 

del lenguaje que permite que pueda comprenderse conociendo la clave; clave que 

comparten el sujeto y el Otro, de modo tal que lo cifrado, queda transcripto en un 

símbolo que toma el lugar del nombre propio (Albert), de acuerdo con una clave, un 

mensaje o texto cuyo contenido se quiere proteger. Se produce entonces en el pasaje de 

número a la cifra y de la cifra al cifrado, un ciframiento que requiere del lenguaje como 

clave de descifrado que lea en Albert (persona) Albert (ciudad).  

Héctor Becerra señala que: “mientras el apellido adquiere una significación para el 

espía y su jefe, Albert permanece ignorante de que su apellido haya tomado un valor 

simbólico y debe morir como una forma de cifrar un mensaje de guerra.”106 

Se nos presenta en esta historia una homología estructural entre la forma que cambia 

de registro el significante holofraseado en el plano lingüístico “Albert”, y la falla 

epistemo-somática en la que queda suspendida la distancia entre presencia y 

representación y, por esto mismo, no puede ser entendida por quien la padece ni ser 

interpretada, al mismo tiempo que en el cifrado se presenta para el sujeto una relación 

de ignorancia respecto del valor de cifra que su nombre tiene para el Otro y la muerte 

(lesión) en la que su cuerpo queda ubicado como organismo. Podemos concluir 

entonces que el trabajo posible a realizar en la operación analítica respecto del cambio 

de registros consistiría en localizar la función del número en cuanto ubica y localiza 

 
103 Jorge Luis Borges, Ibidem, p. 464. 
104 Héctor O. Becerra, Ibidem, p. 32. 
105 Cf. Saúl Kripke, El nombrar y la necesidad, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de 

Investigaciones Filosóficas, México, 2005. 
106 Héctor O. Becerra, Ibidem, pp. 32-33. 



 

51 

 

una posición en la cadena filiatoria, de ahí la relación entre identificaciones, apellido y 

Nombre del padre; la función de la cifra en cuanto ubica la letra que puede leerse en lo 

que la articulación precedente escribe, y la función que toma lo cifrado que nos lleva a 

ubicar la clave transferencial que permite la lectura de la operación analítica en juego. 

Cierro paréntesis.  

Vuelvo al tema del realismo del número; en esta equivalencia que Lacan describe, 

está con relación al pasaje de la aritmética al álgebra, es decir, de los números a las 

letras. Pero, al mismo tiempo, este pasaje implica que la cuenta queda de nuestro lado, y 

esa cuenta, propone un cambio de registro de “las incitaciones visuales” a las 

“incitaciones auditivas”, y nos aclara que aquí tenemos, en esto, “la estructura 

netamente perceptiva” ¿Qué nos está diciendo con esto? Que, en la constitución del 

sujeto y su primer contacto con el corte, se produce con relación a una imagen que dice 

y una voz que representa, en este cambio de registros se produce la primera articulación 

entre lo real del ritmo y la letra, lo imaginario del campo de las representaciones y lo 

simbólico del significante en tanto representa a un sujeto para otro significante, lo cual 

implica la caída del objeto a como letra y la articulación entre cuerpo, imagen y 

palabra. A esto podemos referirnos como a la estructura propiamente perceptiva.107 

Dicho esto, vemos que Lacan en la clase siguiente presenta la siguiente fórmula de la 

holofrase que contradice en parte lo que está sosteniendo en esta respuesta: 

 

 

 

 

 

 

 

 

Por eso, se ve obligado dos clases después, el 17 de junio de 1964, a pasar de esta 

primera fórmula de la holofrase para situar lo que aquí llama efecto psicosomático a la 

siguiente fórmula que aparece referida a la interpretación, pero, que nos lleva a 

reflexionar acerca de la holofrase en lo que en este seminario Lacan denomina como lo 

psicosomático o el efecto psicosomático: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En esta formalización se puede establecer la fórmula de la holofrase vinculada a lo 

psicosomático, presentando varias modificaciones respecto la formulación original de la 

holofrase. En primer lugar, desaparece el rombo y queda reemplazada por esta figura 

 
107 Cf. Omar Fernández, 2 ¿Qué es un espejo?, TERCERA CONFERENCIA. EL JUEGO: EL ESPEJO 

EN EL QUE UN SUJETO SE REFLEJA COMO NIÑO, “Seminario Lecturas clínicas de la operación 

analítica en la infancia”,  http://www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires 2020, pp. 42-54. 

http://www.lecturasclinicas.com.ar/


 

52 

 

oblonga cerrada que lleva inscripto el matema “d(A)” (deseo del Otro). Reemplaza el 

rombo que remitía a las operaciones de Alienación y Separación, por esta figura 

oblonga: 

 

 

 

 

 

 

 

  

que presenta las siguientes características.  

1.- No da cuenta de las operaciones de Alienación-Separación ya que las mismas no 

se producen, es decir hay alienación, pero no se produce la operación de separación por 

lo tanto no hay afánisis del sujeto. 

2.- Es una línea cerrada que da cuenta en principio del movimiento circular que se da 

cuando hay tres elementos y no dos. 

3.- El movimiento circular alude, a su vez, al movimiento pulsional respecto de la 

zona erógena, pero al mismo tiempo se diferencia porque al no producirse las 

operaciones de Alienación-Separación, no hay sujeto y, por ende, zona erógena y 

pulsión no quedan circunscriptas ni participan del mismo corte. Podríamos decir que, en 

lugar de esto, Lacan inscribe, sin explicar el matema del deseo del Otro debajo de la 

barra que parte en dibujo en dos zonas, la superior donde hay un vacío que se presenta 

como un agujero, y la inferior donde queda inscripto el deseo del Otro, pero reprimido, 

(debajo de la barra). 

4.- Se presenta como una suerte de marco que delimita en el afuera la relación entre 

X y S en la parte superior, y la relación entre sucesión de sentidos (O. s, s’, s’’, s’’’,…) 

por sobre el S significante reprimido, y la sucesión de identificaciones (S (i (a’, a’’, 

a’’’,…)), desligada del significante S puesto en la parte superior derecha. Esto lleva a 

leer que frente a la desaparición del espacio entre S1 y S2, el significante queda 

independizado de la sucesión de identificaciones, en el lugar del S1, y a su vez, el 

significante queda reprimido respecto de la sucesión de sentidos sin anclaje, en el lugar 

del S2. Y, el tercer elemento X, que es indeterminado, se relaciona con el S con estas 

dos características, pero a su vez, relacionado con lo que se inscribe en el interior de 

esta figura cerrada, el vacío, por un lado, y el deseo del Otro que queda reprimido, por 

otro lado. El uso particular que hace de la barra en este esquema es relacional y de 

represión. 

5.- Esta figura oblonga enmarca el matema d(A) (deseo del Otro), que, a su vez, se 

encuentra debajo de la barra. Este marco no es igual que el marco fantasmático, sino 

que tiene una analogía gráfica con el cartouche de los jeroglíficos egipcios, una de 

cuyas funciones consistía en evitar una lectura equívoca del jeroglífico, delimitando 

dónde empezaba y terminaba el nombre. En este caso, delimitaría el deseo del Otro 

haciéndolo presente, pero a su vez, reprimido y “en souffrance” en sufrimiento y a la 

espera, –Lacan lo grafica debajo de la barra–, a pesar de que no se produce la operación 

de separación ni afánisis del sujeto.   

6.- Esta figura que viene al lugar del rombo, que no alcanza la dimensión de matema, 

sino que es analógica, tiene la dimensión de lo que más adelante Lacan refiriéndose a la 

falla epistemo-somática en la conferencia en Ginebra (1975) sobre el Síntoma, va a 

llamar  cartucho (marbete), ambos sentidos referidos a la palabra cartouche, lleva al 



 

53 

 

tema del cilindro que contiene algo haciendo referencia al cuerpo como tubo, pero al 

mismo tiempo el matiz de marbete en referencia a los jeroglíficos egipcios que llevan a 

poder leer lo que está escrito como unidad de sentido cerrado, enmarcado. Desde esta 

vía hay una relación enmarcada respecto del exterior, lo que queda enmarcado y 

delimitado, tanto como lo que queda enmarcado y delimitado en el interior. 

Estos seis puntos nos llevan a tres conclusiones. La primera es que en la lesión que 

produce la falla epistemo-somática sobre el cuerpo biológico se inscribe (en sufrimiento 

y a la espera, “en souffrance”) el deseo del Otro respecto del cuerpo como agujero 

cuando no puede articularse al fading del sujeto ya que la operación de Separación no 

tiene lugar en la holofrase. 

La segunda conclusión que se desprende de este nuevo esquema es la imposibilidad 

de que la falla epistemo-somática, pueda ser interpretada porque no hace sistema con el 

lenguaje ya que se presenta como falla del significante (en el doble sentido del genitivo) 

en tanto el significante falla y remite a una falla en él, indicado en la relación que se 

establece entre S-X-S, en este sentido, el deseo del Otro no se articula al fading del 

sujeto, ya que no hay intervalo entre S1 y S2. Pero, en tanto hay Otro, del lado del Otro, 

la cuenta se produce, y el juego interpretativo queda limitado en el lugar mismo de la 

pulsión Vorstellungsrepräsentanz. 

Una tercera conclusión, estaría referida a la dimensión del número, pero en dos 

sentidos, el primero tomado respecto de la experiencia pavloviana en el hecho de que el 

número pase de un registro a otro, (de donde falla el significante a donde el significante 

se relaciona con la falta), lo cual nos permita ir un poco más lejos “en lo que se refiere a 

la estructura propiamente perceptiva”108. La estructura propiamente perceptiva se refiere 

a la relación entre el perceptum y el percipiens. Si del lado del percipiens no hay sujeto, 

pero se produce una unificación con el perceptum como en el caso de los perros 

pavlovianos, nos encontramos con que la distancia entre presencia y representación 

desaparecen, pero, no obstante, hay un cambio de registro respecto del número. Este 

cambio de registro inaugura la posibilidad de producir el corte entre ambos y 

reestablecer esta distancia; corte que produciría nuevamente una comunidad topológica 

entre pulsión y lengua, reestableciéndose la relación pulsión-zona erógena como efecto 

del mismo corte. El segundo sentido, tomado respecto de lo que va a decir Lacan 

posteriormente en la conferencia de Ginebra sobre el Síntoma va a decir que “el cuerpo 

se deja llevar a escribir algo del orden del número”109. Esta frase remite a dos aspectos, 

el primero, refiere a todo el desarrollo sobre el rasgo unario, las identificaciones, la 

huella y el significante –abordaremos algunos aspectos de esto en la séptima reunión–, 

el segundo, comprende el tema de la función del realismo del número que abordamos 

anteriormente y, al mismo tiempo, en el cambio de registro mencionado, es posible 

establecer el pasaje del número, a la cifra, de la cifra al ciframiento, y del ciframiento al 

descifrado, es decir, el pasaje del número al lenguaje, de modo tal que se articule con 

los giros de la demanda. Una solución en Lacan respecto del tema del número que aquí 

se presenta que permitiría trabajar en este cambio de registro –cambio de registro que 

permite el movimiento de número-cifra-ciframiento-descifrado, que mencionamos 

respecto de la función del realismo del número–, el tema de los transfinitos que 

podemos tomar de aquello que Lacan establece en L’Étourdit, –no quiero desarrollar un 

 
108 Jacques Lacan, Leçon 17 03 juin 1964, “Séminarie 11 Fondements de la psychanalyse (1964)”, 

Staferla, staferla.free.fr., p. 126. 
109 Jacques Lacan, Conferencia en Ginebra sobre el síntoma, 4 de octubre de 1975, p. 40, edición 

bilingüe, traducción y notas Ricardo Rodríguez Ponte, Escuela Freudiana de Buenos Aires (material de 

circulación interna). 



 

54 

 

análisis de L’Étourdit–, simplemente quiero señalar tomando lo que Lacan establece en 

este texto, que la infinitización de la cadena significante va a dar con un Aleph, es 

decir, al completar los giros de la demanda sobre el agujero interior del toro se produce 

un giro de más, el impar de la demanda.110 Este transfinito impar de la demanda, 

llevaría a localizar una detención en la infinitización y articular pulsión y lengua, con 

lo cual “el analizante no termina más que al hacer del objeto (a) el representante de la 

representación de su analista.”111. Esto explicaría porqué al trabajar transferencialmente 

la operación analítica tocaría aquello que se presenta como falla epistemo-somática, 

referida al orden del número y no de la holofrase tal como la plantea Lacan. 

Lacan en la conferencia en Ginebra sobre el síntoma respecto de lo psicosomático 

establece varios puntos a subrayar. 

1.- Lo psicosomático se constituye en el orden del escrito en el cuerpo. Este escrito 

toma la dimensión de la firma del nombre propio en la cual el cuerpo se aparece como 

cartucho o marbete de manera análoga a los jeroglíficos egipcios.112  

 
110 “L’Étourdit subraya que los giros internos y el impar central se constituyen como una cinta de 

Moebius. Desde entonces, es posible dar una segunda vuelta sobre la cinta. Si en el primer giro, el 

conjunto de la demanda al cerrarse sobre sí produce un giro no contado, en la segunda el transfinito 

representa a la demanda. Tal el final del análisis del toro neurótico” […] 

    “Obvia decir que para que todo este movimiento tenga lugar el (a) debe situarse en el agujero central 

del toro: “El objeto (a), por caer del agujero de la banda, se proyecta après coup en lo que llamaremos por 

abuso imaginario el agujero central del toro, alrededor del cual el transfinito impar de la demanda se 

resuelve por el doble giro de la interpretación”. […] “La segunda parte del texto gira alrededor del cross-

cap y el toro. En el punto fuera de línea del cross-cap se halla el matema de la relación del decir al dicho 

(L’Étourdit, en Scilicet n˚ 4, Seuil, París, 1973, p. 37). Si se vuelve sobre la distribución propuesta más 

arriba se entenderá por qué. En cuanto al toro (y el final del análisis del toro neurótico), también hallamos 

la existencia en el transfinito impar de la demanda: el giro de más está fuera de universo. En ambas 

figuras se trata de una segunda vuelta. En el cross-cap, el doble giro del bucle produce la enucleación del 

fragmento esférico; se aprehende el agujero que resta. Fijado así lo real se pasa de la ortodoxia, la opinión 

verdadera (se trata de la religión), al matema. En el toro la segunda vuelta hace del (a) el representante de 

la representación del analista (p. 44). Es el final del análisis.  

    El último sector de L’Étourdit refiere a las consecuencias del decir sobre el lenguaje. Los lenguajes 

caen bajo el golpe del no-todo (p. 45). Lalengua es deriva (sobre la inexistencia de la relación sexual que, 

insistimos, conduce al decir). Esto la emparienta con la pulsión, al punto que Lacan las identifica 

directamente en el reportaje de Salvat. El lenguaje, en cambio, se define como la integral de los equívocos 

que la no-relación sedimenta en ella (p. 47).” Carlos Faig, Sobre el final del análisis del toro neurótico, 

https://m.facebook.com › notes › sobre-el-final-del-anál... 
111 Jacques Lacan, “L'analysant ne termine qu'à faire de l'objet (a) le représentant de la représentation de 

son analyste.” L’Étourdit (1972), “Scilicet N˚4”, Seuil, Paris,1973, p. 44. 
112 Jacques Lacan, “Es cierto que eso [lo psicosomático] está en el dominio todavía más inexplorado. En 

fin, es de todos modos del orden de lo escrito. En muchos casos no sabemos leerlo. Habría que decir aquí 

algo que introdujera la noción de escrito. Todo sucede como si algo estuviera escrito en el cuerpo, algo 

que es dado como un enigma. En modo alguno es asombroso que tengamos este sentimiento, como 

analistas. […] 

Está lo que los místicos llaman la firma de las cosas, lo que hay en las cosas que puede leerse. 

Signatura no quiere decir signum, ¿no es cierto? Hay algo a leer ante lo cual, a menudo, nosotros 

flotamos. […] el cuerpo considerado como cartucho, como entregando el nombre propio. […] Habría que 

tener del jeroglífico una idea un poco más elaborada que la que tenía Vico. Cuando él dice jeroglífico, no 

parece tener –he leído la Scienza nuova– ideas muy elaboradas para su época.  

Sra. Rossier: Quería decir que cuando usted habló, evocando a los psicosomáticos, de algo escrito 

{d’écrit}, yo comprendí unos gritos {des cris}, el grito {le cri}. Y me pregunté si la inscripción en el 

cuerpo de los psicosomáticos no se parece más a un grito que a una palabra, y es por eso que nos cuesta 

tanto comprenderlo. Es un grito repetitivo, pero poco elaborado. De ningún modo pensaría en el 

jeroglífico, que me parece ya mucho más complicado.  

Lacan: Es más bien complicado un enfermo psicosomático, y eso se parece más a un jeroglífico que a 

un grito. 



 

55 

 

Abro paréntesis.  

El cartucho egipcio es el símbolo formado por una cuerda ovalada con los extremos 

anudados: 

Los cartuchos empleados en la escritura jeroglífica son la representación esquemática 

de una cuerda anudada que rodea el nombre del faraón, protegiéndolo para la eternidad; 

también servían para evitar una lectura equívoca, delimitando dónde empezaba y 

terminaba el nombre. 

El nombre egipcio era shenu, proveniente del verbo sheni (circundar), posiblemente 

derivado del anillo con sello: shen.  

En esta imagen mostramos jeroglífico de anillo con sello shen, precedente del 

cartucho. 

 

 

 

 

El término sello (del latín sigillum) (en algunos países también llamado timbre) se 

aplica, por un lado, para nombrar el instrumento con imágenes grabadas que, a través de 

la impresión de tinta sobre el papel, se utiliza para autorizar documentos. Por otro lado, 

también se llama sello la impresión que resulta del uso de ese instrumento, 

generalmente al lado de una o más firmas. 

Se denomina también sello a: 

– Un sello, una marca o impresión distinguible que se hace sobre un objeto y el 

utensilio utilizado para hacerlo. 

– Un sello, un instrumento legal que consiste en una impresión de cera sobre un 

documento para garantizar su autenticidad; 

– Un sello cilíndrico, un cilindro grabado con motivos que representaban a los dioses 

o contenían los símbolos del poder. 

Vemos aquí un ejemplo de cartucho, en este caso es el cartucho de Kleopatra y 

Ptolomeo de los que se valió Champolion para descifrar los jeroglíficos egipcios con la 

piedra Roseta: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Lacan: Es más bien complicado, un enfermo psicosomático, y eso se parece más a un jeroglífico que a 

un grito.  

O. Flournoy: Y, sin embargo, un grito es endemoniadamente difícil de traducir.  

Lacan: Eso es cierto.  

Sr. Vauthier: Siempre acordamos un significante a un grito. Mientras que en el psicosomático, nos 

gustaría mucho poder acordarle un significante. 

Lacan: Freud, en un momento, habla del grito. Tendría que volver a encontrárselos. Habla del grito, 

pero eso termina desinflándose.”, Conferencia en Ginebra sobre el síntoma, 4 de octubre de 1975, p. 40, 

edición bilingüe, traducción y notas Ricardo Rodríguez Ponte, Escuela Freudiana de Buenos Aires 

(material de circulación interna), pp. 36-38. 



 

56 

 

El nombre moderno de cartucho es de origen francés (cartouche), así denominado 

por su semejanza con los cartuchos de munición utilizados por los soldados 

de Napoleón durante su expedición a Egipto, a finales del siglo XVIII. La manera más 

frecuente de representar un nombre real fue incluyendo su jeroglífico dentro de un 

cartucho. Surge a mediados de la dinastía II para denominar a los faraones 

Sened, Neferkasocar y Peribsen. También se usó en la dinastía III con Nebka y Huny, 

aunque solo se utilizó habitualmente desde la dinastía IV. 

En el siguiente ejemplo vemos la articulación entre la imagen, la escritura y la 

traducción: 

 

LA IMAGEN                                            LA ESCRITURA                                  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LA TRADUCCIÓN 

 

 

 

 

Cierro Paréntesis.  

Volviendo ahora al tema del cartucho, la palabra cartucho hace referencia al cilindro 

y por analogía en Lacan, podemos pensar la referencia topológica del cuerpo como 

tubo. Llevando este punto al extremo y forzando la interpretación, podemos situar una 

correlación entre el cuerpo como tubo y la conciencia como toro trique en una relación 

de extimidad, estableciéndose en esto una segunda correlación de extimidades:      sujeto   

– Otro        y cuerpo-conciencia.  

Esta escritura, (firma) en el cuerpo –Lacan se refiere acá al cuerpo biológico, pero, 

nosotros podemos extender esto a la correlación que se enlaza en una relación de 

extimidad entre sujeto       – Otro     y cuerpo-conciencia–. Entonces, esta escritura 

(firma) –tomada por Lacan en el sentido análogo al de Boheme en La firma de las 

cosas113, cuando escribe que el mundo terrestre, visible, invisible y astral, es la firma del 

mundo eterno y divino que lo habita–, aparece en la lesión orgánica del cuerpo como la 

firma del nombre propio que lo presentifica, lo hace presente a la vez que impide su 

representación, es decir, que reduce la distancia entre presencia y representación en el 

 
113 Jacob Boeheme, De la signature des choses, http://www.arbredor.com, Arbre d’Or, Genève, octobre 

2007. 

  



 

57 

 

dolor que se hace presente como padecimiento psíquico, ya sea que el dolor se 

experimente o no físicamente, –puede haber lesiones sin dolor físico–. En este punto, no 

tiene todavía estatuto de significante, ya que se establece como marca, rúbrica que no 

hace sistema con el lenguaje, pero, que se hace presente en un padecimiento del cual se 

puede hablar en la dimensión de la queja, de fantasías y temores que se entroncan 

alrededor de esta falla epistemo-somática, de esta falla en el saber sobre la cual no 

opera un saber supuesto. Por esto, no puede afirmarse ni sostenerse que esta rúbrica, 

esta firma, esta marca en el cuerpo, “sería la firma del mundo significante que habita el 

cuerpo real”114 como pretende Eidelsztein; el cuerpo real es un agujero y no el cuerpo 

físico. 

Volviendo al tema de la relación entre el cartucho y el sello, un sello, –al menos en 

una de las acepciones– es un instrumento legal que consiste en una impresión de cera 

sobre un documento para garantizar su autenticidad que se ubica al lado de la firma. 

Establece entonces la autenticidad del documento, que a su vez se encuentra firmado, 

autenticidad y firma son dos elementos conjuntos y necesarios. Si extendemos la 

comparación al hecho de la falla epistemo-somática en el cuerpo, podemos decir que 

autentifica la presencia del cuerpo. A su vez, si esta firma se encuentra dentro del 

cartucho evita (como en el uso en los jeroglíficos egipcios, al circunscribir el nombre), 

el equívoco en la lectura. Pero, a diferencia de los jeroglíficos egipcios, en la falla 

epistemo-somática no hay posibilidad de lectura directa –por lo que venimos diciendo– 

sino que al reducirse o congelarse la distancia entre presencia y representación, en el 

intento de hacerse presente el cuerpo que queda borrado por la lesión, es necesario una 

operación que articule imagen-escritura-traducción, teniendo en cuenta este cambio de 

registro que planteábamos respecto de la función del realismo del número que 

abordamos precedentemente y, al mismo tiempo, en el cambio de registro mencionado, 

que permite establecer el pasaje del número, a la cifra, de la cifra al ciframiento, y del 

ciframiento al descifrado, es decir, el pasaje del número al lenguaje, de modo tal que se 

articule con los giros de la demanda, tal como ya lo presentamos. Cabe aclarar que en 

este pasaje que va del ciframiento al descifrado, se pone en juego el nombre en el 

sentido de la firma y en el sentido del nombre enmarcado en el cartucho como sello. 

Sin esta articulación no sólo no es posible leer algo, sino que además no se diferencia 

la inscripción de una marca del hecho de la lesión en el cuerpo, es decir, la lesión en el 

cuerpo no es la inscripción de una marca, ya que esta última es la operación del 

significante en el cuerpo (sobre esto volveremos más adelante). 

 
114 Alfredo Eidelsztein, capítulo 11 Holofrase: psicosomática, psicosis y debilidad mental, c) 

caracterización del fenómeno psicosomático, “Las estructuras clínicas a partir de Lacan. Volumen I, 

Intervalo y holofrase, locura, psicosis psicosomática y debilidad mental”, editorial Letra Viva, 2° edición, 

Buenos Aires 2008, p. 330. Eidelsztein entra en una contradicción consigo mismo respecto de esta 

afirmación porque a renglón seguido dice: “Pero, ¿qué es una firma? Como tal es una marca real, a veces 

sólo una pura marca, como la cruz con la que firman ciertos analfabetos, pero que no representa al sujeto 

sino únicamente a su nombre propio. Las firmas en una lista, o sea, el conjunto de los nombres propios 

escritos dice que estuvieron, por ejemplo, presentes en una reunión, pero para nada informa de la 

subjetividad de cada uno de ellos, mucho de los cuales pudieron perfectamente estar “ausentes”. Así se 

destaca la relación de la firma con la marca significante pero que, en este caso, no es un significante 

articulado, ya que la firma no es en sí misma S1 para un S2 ni viceversa. Además, la firma es una marca 

en la que reina la caligrafía y que no está destinada ni a la articulación significante ni a la lectura.” 

Entonces, acá está sosteniendo que al mismo tiempo si no está destinada a la articulación significante ni a 

la lectura, de ninguna manera podría la operación analítica desde la dimensión transferencial tener ningún 

tipo de incidencia. Con lo que escribe, sostiene al mismo tiempo, que la dimensión de la holofrase niega 

de manera categórica cualquier incidencia transferencial porque estaría negando la transferencia 

misma.  



 

58 

 

2.- En segundo lugar, Lacan plantea la hiancia que se establece entre la palabra 

hablada y la escrita, estableciendo que es, por el escrito, que la palabra hace su brecha, 

su hendidura, su falla; y el escrito de lo que se llama cifra, es decir, del rasgo unario, 

siendo que alrededor del mismo –dice Lacan– gira sobre este eje, toda la cuestión del 

escrito, llevándolo a preguntarse cuál es el tipo de goce específico que se encuentra en 

“lo psicosomático”.115 Lacan responde a esta pregunta con la metáfora de lo 

congelado116 vinculándolo con la fijación y no con un goce específico, en tanto y en 

cuanto “el cuerpo se deja llevar a escribir algo del orden del número” –es necesario 

leer esto último en base a lo que ya desarrollamos respecto de la función del realismo 

del número y a la articulación entre número, cifra, cifrado, nombre, desciframiento, 

escritura–, por esto, Lacan acuerda con Vauthier que cuando se puede volver a hablar 

de goce respecto de “lo psicosomático”, ya no es “psicosomático”. Nueve años antes 

en su texto, Psicoanálisis y Medicina. El lugar del Psicoanálisis en la Medicina, Lacan 

ya había dicho que “Ese cuerpo no se caracteriza simplemente por la dimensión de la 

extensión: un cuerpo es algo que está hecho para gozar, gozar de sí mismo. La 

dimensión del goce está completamente excluida por lo que he llamado la relación 

epistemo-somática. Pues la ciencia no es incapaz de saber lo que puede, pero ella, no 

más que el sujeto que engendra, no puede saber lo que quiere. Por lo menos, lo que ella 

quiere surge de un avance cuya marcha acelerada, en nuestros días, nos permite palpar 

que supera sus propias previsiones.”117 Por eso va a decir, acordando con el planteo de 

Vauthier que es “por la revelación del goce específico que tiene en su fijación que 

siempre hay que apuntar al abordar al psicosomático. Es en eso que podemos esperar 

que el inconsciente, la invención del inconsciente, pueda servir para algo. Es en la 

medida en que lo que nosotros esperamos, es darle el sentido de lo que está en juego. 

 
115 Jacques Lacan, “Sra. Y.: ¿La diferencia entre la palabra escrita y la palabra hablada? Usted parece 

pensar algo a propósito de eso.   

J. Lacan: Es cierto que hay ahí, en efecto, una hiancia completamente asombrosa. ¿Cómo es que hay 

una ortografía? Es la cosa más sorprendente del mundo, y que además sea manifiestamente por el escrito 

que la palabra haga su brecha, por el escrito y únicamente por el escrito, el escrito de lo que llamamos las 

cifras, porque no se quiere hablar de los números. Ahí hay algo que es del orden de lo que recién se 

formulaba como pregunta –del orden de la inmanencia. El cuerpo en el significante hace trazo, y trazo 

que es un Uno. Yo traduje el einziger Zug que Freud enuncia en su escrito sobre la identificación, por 

trazo unario. Es alrededor del trazo unario que pivotea toda la cuestión del escrito. Que el jeroglífico sea 

egipcio o chino, es a este respecto lo mismo. Es siempre de una configuración del trazo que se trata. No es 

por nada que la numeración binaria no se escribe más que con unos 1 y unos 0. Se debería juzgar la 

cuestión a nivel de –¿cuál es el tipo de goce que se encuentra en el psicosomático? Si evoqué una 

metáfora como la de lo congelado, es porque hay, ciertamente, esa especie de fijación. No es por nada, 

tampoco, que Freud emplea el término de Fixierung– es porque el cuerpo se deja llevar a escribir algo del 

orden del número. 

Sr. Vauthier: Hay algo paradójico. Cuando tenemos la impresión de que la palabra goce vuelve a 

tomar un sentido con un psicosomático, ya no es psicosomático.  

J. Lacan: Completamente de acuerdo. Es por ese sesgo, es por la revelación del goce específico que 

tiene en su fijación que siempre hay que apuntar al abordar al psicosomático. Es en eso que podemos 

esperar que el inconsciente, la invención del inconsciente, pueda servir para algo. Es en la medida en que 

lo que nosotros esperamos, es darle el sentido de lo que está en juego. Lo psicosomático es algo que, de 

todos modos, en su fundamento, está profundamente enraizado en lo imaginario.” Conferencia en 

Ginebra sobre el síntoma, 4 de octubre de 1975, p. 40, edición bilingüe, traducción y notas Ricardo 

Rodríguez Ponte, Escuela Freudiana de Buenos Aires (material de circulación interna), pp. 39-40. 
116 Jacques Lacan, Ibidem, p. 39. 
117 Jacques Lacan, Psychanalyse et médecine. La place de la psychanalyse dans la médecine. Conferencia 

durante una mesa redonda del Collège de Médecine, en La Salpêtrière, el 16 de febrero de 1966 y debate  
Posterior, establecimiento del texto, traducción y notas, Ricardo E. Rodríguez Ponte para circulación 

interna de la Escuela Freudiana de Buenos Aires, p.14. 



 

59 

 

Lo psicosomático es algo que, de todos modos, en su fundamento, está profundamente 

enraizado en lo imaginario.”118  

Esta revelación plantea el testimonio, que “el goce específico” tiene “en su fijación”, 

esta aparente contradicción con la afirmación precedente y con el hecho de que el goce 

esté excluido en la relación epistemo-somática, esboza la lectura de esta frase desde 

otra perspectiva, no en el sentido de que haya un goce específico sino de la fijación 

específica del goce. Por eso, el punto clave sobre el que gira esto, es el término fijación 

(Fixierung), término tomado de Freud, pero que adquiere otra dimensión ya que lo 

emplea en el sentido de que “el cuerpo se deja llevar a escribir algo del orden del 

número”, y este algo del número implica, lo que ya situamos respecto de la función del 

realismo del número y a la articulación entre número, cifra, cifrado, nombre, 

desciframiento, escritura, y al mismo tiempo, lo que se refiere el rasgo unario. Es decir, 

que si la metáfora de lo congelado expone el hecho que se establece la operación de 

alienación, pero no de separación (congelamiento de la operación y congelamiento del 

deseo del Otro) pero, a su vez, que el cuerpo como cartouche se deja llevar a escribir 

algo del rasgo unario, es decir, que este “se deja llevar a escribir” corresponde a la 

operación que se efectúa respecto de la función del realismo del número, que lleva a 

que se escriba algo del rasgo unario. Podemos decir entonces, que éste es el punto de 

fijación sobre el que se debe pivotear y girar, para develar, desvelar y revelar que el 

goce que no hay, devenga específico; y para que esto se produzca, Lacan establece 

como paso necesario, apelar a la invención del inconsciente, es decir, a lo que lo 

inconsciente puede inventar a partir de poder inventarlo. Para esto, Lacan en este 

seminario, –me refiero al Seminario 11, Fundamentos del psicoanálisis (1964)–, 

instituye que el analista forma parte del concepto de inconsciente, esto es, que no hay 

inconsciente sin analista, y, para que esto se efectivice, se produzca y se realice, es 

necesario trabajar sobre el origen mismo de lo psicosomático: su enraizamiento en lo 

imaginario, suscitando, originando, promoviendo y causando esto, la relación entre 

imagen (cuerpo), escritura y traducción en una lengua específica. 

Llegado a este punto se hace necesario precisar qué está diciendo Lacan cuando 

establece que el sujeto toma posiciones diferentes en la psicosis y debilidad mental, sin 

dejar dilucidado el caso de lo que llama aquí efecto psicosomático cuando afirma que: 

“Es, sin embargo, por ello, por ejemplo, que el niño, el niño débil mental, –sobre el cual 

nuestra colega Maud Mannoni acaba de sacar un libro, que les aconsejo leer [L'enfant 

arriéré et sa mère (1964), Seuil, 1981, (El niño retrasado y su madre, Paidós)]–, ahí 

abajo y a la derecha de ese S [gráfico en el pizarrón], con respecto a ese algo a lo que lo 

reduce la madre, a no ser más que el soporte de su deseo en un término demasiado 

oscuro, que se introduce en la operación de la educación del débil mental, precisamente, 

esa dimensión psicótica; eso que el libro de Maud Mannoni intenta referirse a aquellos 

que de una manera cualquiera pueden ser notificados a levantar la hipoteca.”119  

Por un lado, es necesario aclarar que no necesariamente en la debilidad mental hay 

psicosis y, por otro lado, Lacan sitúa al niño débil mental como mero soporte del deseo 

materno. Esta imprecisión y descripción es netamente psicologista al situar el tema del 

deseo del lado de la madre y no de una posición respecto del deseo del Otro; además, 

madre y Otro pueden o no coincidir. Si se habla de deseo, siempre, hay ahí una 

 
118 Jacques Lacan, Conferencia en Ginebra sobre el síntoma, 4 de octubre de 1975, p. 40, edición 

bilingüe, traducción y notas Ricardo Rodríguez Ponte, Escuela Freudiana de Buenos Aires (material de 

circulación interna), p. 40. 
119 Jacques Lacan, Leçon 18, 10 juin 1964, “Séminarie 11 Fondements de la psychanalyse (1964)”, 

Staferla, staferla.free.fr., p. 131. 



 

60 

 

significación fálica, lo cual contradice el hecho mismo de lo que plantea como 

holofrase. Por otro lado, en el Seminario 19, ...o peor (1971-1972), Lacan afirma la 

siguiente definición de debilidad mental: “Llamo debilidad mental, al hecho de que un 

ser, un ser parlante, no esté sólidamente instalado en un discurso. Es lo que hace lo 

valioso del débil (c’est ce qui fait le prix du débile). No hay ninguna otra definición que 

se le puede dar, sino de ser lo que se llama un poco descarriado (fuera de lugar), (un 

peu à côté de la plaque), es decir, que entre dos discursos él flota. Para estar 

sólidamente instalado como sujeto, es necesario atenerse a uno o bien saber lo que se 

hace.”120 Aquí sitúa que un hablante-ser que no se encuentre instalado en un discurso, 

queda ubicado un poco fuera de lugar flotando entre dos discursos, con lo cual, está 

situando que un sujeto localizado, o bien se atiene a un discurso, o bien sabe lo que se 

hace. Esto no plantea la holofrase como el borramiento de distancia entre enunciado y 

enunciación sino la imposibilidad de instalarse en un discurso efectivo. ¿Qué 

consecuencia se puede extraer de esto? En principio, la dificultad para poder volver 

sobre lo dicho porque el decir mismo queda extranjero al dicho, que es diferente a estar 

fuera del discurso, y distinto a lo que se suele sostener en términos de que “el sujeto 

quede pegado a la cadena en lugar de instalarse en el entre líneas”121, ya que si queda 

pegado a la cadena no hay posibilidad de sujeto. Ahora, si planteamos que la posibilidad 

de sujeto existe, entonces tendremos que localizar la dimensión en la que se ubica la 

articulación entre imagen, escritura y traducción, en la escena que se plantee. Quiero 

decir que, o bien hay extracción del espejo y hay posibilidades de localizar la 

modalidad de la falta en juego, o bien, no hay posibilidad de extracción y quedamos en 

presencia, es decir, por fuera de toda representación; esto sería el caso de los niños 

lobos como el salvaje de Aveyron, pero no el de la debilidad mental, siendo que aquí 

Lacan no plantea un tema neurológico sino una posición diferente respecto de los 

límites que implica la lesión o déficit neurológico. Llegado a este punto, es necesario 

destacar que Lacan sostiene que este un poco fuera de lugar, (un peu à côté de la 

plaque), plantea que flota entre dos discursos, es decir, que queda en el espacio entre 

(inter) sin terminar de localizarse en uno. Este inter, este entre, no es tanto el hecho que 

no pueda leer entre líneas, aunque efectivamente no pueda, sino más bien, que él queda 

entre líneas, interdicto: la prohibición opera sobre él, sin quedar rechazado. Esto lo 

diferencia de las psicosis. En este sentido, si bien no opera la pregunta por el sentido del 

deseo del Otro, puede ubicarse como respuesta al deseo del Otro sin haberse hecho la 

pregunta, esto es, puede responder sin neurosis. El Otro no se presenta como absoluto, 

aunque haya una dependencia fuerte a los otros respecto de sus necesidades. Por otro 

lado, tampoco se presenta en la dimensión de lo infantil, porque no es una posición 

respecto del juego de la infancia como un espejo en el que se refleje y reconozca el 

sujeto como niño, no es un niño. Por lo tanto, esto cuestiona el concepto mismo de 

holofrase como desaparición del espacio entre S1 y S2, y más bien tenemos que pensar 

la articulación (anudamiento) entre lengua, cuerpo y discurso desde la falta que el Otro 

ofrece. 

Cuando Eidelsztein afirma que: “la ausencia del funcionamiento del S2 no sólo puede 

funcionar como el Vorstellungsrepräsentanz desvanecedor del sujeto, sino también 

 
120 Jacques Lacan, Clase 7, 18 de marzo de 1972, “Seminario 19, ...o peor (1971-1972)”, (versión crítica) 

traducción Ricardo E. Rodríguez Ponte, diciembre de 1999 – marzo de 2000, Escuela Freudiana de 

Buenos Aires (material de circulación interna), p. 67. 
121 Alfredo Eidelsztein, capítulo 11 Holofrase: psicosomática, psicosis y debilidad mental, f) debilidad 

mental, “Las estructuras clínicas a partir de Lacan. Volumen I, Intervalo y holofrase, locura, psicosis 

psicosomática y debilidad mental”, editorial Letra Viva, 2° edición, Buenos Aires 2008, p. 339. 



 

61 

 

como el lugar donde se aloja el saber. Pero, en el caso del que se trata, es un saber 

despojado de todo deseo, especialmente del deseo de saber.”122, olvida que incluso en la 

debilidad mental se presentan intereses específicos sobre cosas que les gusta o no les 

gusta. Esta diferenciación mínima sitúa no sólo la instancia de la presencia y la 

articulación pulsional, sino también, el hecho de acceso a representaciones diversas; 

esto ya plantea una primera división y separación de un Otro absoluto. 

Continúa Eidelsztein: “El intervalo entre el sujeto y la cadena significante, que se 

suele manifestar como “distracción”, “olvido”, “cansancio” y “aburrimiento”, y que 

posee una característica manifestación corporal: el bostezo, es sin lugar a dudas, un 

lugar privilegiado de la condición béante del sujeto. Esta condición falta en la 

modalidad de la holofrase que se denomina debilidad mental y que, como tal, indica una 

modalidad de fijación de goce: la adhesión sin intervalo a los términos de la cadena 

significante del Otro.”123 Aquí hace una descripción dogmática, analógica y aplicativa 

y por tanto psicológica, entre intervalo (entre el sujeto y la cadena significante), 

abertura, boca abierta, bostezo, y, béante del sujeto, como si el sujeto tuviera una boca –

sustancialización y psicologización del concepto–, saltando de aquí a sostener –da por 

demostrado que es así–, que: “la modalidad de la holofrase que se denomina debilidad 

mental”–, nótese el viraje que hace de ubicar a alguien que padece debilidad mental, a 

alguien en esta condición, a establecer que hay una holofrase particular que es 

debilidad mental. ¡Ni siquiera Lacan se atrevió a tanto!, ya que él da una construcción 

del concepto de holofrase –discutible, tal como lo venimos fundamentando–, y dice que 

el sujeto ocupa posiciones diferentes; no habla de holofrases distintas, o de una 

holofrase en “lo psicosomático”, en la psicosis o en la debilidad mental–, “indica una 

modalidad de fijación de goce”, afirmación contraria a lo que establece Lacan ya que, –

como se deduce de la Conferencia de Ginebra sobre el síntoma–, Lacan mismo lo 

reconoce acordando con el planteo de Vahutier, que, o bien hay goce y entonces no hay 

holofrase y hay intervalo, o bien hay holofrase, y entonces no hay goce. 

El desvío que hace Eidelsztein de la condición de debilidad mental en alguien, a 

situar que hay una modalidad de holofrase que se llama para él “debilidad mental” lo 

justifica con la cita final ad hoc, de algo que dice Lacan en el Aturdicho, (étourdi es 

aturdido más que atolondrado. Es el dicho aturdido por sus vueltas, le tour, las vueltas 

del dit, dicho: l´é-tour-dit) donde establece que la debilidad mental viene del discurso 

parental más que de una obtusión.124 Así Eidelsztein encuentra fundamentada su 

justificación, diciendo que: “Para finalizar, cabe destacar que para Lacan la condición 

“débil mental” refiere más, al Otro y su posición que a cierta posición o característica de 

alguien. Lo afirma así: ‘… la debilidad mental que…, proviene más bien del decir 

parental que de una obtusión nata’125.”126 

Respecto de la psicosis –refiriéndose al concepto de holofrase– Lacan va a afirmar 

que seguramente “en la psicosis se trata de algo del mismo orden: esta solidez, esta 

 
122 Alfredo Eidelsztein, capítulo 11 Holofrase: psicosomática, psicosis y debilidad mental, f) debilidad 

mental, “Las estructuras clínicas a partir de Lacan. Volumen I, Intervalo y holofrase, locura, psicosis 

psicosomática y debilidad mental”, editorial Letra Viva, 2° edición, Buenos Aires 2008, p. 339. 
123 Alfredo Eidelsztein, Ibidem, p. 340. 
124 La obtusión en psiquiatría, se refiere a un trastorno de la atención caracterizado por la incapacidad de 

ideación y por la lentitud en el razonamiento que comprende una disminución más o menos acentuada de 

la permeabilidad mental y de la consciencia. 
125 Jacques Lacan, El atolondradicho, o las vueltas dichas, Escansión I, ed. Paidós, Bs. As., 1984, p. 34. 
126 Alfredo Eidelsztein, Ibidem, p. 340. 



 

62 

 

captación masiva de la cadena significante primitiva, es lo que prohíbe esta apertura 

dialéctica que se manifiesta en el fenómeno de la creencia.  

En el fondo de la paranoia, –de la propia paranoia que, sin embargo, nos parece toda 

animada de creencia–, reina en el fondo, ese fenómeno del Unglauben, (increencia), que 

no es el “no creer”, sino la ausencia de uno de los términos de la creencia, de ese lugar 

donde se designa la división del sujeto. 

En efecto, si no hay creencia que sea, –por decirlo así–, plena y entera, es porque no 

hay creencia que no suponga en su raíz la dimensión última que ella tiene que revelar 

que es estrictamente correlativa al momento donde es su sentido el que va a 

desvanecerse.”127  

La descripción que realiza aquí respecto de la paranoia es descriptiva del 

funcionamiento de la ausencia de metáfora paterna, pero no da cuenta de la ubicación 

del sujeto respecto de lo que describe como holofrase, a su vez, dice que hay ausencia 

de uno de los términos de la creencia donde se designa la división del sujeto; con lo cual 

el sujeto no está dividido, pero no explica la diferencia con la debilidad mental ni el 

efecto psicosomático. Reduce psicosis a paranoia, y al mismo tiempo, sitúa la holofrase 

(solidez masiva de la cadena significante primitiva que impide la apertura dialéctica que 

se manifiesta en el fenómeno de la creencia), y la incredulidad como consecuencia de 

esto, no ubica el no creer, sino la ausencia misma de uno de los términos. El problema 

es que, para situar la ausencia de uno de los términos tiene que haber dos, es decir, 

separación, ahora si están holofraseados, no hay nuevamente separación entre ambos 

refiriéndose a S1 y S2, pero esto asienta más bien la imposibilidad de la Otra escena o 

que enunciado y enunciación estén en un mismo plano.  

Eidelsztein, siguiendo sin cuestionar, la línea que Lacan dicta, propone que “la 

ausencia de intervalo en la psicosis coincide con la ausencia del intervalo entre la 

cadena superior y la cadena inferior del grafo del deseo. […] En el caso de la psicosis, 

al no operar el intervalo entre ambas cadenas, se pierde la posibilidad o la condición 

del inconsciente y el sujeto carece de la función de la ‘Otra escena’ para enfrentar las 

contingencias que le impone la vida.”128 Nuevamente se establece un Universal de las 

psicosis tomando como modelo la paranoia, pero además, esto negaría la posibilidad de 

intervención analítica ya que si están holofraseados, no hay Otra escena, entonces no 

hay posibilidad de incidir desde la operación analítica y negaría la posibilidad de 

establecer una transferencia específica en las psicosis (el desarrollo de este punto excede 

los límites de esta exposición, daría para un seminario aparte). Por otro lado, siguiendo 

en la línea de argumentación que sitúa Lacan, Eidelsztein justifica que en “el fenómeno 

psicosomático la ausencia del intervalo se presenta como ausencia de separación del 

lado derecho y del lado izquierdo [del grafo del deseo] […] En la psicosomática, al 

perderse el intervalo entre ambos lados del grafo del deseo, se produce la desaparición 

de la separación entre             la pulsión y           el significante de una falta en el Otro            

que posee como una de las modalidades de manifestación al significante del nombre 

propio. Se verifica así la coherencia de los desarrollos teóricos de Lacan. Efectivamente, 

la ausencia de una de las modalidades del intervalo, o sea, un caso de holofrase, hace 

coincidir directamente al nombre propio con el lugar de la pulsión, que es como se 

propuso entender la respuesta psicosomática. 

 
127 Jacques Lacan, Leçon 18, 10 juin 1964, “Séminarie 11 Fondements de la psychanalyse (1964)”, 

Staferla, staferla.free.fr., p. 131. 
128 Alfredo Eidelsztein, capítulo 11 Holofrase: psicosomática, psicosis y debilidad mental, e) Holofrase y 

grafo del deseo, “Las estructuras clínicas a partir de Lacan. Volumen I, Intervalo y holofrase, locura, 

psicosis psicosomática y debilidad mental”, editorial Letra Viva, 2° edición, Buenos Aires 2008, p. 337. 



 

63 

 

Ambos casos de holofrase, tanto el vertical como el horizontal respecto del grafo del 

deseo, imposibilita la estructura cuatripartita, que es en lo que radica lo fundamental de 

la estructura del grafo del deseo. Esta ausencia de condiciones del traslape del 

inconsciente, coincide con la ausencia de la extracción del objeto a causa del deseo.”129 

El problema está mal planteado, no es que pulsión y el significante de la falta en el 

Otro coincidan o estén en el mismo lugar en el caso de “lo psicosomático”, sino –como 

planteamos anteriormente–, que la falla en la operación de separación implica la 

necesidad de poder trabajar a partir de la función del realismo del número, sobre lo que 

está separado: imagen (cuerpo), escritura y la traducción en una lengua específica, 

como efecto de aquello que se ubica como congelado, y gelificado en la falla epistemo-

somática. 

Resumiendo, Lacan establece y afirma que no hay intervalo significante entre S1 y 

S2, ya que este primer par está solidificado, pero, al mismo tiempo, sitúa una posición 

del sujeto diferente en cada caso. Llega ahí a un punto paradojal, que no explica ni 

desarrolla, ya que si el intervalo queda solidificado no hay posibilidad alguna para que 

el sujeto quede representado por un significante para el otro, menos aún que ubique este 

hecho posiciones diferentes, como por ejemplo, lo que él dice respecto al efecto 

psicosomático, debilidad mental o psicosis, además de que, si no existe esta hiancia 

entre S1 y S2, no hay posibilidad de transferencia ya que no hay posibilidad de 

suposición de sujeto ni suposición de saber. Un tercer punto es que este no hay 

intervalo significante entre S1 y S2, esta falta de inscripción de la falta, llevaría a 

plantear la holofrase como signo, es decir, el signo como la organización orgánica de 

la necesidad; otra manera de decirlo es que en la relación cuerpo-signo no hay distancia 

entre presencia y representación, y si esto fuera así, no habría ninguna posibilidad de 

intervención en la operación analítica. 

Por otro lado, en el ejemplo respecto del reflejo condicionado en la experiencia 

Pavloviana Lacan señala que tal como lo había mencionado anteriormente “Pavlov, lo 

reconozca o no, al asociar un significante que es propio de toda condición de 

experiencia, en tanto se trata de experiencia que se instituye con el hecho de algo que 

llamé el corte que puede hacerse en la organización orgánica de una necesidad, es algo 

que se designa por una manifestación a nivel de un ciclo de necesidades interrumpidas, 

y que designa lo que encontramos aquí, a nivel de la experiencia pavloviana, como el 

corte del deseo. Y por eso, –como se dice, ¡Ahí está por qué su hija está muda!130–, ahí 

está por qué el animal jamás aprenderá a hablar, al menos por esa vía, porque 

evidentemente, tiene un tiempo de retraso. 

Esto [la experiencia] puede provocar en el animal toda suerte de desórdenes, toda 

suerte de trastornos, él no está predestinado, no está llamado –no siendo hasta el 

momento un ser que habla– a cuestionar el deseo del experimentador, que así también, 

si lo interrogaran, él mismo se vería en un aprieto si tuviese que responder.”131 

Entonces, acá Lacan está planteando que este animal, esta unidad ratera –como la llama 

en el Semianrio 20 (1972-1973)132–, identifica su ser con su cuerpo133, ser y cuerpo son 

 
129 Alfredo Eidelsztein, Ibidem, pp. 337-338. 
130 Alusión a una escena de Las mujeres sabias, de Molière. [T.]  
131 Jacques Lacan, Ibidem, p. 130. 
132 Jacques Lacan, Clase 13, martes 26 de junio de 1973, Seminario 20 Otra vez/Aún (1972-1973), 

(versión crítica) traducción y notas Ricardo Rodríguez Ponte, (material de circulación interna de 

E.F.B.A.), pp. 389-391 [pp. 6-8]. 
133 Jacques Lacan, Ibidem, p. 389 (p.6). “Para lo que le interesa, desde luego. Y se supone que lo que le 

interesa –suposición que no está absolutamente infundada– eso debe ser, puesto que se la toma {on le 



 

64 

 

uno, están solidificados. Este ser que no habla, que queda del lado del aprender (este es 

el campo de la episteme) y no del saber, porque está aprehendido, la pregunta es: 

¿puede saber? Esta pregunta formulada por Lacan llevaría a situar si es posible pasar del 

signo al significante, siendo que, el saber queda del lado del experimentador y el 

aprender del lado de la unidad ratera, es decir, si el deseo del Otro y el significante 

preexisten a la unidad ratera, ¿es posible este pasaje? 

Podemos plantearnos entonces que la holofrase no establece la dimensión del 

significante sino del signo en tanto y en cuanto, ser y cuerpo están, se encuentran, 

solidificados. Entonces, ¿es posible el pasaje del signo al significante a partir de los 

efectos sobre el cuerpo, es decir, los efectos sobre el cuerpo, esto es, en el lo que se 

instituye con el corte que puede hacerse en la organización orgánica de una necesidad, 

siendo que, no es un ser que habla y por ende no está llamado a preguntar por el deseo 

del experimentador, por el deseo del Otro? 

En este orden de preguntas nos encontramos con una vía que nos lleva a articular la 

posibilidad de que el llamado a preguntar por el deseo del Otro, si fuera posible 

producirlo, permitiría el pasaje de signo (la organización orgánica de una necesidad) al 

significante que introduzca el corte, la esquicia y articulación, entre necesidad-

Demanda-deseo. 

Vamos a dar un rodeo. 

Freud afirma en su texto, Algunas consecuencias psíquicas de la diferencia 

anatómica entre los sexos, que “el pene –en el sentido de Ferenczi [1924]– debe su 

investidura narcisista extraordinariamente alta a su significación orgánica para la 

supervivencia de la especie”134, precisando que la catástrofe del Edipo (destierro del 

incesto, la institución de la conciencia moral y la moral misma) implican el triunfo de la 

generación sobre el individuo. 

Hay un comentario acertadísimo de Carlos Faig en el que él plantea que esta frase es 

una respuesta de Freud, que “responde al porqué del complejo de castración, por qué el 

complejo de castración refiere al pene.”135. La respuesta que da Freud es que el pene se 

impone “a partir de sí, es decir, vale por su naturaleza.”136 En este punto Faig destaca 

–extremando las posiciones–, la aparición de dos enfoques en el psicoanálisis respecto 

de la respuesta que dan al complejo de Castración: El culturalismo y el biologicismo. 

Para el primero, la razón del complejo se sustenta en los accidentes culturales, sociales, 

educativos, etc.; para el segundo, vale la mera presencia biológica del pene y su función 

como razón en la que se apoya el Complejo. En este sentido, como señala Faig, “al 

polarizar aún más esta diferencia encontramos dos términos últimos, el cuerpo y la 

representación. 

Para el culturalismo el cuerpo va a funcionar en tanto es representado, adquiere una 

significación que le es exterior y de la que no participa activamente. 

Para el biologicismo, en cambio, la naturaleza del cuerpo se impone como un hecho, 

un dato pleno de significación, invadiendo el terreno propio de la representación. 

 
prend}, a esta rata, no como ser, sino verdaderamente como cuerpo, lo que supone que se la ve como 

unidad, como unidad ratera.” [puisqu’on le prend, ce rat, non pas comme être, mais bel et bien comme 

corps, ce qui suppose qu’on le voit comme unité, comme unité ratière.] Leçon 13, 26 juin 1973, 

“Séminarie 20, Encore (1972 – 1973)”, Staferla, staferla.free.fr. p. 116. 
134 Sigmund Freud, Algunas consecuencias psíquicas de la diferencia anatómica entre los sexos (1925), 

“Obras Completas, Volumen XIX (1923 – 1925)”, Amorrortu Editores, Buenos Aires, 1985, p. 275. 
135 Carlos Faig, LA PULSIÓN ESCÓPICA. La mirada y el azogue. LA PULSIÓN, en “La transferencia 

supuesta de Lacan”, Xavier Bóveda Ediciones, primera edición, Argentina, octubre de 1984, p. 98. 
136 Carlos Faig, Ibidem, pp. 97-98. 



 

65 

 

En resumidas cuentas, tenemos que, o bien se significa la naturaleza, o bien la 

naturaleza significa.”137 Llegado a este punto, Faig expone la siguiente tesis arraigada 

en Lacan: “La naturaleza vale porque falta a la representación”138.  

Al decir esto –señala Faig–, “nos alejamos tanto de una naturaleza significativa 

como de la representación de la naturaleza.”139 Entonces, volviendo a la cita de Freud, 

“el pene –en el sentido de Ferenczi [1924]– debe su investidura narcisista 

extraordinariamente alta a su significación orgánica para la supervivencia de la 

especie”140, “ésta adquiere una dimensión distinta (la naturaleza debe su prestigio a esta 

representación per se, de su carácter de representación. Alcanza con esto al síntoma 

que, también, provee una representación a lo inexistente. El complejo de castración en 

la obra de Freud se desliza sobre la base de esta confusión).”141 

Entonces, el pene vale, efectivamente, “por la conservación de la especie, pero ya no 

en sí, vale porque ese hecho representa que del otro lado (digamos, del lado del 

lenguaje, para simplificar) no hay ninguna justificación última. 

Por lo tanto, este hecho más que representar una explicación del fenómeno, apunta a 

su falta de explicación. Rodea su misterio. Esta explicación natural, espontáneamente 

venida a la mente, se produce allí donde no hay representación que dé cuenta del 

problema. 

En consecuencia, la representación es sólo aparentemente natural. Al jugar en 

relación al conjunto del lenguaje su función queda desvirtuada.”142 

La relación que establece Lacan entre sujeto y cuerpo remite al objeto a; este objeto 

en su relación de separación con el cuerpo y de no-representación. 

Teniendo en cuenta este desarrollo, Faig va a establecer que: “El abordaje correcto 

de la cuestión del significante lacaniano implica al cuerpo y su supedita a la separación 

del objeto a. 

Dicho esto, es posible establecer otra fórmula: si la pulsión, como hemos definido, es 

el valor de la naturaleza en tanto falta a la representación, desde el punto de vista del 

significante tenemos acceso a su revés, y podemos decir que el objeto halla expresión 

en su opuesto. Para la pulsión escópica este opuesto transcurre en la ceguera. 

La ceguera es el objeto de la pulsión escópica. En ella la naturaleza que se rechaza 

abastece la falla del significante.”143 Este señalamiento sitúa, a mi entender, el punto 

central ya que la naturaleza que se rechaza, que se forcluye, retorna desde lo real 

abasteciendo la falla del significante en el doble sentido del genitivo, la falla que el 

significante produce sobre la organización orgánica de la necesidad y la falla del 

significante en tanto la representación se encuentra perforada. Sigue Faig: “El mismo 

movimiento puede aplicarse al resto de las pulsiones. En el terreno invocante, el 

silencio. (Por otro lado, esto es lo que diferencia a la voz del fonema). Para la oralidad y 

la analidad hallamos su opuesto en el destete y el control de esfínteres; son estas 

prohibiciones las que hacen aparecer a las pulsiones naturalizadas o culturalizadas. Con 

la pulsión fálica aparece concomitante la amenaza de castración. Su objeto, el falo 

imaginario, debería entregarnos la solución del complejo de castración. 

 
137 Carlos Faig, Ibidem, pp. 98-99. 
138 Carlos Faig, Ibidem, p. 99. 
139 Carlos Faig, Ibidem, p. 99. 
140 Sigmund Freud, Ibidem. p. 275. 
141 Carlos Faig, Ibidem, p. 99. 
142 Carlos Faig, Ibidem, p. 99. 
143 Carlos Faig, Ibidem, p. 100. 



 

66 

 

La relación entre cuerpo y lenguaje es, pues, de conjunto vacío y, por allí, de 

consonancia. El cuerpo mutilado converge con el significante que hace falla en el 

mismo sitio.”144,[de aquí puede entenderse que la mutilación del cuerpo y el significante 

que hace falla, convergen en la producción de la marca y la falta en el mismo lugar] de 

aquí la definición que da Lacan de las pulsiones como: “el eco en el cuerpo del hecho 

de que hay un decir.”145 

Si la biología entra en juego, porque la imagen corporal adquiere cierta valoración 

distinta ‘por’ el Otro, y ‘para’ el Otro cuando el cuerpo mutilado y el lenguaje 

deslocalizan la falla que debiera converger en el mismo lado, queda en ese mismo 

lugar, un signo en la organización orgánica de una necesidad, que sutura el corte 

significante produciendo la lesión orgánica como cad(á)-ver, (cada) el trozo, que-da-

(a)-ver (que queda, que da a y que da a ver, que lo da a ver). 

Si la falta de un significante que nos ubique sexualmente, traza en Lacan –tal como 

lo demuestra Carlos Faig en su seminario ¿Qué es la sexualidad? Y ¿Qué es el 

psicoanálisis?–, que, “el ciclo de la reproducción sexual en el hombre ha tomado el 

sentido como espermatóforo. El sentido mismo, la cultura en el aspecto más general, el 

lenguaje, las identificaciones, todos los valores simbólicos, podrían estar tomados 

directamente en el ciclo sexual de la reproducción humana. Y en ese caso, aunque uno 

sostuviera que no hay relación sexual, porque el lenguaje está sustituido a la relación 

sexual, porque el sentido está sustituido a la relación sexual, desde el punto de vista de 

la reproducción sexual, del ciclo de la reproducción humana, el sentido tiene una 

función positiva, está coadyuvando a la reproducción de la especie, está tomado en el 

ciclo natural. Con lo cual, en un sector de la cuestión podríamos estar de acuerdo con la 

tesis de que no hay relación sexual y en el otro, no tiene la menor importancia porque 

desde el punto de vista biológico para la reproducción sexual es lo mismo que el 

hombre se reproduzca mediante signos propios de la especie para encontrar el 

partenaire, a que lo encuentre por casualidad a través de la vía del sentido, o del 

equívoco.  

Entonces, si de un lado tenemos el sentido sustituido al sexo, de otro lado tenemos, 

afuera de este esquema, de nuevo al sexo, bajo la forma del ciclo de la reproducción 

sexual sosteniendo todo el movimiento y cumpliendo el objetivo biológico que tiene 

que cumplir.  

Si uno sigue un poco pensando en este modelo, en la sustitución tendríamos un 

movimiento que es metafórico, tenemos el lenguaje sustituido a la sexualidad, y de este 

lado lo que tenemos es un desplazamiento, o sea, una metonimia por donde el sexo 

ocupa dos lugares distintos. 

 

 

 

 

También podríamos hacerlo con respecto al sentido porque de un lado tenemos el 

sentido sustituido a la sexualidad y de otro lado lo tenemos completamente cambiado de 

función y tomado en el ciclo sexual. Cambiado de valor y como una especie de 

herramienta u órgano del ciclo de la reproducción sexual; esto cuando invertimos todo 

el desarrollo. 

 
144 Carlos Faig, Ibidem, pp. 100-101. 
145 Jacques Lacan, Clase del 18/11/1975, “Seminario 23, El sinthoma, (1975-76)”, (versión crítica), 

traducción Ricardo Rodríguez Ponte, (material de circulación interna de E.F.B.A.), p. 7. 



 

67 

 

Con esta idea, con este pequeño esquema que hacía, estaríamos tomando un poco 

lateralmente, de modo un poco desplazado y un poco crítico, si se quiere, las dos 

grandes tesis de la obra de Lacan que son: El inconsciente estructurado como un 

lenguaje, la primera, y la falta de relación sexual, la segunda tesis. Esto no las refuta, 

pero las pone en otro contexto, les da otro valor a los dos desarrollos.” 146  

El problema se presenta cuando esta sustitución del sentido al sexo queda 

deslocalizada, queda interrumpida o en suspenso, ahí la organización orgánica de la 

necesidad a nivel corporal se desorganiza produciéndose una lesión orgánica e 

independizada de la incidencia significante. Con lo cual, como planteábamos 

anteriormente, la pregunta clínica es cómo restituir la función de sustitución del sentido 

al sexo en la operación analítica. 

Faig explica que “si uno piensa en los nudos borromeanos, por ejemplo, uno podría 

decir que de un lado está la zona erógena, y de otro lado tenemos lalengua y que el 

campo que está ligando esto es el campo del goce, con lo cual si uno metiera el 

inconsciente acá [campo del goce (J.)], no estaría ubicado en ninguno de los dos lados, 

está en el exterior, y sería más bien este el esquema que le corresponde. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La idea de objeto (a) en Lacan está muy ligada a salir de la representación 

inconsciente del modelo freudiano, de salir al exterior, de sacar al inconsciente del 

interior del organismo o de la persona y en lugar de hablar de contenidos, de 

representaciones inconscientes, lo que aparece en Lacan es una idea de falta correlativa 

a la de un significante sin significación. Y el movimiento, a lo que lleva esto, es al 

descubrimiento, a la invención del objeto (a) que sería como el referente faltante del 

desplazamiento de la cadena significante.”147  

“En este punto, en la historia del psicoanálisis hay un desplazamiento –que les quería 

señalar–, que va desde un momento donde el psicoanálisis tiene mayor significación que 

es el de las representaciones inconscientes ligadas al complejo de Edipo, por ejemplo, a 

una teoría en los años ’80, al final de la obra de Lacan, o incluso antes, con la invención 

de la cuestión del significante donde la significación queda despejada, o sea, lo que 

tenemos es una idea de la lengua con otro valor. Y, converge bastante con el modelo 

que yo presentaba del sentido tomado en el ciclo sexual, porque efectivamente, eso le 

saca todo valor como lengua, como sistema de signos, lo cambia de función.”148 

Volviendo al inicio de la presente reunión si ubicamos las tres imposibilidades 

estructurales, la de pensar el pienso como homólogo a la representación, la 

imposibilidad de representar la sexualidad y la imposibilidad de representar la muerte 

 
146 Carlos Faig, Clase 6. Sexualidad y Psicoanálisis, “Seminario ¿Qué es la sexualidad? y ¿Qué es el 

Psicoanálisis?”, http://www.lecturasclinicas.com.ar, p. 113-114. 
147 Carlos Faig, Ibidem, pp. 116-117. 
148 Carlos Faig, Ibidem, p. 117. 



 

68 

 

propia, nos encontramos con representación perforada o más precisamente, con una 

falta de representación. 

“Entonces, si uno quisiera decirlo, en otros términos, en términos un poco, si se 

quiere, abusivos, uno podría decir que los grandes tópicos del psicoanálisis, el sexo y la 

muerte –que están por debajo de todos los desarrollos–, son temas que se pueden 

abordar desde la conciencia, desde el lado de la conciencia uno lo encuentra como un 

límite, como un agujero a lo que el pensamiento puede captar de sí mismo. Esto da otra 

entrada a la problemática del psicoanálisis. 

Tendríamos, la conciencia y algún tipo de perforación, vamos a suponer que está 

particularmente ligada con el sexo –dejo afuera el tema de la muerte y del pienso–, hay 

como una especie de agujero en la conciencia –lo estoy dibujando sobre un Toro–, sobre 

un anillo, y si uno hiciera un movimiento de invaginación y pasara todo el Toro por este 

agujero, lo que obtendría es una especie de figura que tendría esta forma que se llama en 

el seminario XXIV de Lacan, el Toro trique una especie de Toro garrote; si uno pasa 

todo el Toro por este agujero queda esto (Toro trique), una figura deviene la otra. Y, lo 

que uno encontraría al hacer este movimiento es que la conciencia queda tomada en un 

conjunto más amplio que es el de la sexualidad. Con lo cual estaríamos en desarrollos 

que son muy parecidos, partiendo de la conciencia a los desarrollos del inconsciente y 

que es lo que Lacan ha puesto en cuestión particularmente en el seminario XXIV que es 

un seminario devastador. Miller hablaba, respecto de L’insu de “la demolición del 

templo. 

 

 

 

 

 

 

 

Lo que hice acá fue hacer como una especie de embudo donde el agujero queda 

circunscribiendo todo lo exterior.”149 Esto, da entrada a otra perspectiva respecto de lo 

que se enmarca como inmixión de otredad y lo que queda excluido. Si pensamos el 

marco que plantea un borde, una frontera y un límite, lo que no hace sistema con el 

lenguaje queda enmarcado, limitado y bordeado por el agujero que plantean los tres 

registros (este tema lo abordaremos en nuestra última reunión) efecto de la operación 

analítica en juego. Sobre esto seguiremos trabajando en las reuniones sucesivas. 

Bueno, vamos a dejar acá y continuamos la próxima. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
149 Carlos Faig, Ibidem, pp.118-119. 



 

69 

 

Seminario 

Lectura clínica de la operación analítica 

La falla epistemo-somática: Migajas 

TERCERA CONFERENCIA 

 

1 

Mito y Estructura: Pulsión y significante, una convergencia de faltas. 
Metáfora paterna y Complejo de Edipo son elementos heterogéneos y 

cualitativamente distintos, si bien el Complejo de Edipo –desde el punto de vista 

clínico– se estructura en la metáfora paterna lo cual nos lleva a que su constitución, es 

efecto del trabajo del significante (en el doble sentido del genitivo). 

Ahora bien, el trabajo del significante y con el significante no deja de remitirnos al 

corte, y en esto en particular, al Complejo de Edipo, que desde el punto de vista clínico 

–en esto sigo a Fukelman–, “se trata de una elaboración de dichos en análisis.”150 

La elaboración de los dichos en análisis, entre otras cosas, nos lleva a la envoltura 

(captura) de la escena primaria y los diversos modos de respuestas que se encuentran 

frente a la falta en el origen, uno de los cuales, en las neurosis, es el mito individual del 

neurótico. 

Esta función que cumple el mito en la estructura, que puede tomar diversas formas, 

desde el mito individual del neurótico, la escena de excepción en la perversión, o la 

alienación respecto del linaje en las psicosis, constituyen diversas formas de respuesta y 

articulación de la falta respecto de la constitución del sujeto en cuyo centro, y a través 

del cual, se localiza la articulación de los nombres del padre. 

Entonces, hasta acá ubicamos, el origen respecto de una carencia estructural de 

aquello de lo que carece el lenguaje, para dar cuenta de la falta simbólica en el 

lenguaje, de la cual, el lenguaje no puede dar cuenta. 

Fukelman acordaba con una afirmación de Françoise Dolto, en la que sostenía que 

“la falta de la escena primaria queda asegurada por otra falta que, a su vez, implica 

una falta en el sujeto en cuestión; cuando eso ocurre, se arma otra escena”151. Entonces, 

desde el punto de vista clínico, estaríamos planteando una relación entre la posibilidad 

de extracción de la escena primaria y la constitución de la Otra escena, a partir de que 

la extracción de la escena primaria implica una falta en el sujeto que asegura la falta 

original al recaer sobre ella. 

En este sentido, para que esto se produzca, dependerá de cómo se encadenan las 

operatorias: frustración, privación y castración, en el pasaje por el Edipo, es decir, en la 

articulación entre el mito que el Complejo traza conjuntamente con el Complejo de 

Castración, y la posibilidad de articulación de la diacronía con la sincronía significante. 

Fukelman establecía que estas operatorias, se articulan en una sincronía que, a su 

vez, implican momentos “en los que se producen efectos retroactivos. Un efecto 

clásicamente retroactivo es aquel que le permite decir a Freud que lo que había sido 

 
150 Paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, “Cap. 3, EDIPO”, Conversaciones con Jorge Fukelman. 

Psicoanálisis: juego e infancia, Editorial Lumen, colección Cuerpo, Arte y Salud, serie roja, primera 

edición Buenos Aires 2011, p. 52. 
151 Paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, “Cap. 4, LA FALTA PUESTA EN JUEGO”, 

Conversaciones con Jorge Fukelman. Psicoanálisis: juego e infancia, Editorial Lumen, colección Cuerpo, 

Arte y Salud, serie roja, primera edición Buenos Aires 2011, p. 78. 



 

70 

 

planteado como objeto parcial se pierde una vez que hay castración, aunque en la 

cronología lineal no es así. 

Es menester que se inscriba la pérdida en tanto falta de un objeto imaginario, para 

que ciertos objetos reales funcionen como provocando una frustración. Todo esto se 

plantea a propósito de aquello de lo que carece el lenguaje, para dar cuenta de la falta 

en el lenguaje. Esa falta es simbólica, y sobre ella el lenguaje no puede dar cuenta. 

Entonces, ahí tenemos la privación, y la constitución de una figura imaginaria de 

enorme importancia: el padre idealizado, el padre imaginario idealizado, […], el padre 

idealizado toma el relevo de la imagen en el espejo. Como yo tiendo hacia la imagen en 

el espejo, el padre idealizado me provee de sentido: hacia dónde voy o, por lo menos, 

hacia dónde quisiera creer que voy. Yo voy hacia donde no falta lo que a mí me falta. A 

mí me falta un elemento simbólico que me ubique, y se encuentra allí, en esa imagen en 

el espejo. En tanto ese elemento está “allí” y no “aquí”, el “allí” me priva de lo que 

“aquí” me falta. Aunque sea lateral, fíjense que lo que “aquí me falta” establece una 

distancia, una hiancia, entre aquello que queda del lado de “quien está aquí”, y aquello 

que se encuentra situado en “quien está allí”. Con lo cual, la posibilidad de pegarme, en 

el sentido de homogeneizarme con quien está “allí”, se traba.”152 La problemática 

acerca de las dificultades respecto de que esta trabazón no opere, y la posibilidad de 

homogeneizarme con la imagen, van a emplazar y localizar diversas dificultades de 

articulación entre, cuerpo, imagen, lenguaje y sexualidad. 

Dicho esto, podemos afirmar –tal como veníamos desarrollándolo anteriormente– no 

hay “me duele” sin espejo. Lo cual nos lleva a la pregunta acerca de qué ocurre en esta 

articulación entre el dolor y la falla epistemo-somática. 

Cuando Lacan en Psicoanálisis y Medicina. El lugar del psicoanálisis en la 

Medicina, habla de la gelificación en la posición de enfermo, es posible ubicar (leer) 

allí, un pasaje en suspenso del mito a la estructura. 

Para poder precisar este pasaje es necesario hacer un rodeo por la imagen que nos 

plantea la buena salud. 

Decíamos que el lenguaje no puede dar cuenta de lo que carece para dar cuenta de la 

falta simbólica que habita y que lo habita, que se localiza y que se instituye en el 

lenguaje. Ahora bien, si este pasaje quedara suspendido, en tanto la trabazón que 

impediría homogeneizarme con quien está “allí”, que no terminara de inscribirse ni 

realizarse, se dibujaría una falla del lado del cuerpo, en tanto y en cuanto, el riesgo en 

potencia, de homogeneización entre imagen y cuerpo amenazaría con realizarse.  

Dicho esto, podemos pensar que, en esta suerte de gelificación en la posición de 

enfermo, es posible ubicar (leer) allí, un pasaje en suspenso del mito a la estructura; 

pero para que esta lectura tenga lugar es necesario poder producir alguna articulación 

con lo imaginario del cuerpo que se inscribe en este registro. Planteado en estos 

términos no se trata de un significante holofraseado sino, del pasaje de la falta de 

inscripción de la falta a la inscripción de la falta; lo cual nos esboza la posibilidad de 

llegar a producir esta articulación entre de lo que carece el lenguaje de lo cual que no 

puede dar cuenta, y la falta simbólica en el lenguaje, su inscripción en la articulación de 

estas tres operaciones mencionadas, y la importancia del padre idealizado que provee 

una dirección y un sentido hacia dónde voy, o hacia dónde puedo creer que me dirijo. 

Esta serie de operaciones nos lleva a emplazar la articulación entre la constitución del 

objeto como pérdida, es decir, la inscripción de la castración como extracción del objeto 

a que pasa a constituirse como causa perdida dando cuenta de la falta de objeto de la 

 
152 Paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, Ibidem, p. 80. 



 

71 

 

estructura como correlato de esta pérdida –falta que establece, instala, e inscribe, la 

articulación y en la articulación de los registros RSI: objeto, operación y agente–, y la 

relación entre pulsión-fantasma-transferencia. 

Este pasaje de articulación es lo que clásicamente nos planteamos como el pasaje del 

mito a la estructura. 

Fukelman en la octava Conferencia del Seminario Ponerse en juego nos lleva a 

reflexionar acerca de lo que podemos establecer como la buena salud.153 Para esto, es 

necesario ubicar un rodeo respecto del cuerpo en tanto real. Como sabemos, el cuerpo 

en tanto real es un cuerpo al cual no le falta nada constituyendo al cuerpo en tanto 

cuerpo. Sin embargo, tal como nos plantea Lacan con la metáfora del queso gruyère, los 

agujeros del cuerpo son constitutivos del concepto de cuerpo mismo. Es decir, en lo real 

del cuerpo, tanto como en el queso gruyère, hay agujeros, pero, esto no queda referido 

tanto a los agujeros de las zonas erógenas, aunque presenten alguna vinculación, sino –

como señala Fukelman–, “al agujero que podría permitir que dijéramos: ‘El cuerpo en 

tanto cuerpo no es todo’, implica un agujero que podríamos mostrar pensando en la 

buena salud. La buena salud, justamente, establece una relación del sujeto –esto que es 

producido por la relación de un significante con otro significante, esto que es 

representado por un significante en relación a otro significante–, la buena salud, digo, 

plantea una buena relación entre el sujeto y [aquello ubicado] en el agujero del cuerpo 

del gruyère.”154 Por esto mismo, cuando nos angustiamos, cuando la angustia nos toma 

el cuerpo, el cuerpo comienza a compactare, es decir, se nos presenta como no 

agujerado, en tanto que, cuanto más angustiados estemos, el cuerpo aparenta carecer del 

agujero con relación al cual se ubica, teniendo entonces cada vez más presencia hasta lo 

intolerable. Fukelman plantea en este punto que un ejemplo de esta presencia del cuerpo 

es algo que encontramos cuando los niños se enferman. Podemos agregar, que no solo 

los niños, sino también cuando se pierde esto que se plantea como la buena salud, es 

decir, cuando el lugar queda cercenado, siendo cada vez menor para este cuerpo que se 

presenta extraído del espejo, del espacio virtual, quedando afectada la relación con el 

lenguaje y por ende con el decir; cuando esto ocurre, el cuerpo se compacta. 

¿Por qué? 

Porque este agujero en lo real, que se puede conectar con este elemento faltante en 

lo simbólico, con este elemento faltante en la lengua, que aparece taponado, es decir, 

cuando “hay algo en la articulación del saber que se presenta en lo simbólico que falta 

y que se conecta con este agujero –si lo puedo decir así– de la buena salud”155. Este algo 

en la articulación del saber que se presenta en lo simbólico que falta, es precisamente 

aquello que no hace sistema con la lengua al quedar comprometida la relación con el 

espejo y la extracción del cuerpo a la imagen especular (sobre este punto volveremos). 

Fukelman señalaba que este agujero en lo real en ciertas oportunidades podía tomar 

la forma de una boca que traga, siendo esto ya una elaboración oral del agujero en lo 

real; y agrega que uno de los momentos en el que puede aparecer, producirse, este 

agujero en lo real, sucede cuando se presentan ciertas circunstancias que impiden o 

destruyen el aparato simbólico que puede recibir aquello que nosotros decimos, aquello 

que nosotros pedimos. 

 
153 Jorge Fukelman, Octava Conferencia, septiembre 1 de 1996, “Seminario Ponerse en juego”, Cartagena 

de Indias, agosto – septiembre 1996, Versión crítica, www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, 

p. 80. (Material de circulación interna). 
154 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 81.  
155 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 81.  



 

72 

 

No es lo mismo situar que está esto impedido, a que esto esté destruido. Si está 

impedido, hay entonces cierta elaboración a través de la angustia, del trabajo con la 

angustia, que nos permite metabolizar este impedimento en esta suerte de boca que 

traga, pero, si las circunstancias que se presentan destruyen el aparato simbólico que 

puede recibir aquello que nosotros decimos, queda comprometido el decir y por ende 

también la demanda ($<>D). Frente a esta afectación, la pérdida de la buena salud, –en 

sentido estricto no se trata de una pérdida sino de una falla o fractura de y en la buena 

salud–, se manifiesta en la lesión en el cuerpo que exige el armado de una restitución 

del imaginario para reinstalar la potencialidad del decir, esto es, que, en el dicho, el 

decir se restituya en potencia de modo tal, que voz y cuerpo no sean uno. En este 

sentido, podríamos decir que esta disrupción o irrupción, plantea un hablarle “a lo real 

de”, mostrando el déficit de artefacto simbólico que pudieran recibir e inscribir las 

demandas de los sujetos. 

Entonces, una primera conclusión, es que lo que queda afectado en este déficit del 

artefacto simbólico que toca lo singular del sujeto y lo universal del contexto social e 

histórico en el que la persona se encuentra, es la dificultad para recibir e inscribir las 

demandas de un sujeto (en el sentido objetivo del genitivo), es decir, si grita “al vacío 

en el símbolo, no hay artefacto simbólico que sostenga imágenes que posibiliten, 

aunque más no sea, gritarle a alguien”156, necesito el alguien sostenido por una cierta 

estructura simbólica para que este grito quede dirigido y direccionado (dirección y 

sentido no son lo mismo, el grito debe tener una dirección y sentido específico) de 

modo tal que se reconstituya el mí de este lado del espejo, porque si yo grito a lo real, lo 

real no me responde, no hay estrictamente posibilidad alguna de respuesta.  

Esto nos lleva al tema del cuerpo y del dolor en tanto, por lo que dijimos y –

siguiendo a Fukelman–, no puede plantearse un me duele sin espejo. En este sentido, 

recuperar la buena salud, el agujero que plantea la buena salud, implica un pasaje de la 

lesión, al dolor y del dolor al me duele. En otros términos, pasar de la episteme al saber 

supuesto en el trabajo –en análisis–, de restitución del artefacto simbólico afectado. 

Una segunda conclusión es que si mi relación con este real agujereado se hace cada 

vez más inquietante porque este lugar agujereado queda desligado con el agujero que 

está tratando de plantear en lo simbólico, no queda entroncado con la castración.  

Si esto sucede, un primer intento de evitar esta supresión, suspensión o destrucción 

(son manifestaciones diferentes) del artefacto simbólico es la presentación de este real 

agujereado como “una boca que puede tragarme, engullirme, deglutirme”.157 

Una tercera conclusión consiste en plantear que el sujeto se ubica en el agujero del 

cuerpo abierto al campo del Otro, en tanto y en cuanto es el lugar donde el cuerpo ha 

sido reclamado en el origen, es decir, allí donde los padres se dirigieron al cuerpo del 

bebé desde un fondo, un cimiento y una base que atañe a lo simbólico y a lo imaginario. 

“Podríamos decir que es en relación a dónde se ubique en este agujero que se plantea la 

relación con la filiación. Es decir, que queda este cuerpo ubicado en una genealogía, 

ubicado en un linaje.”158; entonces, es a partir de esto, –y es a propósito de aquello que 

se produce en lo real del cuerpo–, que hace y establece que cada uno de nosotros y 

nuestro cuerpo, no seamos intercambiables, porque hay algo que es del orden de la 

diferencia, del orden del símbolo agujereando el cuerpo, es decir, “del significante, 

 
156 Jorge Fukelman, Ibidem, pp. 81-82. 
157 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 82. 
158 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 82. 



 

73 

 

ahora, planteado como testimonio de aquello que se dice efectivamente”159 pudiéndose 

precisamente ubicar ahí toda la escena. Escena que hace que este cuerpo, nuestro 

cuerpo, esté agujereado, esto es, que no sea todo cuerpo, y que el cuerpo tenga la 

posibilidad de conectarse con relación a lo que falta en el símbolo, es decir, a aquello 

que podemos establecer con relación a la letra y al objeto de la pulsión. 

Todo esto atañe a este agujero primordial del cuerpo, que, en tanto agujero, si está 

bien articulado con la castración en y de los padres, es decir, bien articulado con el 

símbolo de la diferencia, con aquello que falta en el símbolo que permite el símbolo de 

la diferencia, es lo que Fukelman planteaba como: “la buena salud”. 

Fukelman comentaba al respecto que “cuando los padres no dan, en relación a los 

chicos, su palabra de honor, los chicos ponen el cuerpo, es decir, no dar la palabra de 

honor, quiere decir que no hay algo del orden de la diferencia porque supone que 

cuando yo digo ‘te doy mi palabra de honor’, estoy diciendo que esto que digo es 

diferente a lo que comento en cualquier momento. En este sentido de la diferencia, mi 

palabra de honor atañe a mi ubicación sexual, a mi relación con la castración y a mi 

relación con mis fantasías edípicas.”160, y esto traza la inscripción del decir en lo que 

efectivamente se dice. De modo tal que, esto tiene repercusiones pospubertad, ya que, 

“cuando los padres no dan su palabra de honor, lo que encontramos es que, en lugar del 

agujero, el cuerpo comienza a presentificarse, a hacer presencia [y hacer-se presencia]. 

La buena salud, justamente, es que el cuerpo aparece representado por esto, por 

aquello, como es para todos nosotros, digamos así, por nuestra ubicación en alguna 

escena. El cuerpo aparece representado en la imagen virtual, el cuerpo aparece 

representado en el juego [en la infancia]. Esto nos plantea una distancia entre algo que 

se presenta y algo que se representa.”161  

Esto que se representa, atañe a la letra, es decir, al objeto de la pulsión. Que el 

objeto de la pulsión aparezca representado en la cadena significante implica que cuando 

nosotros hablamos, en lo que nosotros hablamos, se puede recortar lo que decimos, y en 

esto, podemos decir que ahí se encuentra representado algo que concierne a la 

satisfacción sexual. Ahora bien, volviendo al planteo que estamos desarrollando, nos 

encontramos con ciertas situaciones en la que el cuerpo deja de estar representado para 

pasar a adquirir presencia, para presentarse. Cuando hablamos de representación, 

cuando la misma queda homologada al signo no estamos hablando de significante sino 

de algo que representa algo para alguien y al mismo tiempo estamos hablando de la 

organización orgánica de una necesidad. Como verán esto suscita y produce una 

relación distinta con el Otro, ya que es una relación con el signo y no con el 

significante; lo cual lleva a una incidencia diferente respecto del cuerpo ya que la 

organización orgánica de la necesidad queda regulada por los signos del cuerpo y no 

por la mortificación del significante. A su vez, “por ejemplo, la imagen en el espejo es 

una representación de algo para alguien; por ejemplo, la imagen en el espejo representa 

el bebé para la mamá. Esto establece una distancia, digámoslo así, entre el representante 

y lo representado, una distancia que tiene su ubicación y su historia –no es la única–, su 

historia jurídica. Los abogados han estudiado concienzudamente cómo se puede 

 
159 Jorge Fukelman, Representación y Represión, Conferencia dictada en el año 1992 en el marco del 

ciclo de “Clínica con niños” organizado por el Dr. Alejandro Varela en Propuesta Psicoanalítica Sur 

(PPS), “Textos Cautivos”, Lecturas Clínicas http://www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires 2022, p. 

41. (material de circulación interna).   
160 Jorge Fukelman, Ibidem, pp. 82-83. 
161 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 83. 



 

74 

 

representar; hay un representante que representa tal o cual elemento.”162 Abro 

paréntesis, esta distancia que tiene su ubicación y su historia jurídico-política se liga con 

la historia familiar y la economía de mercado. La imbricación de esta historia en la vida 

de una persona concierne a cómo se establecen y emplazan los artefactos simbólicos en 

cuestión y la relación con el decir. Cierro paréntesis. 

Vuelvo a lo que estaba comentando, si hay un representante que representa tal o cual 

elemento, queda afirmada en el signo –de manera performativa en su constitución y 

empleo–, la distancia entre presencia y representación. Ahora bien, si esta distancia 

quedara planteada al revés, es decir, si esta distancia invirtiera su sentido, no su 

dirección, –piénsenlo en el sentido vectorial–, representante y representado quedarían 

unificados porque la distancia entre ambos desaparecería, es decir, el símbolo, se 

constituiría en una pura presencia, esto es, adquiriría la dimensión de presencia y por 

ende, el signo quedaría borrado en su función de tal, ya no sería algo para alguien, sino 

que el algo y el alguien, quedarían unificados. Toda presencia borra la representación 

apareciendo el cuerpo concernido en una satisfacción ilimitada. Si no se trata de 

representante, entonces se trata de que “es”. Este “es” –como bien señala Fukelman–, no 

es un “es” copulativo sino óntico, adquiriendo el símbolo el estatuto del ser. Con lo cual 

todo lo que ocurra con el símbolo recae sobre mi cuerpo por fuera de cualquier 

inscripción simbólica, es decir, los efectos sobre mi cuerpo se independizan de la 

relación significante lo cual plantea una relación diferente con la imagen y por ende 

con el espejo.  

Fukelman decía que en “el espejo, [el] ‘dentro de’, ubicado en relación al discurso, 

al lenguaje, plantea un ‘no es’ aquello que está del lado de acá del espejo. El espejo 

representa algo, y en tanto en el espejo se representa algo, esto que se representa ‘no es’ 

lo que está del lado de acá del espejo. Hasta acá nos situamos todos. Esto no quiere 

decir que no podamos sentir –y se ha escrito al respecto– que del lado de acá pasamos al 

lado de allá. 

Desde Alicia en el país de las maravillas, hasta las múltiples versiones en las que una 

pantalla de televisión nos lleva para el otro lado, para esto, ¿cuál es el otro lado? El otro 

lado, es el lugar donde se unifica presencia y representación, donde la representación 

se hace presente.”163 Este otro lado donde presencia y representación se unifican abole 

la Otra escena. Con lo cual, el trabajo analítico tendiente a reconstruir y reconstituir la 

Otra escena implica una vuelta sobre la propia escena primaria para quien se sostiene en 

posición de analizar, que comprende un trabajo sobre cómo quedamos descontados de la 

misma y, ahí radica la posibilidad de nuestro lado, de poner la falta en juego y poder 

reconstituir la Otra escena para que se articule con y en la lengua de ese análisis el 

sujeto en cuestión. 

Un comentario un poco lateral pero que no deja de incidir en nuestra práctica. Como 

enseñaba Fukelman, los espejos tienen dueños, y nosotros nos reflejamos, sin saber, en 

espejos que, cuando no los reconocemos como espejos, nos encadenan a una tiranía de 

la imagen. Poder escuchar qué nos dicen esos espejos, nos permitirá elegir en qué 

momento y de qué manera podemos utilizarlos para ubicarnos un poquito mejor 

respecto de la multiplicidad de reflejos. Por otro lado, como nuestra clínica es una 

clínica de la representación que deviene significante, cuando aparecen distintas 

modalidades de la presencia como ser la angustia, las psicosis, la falla epistemo-

somática, etc. podemos preguntarnos frente a qué espejo nos encontramos ahí y cuál es 

 
162 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 83. 
163 Jorge Fukelman, Ibidem, pp. 83-84. 



 

75 

 

su dominio [en el doble sentido del término, en tanto nos tiene sometidos y nos 

encadena a un lugar]. A su vez, poder establecer si en realidad se trata de múltiples 

espejos o de uno sólo ya que, en este último caso, nos quedaríamos cerca de la 

experiencia de la deprivación sensorial, es decir, “sin el mundo donde podemos 

compartir ciertos modelos imaginarios. Entonces, lo que mínimamente podemos hacer 

es acercarnos a que esto nos importa y tratar de tener una mínima idea respecto a 

quienes manejan los espejos que nos importan, lo cual no quiere decir dejar de usarlos, 

pero usarlos sabiendo mínimamente, que los estamos utilizando.”164 

“Hay situaciones en las que la mediación especular, es decir, esto que se establece de 

distancia entre el representante y lo representado parece anularse. El paradigma de una 

situación en la que no hubiera ninguna distancia, es decir, que representante y 

representado se asimilaran, sería una situación de repetición lograda, porque 

representante y representado es lo que podríamos plantear en relación al: ‘el 

significante representa a un sujeto en relación a otro significante’. La mediación, la 

distancia, esto es, la pérdida del objeto; es lo que posibilita que no haya un ‘es’ óntico 

entre representante y representado.”165  

Si representante y representado se homogenizan, entonces la distancia entre una 

letra y otra se diluye como si no la hubiera; quedan asimiladas. Esto importa porque, así 

como en la infancia un niño en estas circunstancias –acordando con lo que Fukelman 

nos enseña–, ocupa el lugar de las letras reprimidas parentales –en la cual el niño se 

encuentra impedido de metabolizar relaciones significantes para los padres– queda 

entonces, metabolizando letras como comentador con su cuerpo de las letras 

reprimidas parentales; pospubertad nos podemos encontrar ante situaciones en las que 

esta distancia diluida de las letras pueden presentarse como lesión de órgano. 

 En el caso de estos niños en los que pareciera surgir la presencia de algo del orden 

de la letra reprimida, requieren por parte de quienes los traten la capacidad “para 

hacerse cargo de aquello que atañe a su propia relación con los deseos parentales de 

quien se trate.”166 “Si decimos con Freud que la sexualidad de los adultos se construye 

sobre la sexualidad perversa polimorfa de los niños, y hasta podemos por ahí, con 

cierto esfuerzo, aceptar que nuestros padres fueron niños alguna vez, alguna vez han 

debido ser niñitos”167 perversos polimorfos. Por eso, ahí donde un padre no puede 

sostener la palabra de honor, no puede superar a su propio padre, ahí no hay 

diferencias entre él y su hijo; y donde las diferencias quedan anuladas, algo se marca, 

pero no como diferencia entre símbolos, se marca en lo real del cuerpo. “Estas son las 

situaciones que obligan, digámoslo así, a que podamos nosotros meter en juego 

nuestros padres perversos polimorfos, para tratar de reconstruir una escena en la que 

la marca sea la que posibilita la escena.”168 

Pero, en el caso de un adulto, pospubertad, ya no somos comentadores de las letras 

reprimidas parentales sino que aquello que se produjo como pictograma en la infancia, 

en tanto y en cuanto, se presenta pospubertad como repetición lograda en el sentido que 

comentábamos antes de la distancia diluida y asimilada entre presencia y 

representación, lo que se asimila y diluye son las diferencias entre letras que atañen a 

la sexualidad de los adultos, esto implica una vuelta sobre la perversión polimorfa 

 
164 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 84. 
165 Jorge Fukelman, Ibidem, pp. 84-85. 
166 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 85. 
167 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 85. 
168 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 85. 



 

76 

 

parental, pero al mismo tiempo, plantean una problemática respecto de la segregación, 

la excepción y el anonimato: un deseo anónimo. 

La segregación se plantea como reverso mimético de la no extracción de la escena 

primaria. Por esto mismo, es necesario “para tratar de reconstruir una escena en la que 

la marca sea la que posibilita la escena”169, no sólo meter en juego nuestros padres 

perversos polimorfos para nosotros, sino también, poder volver sobre la pregnancia de 

la escena primaria para localizar la extracción de la misma y ahí trabajar sobre la 

segregación que se nos plantea y la excepción que la origina. 

Todo esto nos lleva a trabajar sobre “¿qué hace el analista con aquello que ha sido 

diferente en el curso de su historia? Esto quiere decir que la posibilidad de construir 

una escena corre del lado del analista y de lo que hace el analista con aquello que 

atañe a sus marcas y a sus objetos.”170, es decir, el trabajo con el significante que nos 

requiere de nuestro lado “¿qué hacemos con nuestros padres? ¿Cómo logramos pensar 

a nuestros padres, pongamos, como chicos perversos polimorfos? ¿Qué estoy diciendo? 

¿Cómo logramos desasirnos de los deseos incestuosos de nuestros padres? Pero, para 

desasirnos de esos deseos incestuosos tenemos que mínimamente poder reconocerlos; y 

si queremos plantear cómo alguien termina un análisis, puede entonces, desasirse de 

aquello que lo mete en análisis; tenemos que pensar cómo nos desasimos nosotros de 

aquello que nos tiene agarrados.”171, esto es, cómo salimos nosotros, cada uno, de la 

escena primaria que nos circunda. 

 

2 

Historicidad y Estructura: De la Falla a la Falta en la operación analítica. 
Que la estructura es la estructura del significante, se encuentra señalado en Lacan 

desde muy temprano y al mismo tiempo hace referencia a la sincronía y diacronía 

marcando que la sincronía no se refiere a la simultaneidad sino a una articulación. 

Fukelman señalaba que “si nosotros nos referimos a una articulación y decimos que 

tuvo efectos, estamos también diciendo que algo del pasado está actuando en el presente 

y está ubicado en la sincronía, sin entrar ahora en todo lo que esto implica respecto de la 

repetición.”172 Estos efectos implican para el sujeto un proceso de lectura desde su 

imaginario corporal, recibido, a su vez, por el Otro. En todo análisis en la medida en que 

quedamos ubicados como analistas intentamos reconstruir un espacio donde ese 

imaginario pueda ponerse en escena.  

Cuando armamos un recorrido desde los padres a los abuelos ubicando la tercera 

generación, se nos abre un mapa generacional y filiatorio que nos permite tener una 

mínima aproximación desde la cual comenzamos a examinar la sincronía de esos 

elementos y su forma de articulación que insisten en la repetición y sus diferencias. Al 

mismo tiempo somos determinados por esta serie que aparece siendo causa de su 

aparición. 

Ahora bien, respecto al fenómeno histórico y su relación con lo que le sucede al 

sujeto, es decir, cómo se encuentra articulado en esta estructura que implica la 

diacronía en la sincronía, Fukelman señala que implica una vuelta con una pérdida, y 

plantea el siguiente ejemplo. Desde hacía un tiempo, él, atendía a una persona que 

 
169 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 85. 
170 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 86. 
171 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 86. 
172 Paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Escolios. El juego es una pantalla, Capítulo 2: HISTORICIDAD 

Y ESTRUCTURA, “Conversaciones con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Colección Cuerpo, Arte y Salud 

Serie Roja, Buenos Aires – México, 2011, p. 32. 



 

77 

 

hablaba de Evo Morales. Como habitualmente él se pregunta para qué se habla de esto, 

qué satisfacción qué goce podría estar allí presente.173 Fukelman señala que esta persona 

había comentado con anterioridad que había algo no analizable. Entonces, Fukelman 

dice: “Lo que se me ocurrió decir es que Evo Morales, bien o mal, sea visto así o de 

otras maneras, es portavoz de aquellos que no tuvieron voz ni voto, ni muchas otras 

cosas, durante largo tiempo. También digo que, según tengo entendido, hay ciertas 

zonas de Bolivia (por ejemplo, Santa Cruz de la Sierra), donde se preferiría que esas 

voces fueran nuevamente acalladas. Aquello supuestamente ‘no analizable’ yo lo dejo 

‘picando’, ya que sin embargo hay allí algo que se intenta decir. Lo que hice fue tomar a 

Evo Morales como representante y dejarle a los santacruceños la certeza de que hay 

algo allí que no es analizable. La reflexión entre la historia política latinoamericana y la 

estructura del sujeto implica un punto de pérdida. Esa pérdida es el contacto con el 

goce.”174 Esto requiere por supuesto el despliegue en una sincronía extensa de trabajo 

analítico para que aquello que decimos nos golpee en algún lado. Una de estas maneras 

en que algo nos golpee o haga enigma, Fukelman lo desarrolla en términos de una 

pregunta que queda del lado del paciente frente a eso que le golpea en el decir que le 

vuelve en forma invertida: ¿Por qué me habla de esto el analista?, pregunta que tiene un 

antecedente en el Seminario VIII, La transferencia en la clase 13 del 8 de Marzo de 

1961175, aunque no sea exactamente igual a lo que sitúa Fukelman, ya que desde esta 

perspectiva, esta diferencia entre el original y la pregunta que trabaja Fukelman, 

constituye una construcción. En este sentido, una construcción, implica una lectura, un 

trabajo de pensamiento, una interpretación, un olvido, y su retorno. Entonces ahí, 

donde retorna, resurge precisamente algo, que se construyó; y tomo lo de 

“construcción” en el mismo sentido de cómo se construye en análisis. Este “cómo se 

construye en análisis”, plantea, nos plantea, un trabajo con el significante –que a 

diferencia de un trabajo con el signo, a diferencia de un trabajo con la representación–, 

nos acerca al concepto de materialidad de la letra o materialidad del instrumento; por 

esto mismo, este trabajo con el significante es, sobre todo, “no confundir el significante 

de la diferencia, con la palabra, que tiene una repercusión imaginaria distinta.”176 Por 

 
173 En este sentido, Fukelman sitúa una diferencia entre lo que el paciente cuenta y el hecho de que se lo 

cuenta; diferencia en la que se atisba una primerísima aproximación a la satisfacción y al objeto en juego. 
174 Paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Ibidem, pp. 33-34. 
175 “Money-Kyrle, quien, sin ser Ferenczi, no es tan reservado [como Paula Heimann], él va más lejos, al 

punto tal que llega hasta comunicar a su paciente ese punto local, la identidad del estado sentido por él 

con el que su paciente le ha llevado al comienzo de la semana. Va de todos modos en este punto concreto, 

a comunicárselo y anotar –ese es precisamente el objeto de la comunicación que hizo en 1955, en el 

Congreso de Ginebra, que reproduce su artículo–, a notar el efecto de esto –el efecto inmediato, pues nada 

nos dice del efecto lejano– sobre su paciente que está con un júbilo evidente, a saber, y que no deduce de 

ello otra cosa que: ‘¡Ah, usted me lo dice!, y bien, estoy muy contento por eso, porque cuando el otro día 

usted me hizo la interpretación a propósito de ese estado –y en efecto, él le había hecho una, un poquitito 

oscura y cenagosa, lo reconoce– yo, –dice el paciente–, pensé que lo que usted decía con eso, eso hablaba 

de usted, y de ningún modo de mí.’ 

Ahí estamos, entonces, si ustedes quieren, en pleno malentendido, y diría que con eso nos contentamos. 

En fin, el autor se contenta con eso, pues deja las cosas ahí, luego, nos dice, a partir de ahí, el análisis 

recomienza, y le ofrece, –no tenemos más que creerle–, todas las posibilidades de interpretación 

ulteriores.” Leçon 13, 8 Mars 1961, “Séminarie 8, Le Transfert…, (1960 – 1961)”,  Le Transfert..., 

version « STÉCRITURE » sur le site E.L.P.,  Staferla, staferla.free.fr p. 106.  
176 Cf., Jorge Fukelman, Ensayo y Crítica del Psicoanálisis. Reportaje a Jorge Fukelman, “Notas de 

Lectura”, Lecturas Clínicas http://www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires 2013, pp. 99-100. (material 

de circulación interna).    

http://www.ecole-lacanienne.net/pictures/mynews/3E64C5D4F015A021F420BF19C91145C6/1960%201961%20Le%20Transfert%20version%20critique.pdf
http://www.ecole-lacanienne.net/fr/p/lacan


 

78 

 

esta razón Fukelman sostenía que la construcción en análisis atañe al camino que lleva a 

trabajar con el significante, en tanto implica un trabajo con la falta.  

Entonces, ¿qué estoy diciendo cuando digo “el trabajo con el significante” y, a su 

vez, ¿qué implica trabajar con el significante?  

A mi entender hay tres preguntas centrales, ya clásicas, –al menos para algunos–, que 

nos ubican con relación a esto; la primera: ¿Por qué me lo cuenta? corresponde a 

Fukelman, quien precisaba que lo que el paciente cuenta, no coincide con el hecho de 

que me lo cuenta; precisión que localiza, en esta división orgánica, el camino de acceso 

a la aprensión del objeto. A su vez, las dos siguientes pertenecen a Carlos Faig: ¿Dónde 

estoy en el decir del paciente? –con la siguiente aclaración que él hace al respecto, en 

tanto que “para situar la transferencia mediante esta pregunta, debemos esquivar 

adjudicarle alguna intención, […] o que todo esto forme parte de un diálogo […]”,177 ya 

que pensar “dónde estoy en el decir” resuelve la falta de posición sexual del sujeto en 

análisis (la S barrada es precisamente eso).”178 Esto lleva a atender luego, a la 

realización transferencial en juego. En cuanto a la tercera, “¿Cómo hacer para que el 

analizante, el paciente, se encuentre con lo que dice?”, esto es, ¿dónde se encuentra 

con lo que dice? Esta dimensión –señala Faig– refiere a la posición sexuada (dando por 

supuesto que el desarrollo transferencial suple la falta de posición sexual del sujeto). 

Se observará que esta forma de trabajar –ligando los planos del decir, la realización y la 

suplencia– es casi inmediatamente sexual y se opone al aire epistemológico del 

lacanismo.”179 

Ubicamos tres preguntas centrales en la construcción del análisis de parte del 

analista, por otro lado, del lado del analizante aparecen la formulación de cierto orden 

de preguntas: “¿Por qué me habla de esto el analista?”180 –retomando lo que habíamos 

ubicado anteriormente–, ¿Qué tiene que ver lo que me está diciendo con lo que yo 

estaba diciendo? Pregunta que inaugura uno de los caminos de acceso a la elaboración 

de los dichos en análisis por el pasaje hacia: ¿Qué me quiere decir esto?, lo que puede 

posibilitar transitar del ¿qué está diciendo cuando estoy diciendo lo que estoy 

diciendo?, ¿qué estoy diciendo?, para arribar al hecho de que estoy diciendo. 

La articulación de este orden de preguntas implica el trabajo de la falta en tanto 

ubica cómo el trabajo con el significante, trabaja aquello que hace a un análisis, y que 

se realiza en un análisis, este trabajo implica lo que Fukelman situaba como la 

elaboración de los dichos en análisis. Si a este trabajo lo denominamos experiencia del 

análisis –y lo menciono así en varios sentidos–, pero hay por lo menos dos que me 

parecen importantes: uno es histórico-social-estructural, en cuanto nos remite al hecho 

actual de la recuperación de cierta experiencia que hace a la conformación de nuestra 

historia, sobre todo frente a la pérdida de la experiencia como efecto de la globalización 

del estado de excepción en el que nos encontramos; el otro, toca al hecho de la 

conciencia en el sentido de que no alude, a una experiencia de conciencia del tipo: Ah!!, 

me acabo de avivar de…, es decir, de “la conciencia transparente a sí misma, de la 

conciencia que tiene conciencia de ser conciencia. En paralelo, fácilmente podemos 

concordar en que la experiencia del análisis no es una pura experiencia conceptual; 

 
177 Carlos Faig, Preguntas elementales III. Ecuaciones mínimas, facebook grupo Textos, 2015. 
178 Carlos Faig, Ibidem. 
179 Carlos Faig, Ibidem. 
180 Paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Capítulo 2: HISTORICIDAD Y ESTRUCTURA, 

“Conversaciones con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Colección Cuerpo, Arte y Salud Serie Roja, Buenos 

Aires – México, 2011, p. 34. 



 

79 

 

entendiendo como ‘experiencia conceptual’ al trabajo sobre los conceptos.”181 En 

cambio, sí, se trata –como decía Fukelman–, “de cómo arribar al trabajo de los 

conceptos; para el caso, cómo llegar al trabajo significante a partir de lo que es la 

experiencia banal de la conciencia.”182 

Recapitulando lo que veníamos diciendo y haciendo hincapié en esta última pregunta 

que formula Fukelman: ¿cómo llegar al trabajo significante a partir de lo que es la 

experiencia banal de la conciencia?, podemos decir que el fenómeno histórico, el 

acontecimiento histórico-político, desde esta perspectiva y con el trabajo del 

significante en las diversas elaboraciones de los dichos en análisis, “eventualmente 

redistribuye lo que es el saber y lo que es la verdad; y las relaciones entre verdad y 

saber para el sujeto. Lo que es la verdad oficial en una época dada, no es la verdad de 

otra época. El carácter que esto tiene para ese sujeto implica cuál es la relación del 

sujeto con la verdad y con el saber. Ése es el anudamiento necesario para que esto ‘me’ 

importe. Quiero decir, el ‘me’ tiene que estar presente. Es a través del ‘me’ que la 

articulación significante encuentra algo de la pérdida del goce, lo cual es justamente la 

relación con el goce; porque el ‘me’ se constituye en relación con esta pérdida.”183  

Lo que “me” importa atañe al deseo. Vemos que aquí Fukelman establece una 

articulación entre el deseo y la pérdida de goce y que, como inscripción de esta 

operatoria, el “me” quede articulado con el deseo. Decir, deseo, es decir que la 

extracción del espejo y la constitución del espesor corporal quedan enlazados, juntos y 

unidos como efecto de la pérdida de goce, con lo cual se establece en esta articulación la 

inscripción de deseo-falta-cuerpo. A su vez, establece que es a través del “me”, cuando 

el “me” está presente, es decir, no es una mera representación, hace cuerpo, es ahí, que 

se produce, establece y se inscribe el hecho de que el significante encuentra algo de la 

pérdida del goce. Este “encuentra algo” significa la relación misma con el goce. Y esta 

frase plantea una doble lectura, por un lado, significa la relación con respecto al goce, es 

decir, significante y goce entran en relación, pero, por otro lado, sitúa la definición de 

goce en el sentido de que encontrarse con algo de la pérdida del goce, no significa algo 

que el goce perdió, sino el goce perdido; lo cual implica –y esto nos acerca a la 

definición, aunque sea circular–, que la pérdida del goce es el goce en tanto imposible 

lógico, esto es, lo que no cesa de no escribirse. En este sentido, no es que hay un goce 

que se perdió, sino que el goce es aquello que no cesa de no escribirse como imposible 

lógico; éste es el sentido del perdido que califica al goce. Por un lado, esto plantea una 

actividad constante de la escritura en potencia como potencia del no, (no podría, no-no 

dejar de no escribirse) y al mismo tiempo esta actividad plantea en activo que ésta, es la 

dimensión de la pérdida. Así la pérdida se reformula, no en términos ónticos, en 

términos del ser, sino en la constitución del “me” importa, me estoy refiriendo a la 

extracción del espejo, es decir, al espesor corporal y al deseo. Con esto vemos el deseo 

perforado en términos de aquello que, de un lado se constituye como pérdida, y del otro 

lado se constituye como falta en ser. Del lado de la representación mediatizada por el 

significante, tenemos una articulación entre saber y verdad; un saber que al igual que el 

sujeto son supuestos, frente a la imposibilidad misma de existir, por un lado, articuladas 

 
181 Paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Capítulo 7: UN RECORRIDO, “Conversaciones con Jorge 

Fukelman”, Ed. Lumen, Colección Cuerpo, Arte y Salud Serie Roja, Buenos Aires – México, 2011, p. 

133. 
182 Paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Ibidem, p. 133. 
183 Paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Capítulo 2: HISTORICIDAD Y ESTRUCTURA, “Conversaciones 

con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Colección Cuerpo, Arte y Salud Serie Roja, Buenos Aires – México, 

2011, p. 34. 



 

80 

 

con una verdad que no puede decirse totalmente sino en un medio decir. Por esto, en el 

dicho se vehiculiza sincrónicamente après coup, un saber supuesto cuando se encuentra 

con una verdad que sólo puede decirse a medidas en tanto habla en lo dicho sin poder 

decirse totalmente. En este sentido, Fukelman da el siguiente ejemplo: “Supongamos 

que alguien confunde derecha e izquierda. Si yo le dijera “Tu mano derecha” señalando 

la izquierda, me diría: “No, ésa es la izquierda.” Yo podría responderle: “¡Ah!, es el 

espejo”, y al decirlo estaría manifestando: “Con eso no quiero meterme.” Ahora bien, 

si yo sí quisiera meterme, pasaría, entre otras cosas, por mi historia imaginaria, a través 

de la cual podría analizar –entre paréntesis, hablando de Evo Morales– cuál es la 

relación que hay entre derecha e izquierda y, también, mi relación con ciertos 

objetos.”184 Entonces, en los momentos en los que un paciente se pregunta ¿por qué me 

dice esto mi analista? Lleva a un pasaje por su historia imaginaria y la relación con 

ciertos objetos en el sentido de poder precisar de qué lado están y si hay alguna 

relación entre la imagen que me representa y el cuerpo que queda ubicado de este lado; 

entendiendo para esto como “cuerpo”, lo que antes planteábamos como articulación en 

la constitución del “me” importa: extracción del espejo, espesor corporal y deseo. 

En ciertas ocasiones nos encontramos con que no existe una instancia, o que dicha 

instancia donde pueda inscribirse algo que le sucede se encuentra seriamente afectada –

aún con todas las dificultades que esta inscripción pudiera tener–, a quienes nos 

consultan, es decir, no hay quien escuche en el sentido de la inscripción en el Otro de 

algo que los represente, lo que resulta imposible entonces es que se inscriba en el Otro, 

o que vuelva del Otro la dimensión de aquello de lo que carece el lenguaje para dar 

cuenta de la falta en el lenguaje, lo que clásicamente se plantea como no hay 

representación hombre-mujer ni hay representación de la muerte. Cuando esto no se 

produce, entonces –dice Fukelman– “no podemos esperar nada; y tenemos que 

arreglarnos.  

Pero en la vida cotidiana contamos con cada vez menos instancias en las que se 

habilite que podamos inscribir.” 185  

Cada vez más, el estado de excepción se instituye como regla, al punto tal que hoy 

podemos decir que nos encontramos con la globalización del estado de excepción, y en 

este orden de cosas, la posibilidad de inscribir algo diferente, se encuentra seriamente 

afectada o comprometida en tanto paso a formar parte de ese estado segregativo; paso a 

formar parte –parafraseando a Lacan–, del rechazo de la segregación, rechazo de la 

segregación que funda, instituye y consolida el principio del Lager, [Le refus de la 

ségrégation est naturellement au principe du camp de concentration.]186 El mundo actual 

se inaugura como un campo de concentración globalizado y cuando el estado de 

excepción es la regla –siguiendo y parafraseando en esto a Agamben–, el Estado se 

convierte en un artefacto productor de muerte. 

En la charla en Sainte Anne (1971-1972), Lacan dice: “Lo que distingue al discurso 

del capitalismo es esto: la Verwerfung, el rechazo, el rechazo fuera de todos los campos 

 
184 Paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Ibidem, pp. 34-35. 
185 Paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Ibidem, p. 41. 
186 El texto de Lacan se encuentra en la nota 3 de Préface a une thèse, au livre d’Anika Rifflet Lemaire 

«Jacques Lacan» Charles Dessart, Bruxelles 1970, pp. 9-20; reeditado en Autres Écrits, Le Seuil, París, 

2001, pp. 393-402, y la traducción en castellano con las notas a pie de página se pueden encontrar en: 

Prefacio a una tesis, “Jacques Lacan Otros Escritos”, editorial Paidós, traducción Graciela Esperanza, 

revisión Graciela Esperanza y Guy Trobas, Buenos Aires, Argentina, 2012, pp. 413-423, y en: Verba 

Volant, Revista de Filosofía y Psicoanálisis Año 6, No. 1, 2016, UCES Universidad de Ciencias 

Empresariales y Sociales, traducción de Agustín Kripper, pp. 69-79.  



 

81 

 

de lo Simbólico, con lo que ya dije que tiene como consecuencia. ¿El rechazo de qué? 

De la castración. Todo orden, todo discurso que se entronca en el capitalismo, deja de 

lado lo que llamamos simplemente las cosas del amor, amigos míos. ¿Ven eso?, ¡eh!, 

¡no es poca cosa! 

Y es por eso que dos siglos después de este deslizamiento, llamémoslo calvinista, 

después de todo, ¿por qué no? –la castración hizo finalmente su entrada abrupta bajo la 

forma del discurso analítico. Naturalmente, el discurso analítico todavía no fue capaz 

de darle ni siquiera un esbozo de articulación, pero, en fin, le multiplicó la metáfora y 

se dio cuenta de que todas las metonimias salían de ahí.”187 

Desde el marco histórico inaugurado por Descartes en el pensamiento científico con 

la consecuente producción del sujeto elidido, hasta el capitalismo globalizado actual en 

el que la ciencia y su desarrollo se emparentan, nos dirigen hacia un desarrollo delirante 

en el sentido de la constitución de un sistema cerrado, un sistema que excluye, ya no de 

exclusión simbólica sino más bien, de la imposibilidad de inscribir, en el sentido de “no 

hay inscripción de”. Este planteo abierto por Lacan nos lleva a considerar que la 

Verwerfung de la segregación y la Verwerfung de la castración componen la 

particularidad de la globalización del estado de excepción en el que nos encontramos. 

Motivo por el cual, lo que podemos tratar de hacer en este campo que nos importa es 

que “se pueda plantear –dice Fukelman–, en qué nos concierne ese delirio para 

desengancharnos un poco. No es algo sencillo porque ese delirio es el modo cómo 

vivimos y pensamos cotidianamente. 

Todos los prejuicios que tenemos –y que no nos faltan– se encuentran ubicados allí. 

Uno enciende la televisión y escucha a esos individuos que aspiran a ser engranajes 

importantes de la armazón política de todo esto; si lo piensan en serio, están 

verdaderamente chiflados, están locos. 

Aquello que suele decirse de la declinación del padre debería ser ubicado en el 

marco de un planteo más amplio.”188 

En la medida que formamos parte del engranaje de esta maquinaria y voy obteniendo 

los ‘logros’ que el sistema me prescribe, establece y determina, a lo largo de esta 

secuencia no se me pide que diga algo, es decir, que se juegue algo del sujeto. En este 

sentido, nos encontramos ante la siguiente disyunción, o bien es posible decir algo y me 

muevo en una zona de libertad, o bien, como engranaje de este sistema quedo situado 

respecto de un símbolo dictatorial al cual debo obediencia debida en tanto dicta cómo 

debo ser, cómo debemos ser para ser mejores, hecho que excluye toda dimensión de la 

representación. Estando en este orden de cosas Fukelman aproxima la siguiente 

reflexión: “Yo me muevo totalmente por la obediencia debida, pero resulta que mi hijo 

me pide que sea yo, y allí soy el responsable. De manera que ahora yo soy responsable, 

en el sentido de asumir lo que va a producirse a partir de lo que estoy haciendo. 

Pareciera que hay un modelo de organización común [y mundial], desde las 

transnacionales hasta los engranajes más pequeños de éstas, [nosotros]”.189 

Esta responsabilidad de la que hablaba Fukelman atañe directamente al linaje en 

tanto el linaje asegura y, me asegura, una ubicación en el mundo. Ubicación que 

establece, en principio, la instauración un “mi” y desde ahí un mundo en el mundo, que 

 
187 Jacques Lacan, Le savoir du psychanalyste, 6 janvier 1972, Entretiens de Sainte Anne 1971- 1972, 

version polycopiée, identique à la version AFI p. 1315, Pas tout Lacan, https://ecole--lacanienne-

net.translate.goog/es/bibliolacan/pas-tout-lacan-3/?_x_tr_sl=fr&_x_tr_tl=es&_x_tr_hl=es 

419&_x_tr_pto=sc 
188 Paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Ibidem, pp. 42-44. 
189 Paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Ibidem, p. 44. 



 

82 

 

puede llevar a que construya mi mundo. Es decir, no hay mundo y luego yo lo habito, 

sino que la marca que me constituye, construye el mundo que en el que me inscribo en 

el acto mismo de inscripción. En esta perspectiva, la responsabilidad de los padres que 

Fukelman formulaba en términos de palabra de honor, asegura “una relación de 

exterioridad, de exclusión, entre lo que está del lado de acá del espejo y lo que está en el 

espacio virtual del espejo. La derivación de esto es el linaje. Es decir, el linaje se ubica 

en el punto de relación de exclusión entre lo real y lo simbólico, asegurando allí una 

articulación. En este sentido, la filiación produce un orden y una ubicación en el 

mundo.”190 

Por todo esto, la posibilidad de “leer aquello que nos marca implica que leemos y 

hablamos. Pero para hablar necesitamos, por lo menos, tener la esperanza de que algo 

de lo que decimos sea escuchado.”191 Que sea escuchado implica que el deseo desde el 

cual esto tenga recepción no sea un deseo anónimo, lo cual implica una falta en juego 

mediada por la castración porque de otro modo, si esto quedara cercenado, “¿qué 

podemos hacer para leer?, ¿poner unas bombas en el colegio?”192 

Esto nos lleva a situar la relación entre el cuerpo, la imagen y el más allá del 

principio de realidad. 

En este sentido, siguiendo a Lacan entendemos que el significante transporta una 

imagen, una imagen que podemos localizar más allá del principio de realidad. Es decir, 

una imagen que –dice Lacan–, “en su reacción misma al rechazo del oyente, el sujeto va 

a traicionar (revelar) la imagen que lo sustituye. Con su imploración, con sus 

imprecaciones, con sus insinuaciones, con sus provocaciones y sus ardides, con las 

fluctuaciones de la intención que le dirige y que el analista registra, inmóvil, pero no 

impasible, comunica a éste el dibujo de esta imagen. Sin embargo, a medida que sus 

intenciones se tornan más expresas en el discurso, mézclanse a ellas testimonios con los 

que el sujeto las apoya, les da vigor, les hace retomar aliento: allí formula aquello de lo 

que sufre y que quiere dejar atrás, confía el secreto de sus fracasos y el éxito de sus 

designios, juzga su carácter y sus relaciones con el prójimo. De ese modo informa 

acerca del conjunto de su conducta al analista, quien, testigo a su vez de un momento de 

ésta, encuentra allí una base para su crítica. Ahora bien, lo que tras una crítica semejante 

esa conducta le muestra al analista es que en ella actúa permanentemente la imagen 

misma que éste ve surgir en lo actual. Pero el analista no está al final de su 

descubrimiento, ya que, a medida que la petición cobra forma de alegato, el testimonio 

se amplía con sus llamados al testigo; son los relatos puros que parecen “fuera de tema” 

y que el sujeto saca ahora a flote de su discurso, los acontecimientos sin intención y los 

fragmentos de los recuerdos los que constituyen su historia, y, entre los más desunidos, 

los que afloran de su infancia. Pero de pronto entre ellos el analista encuentra la misma 

imagen que, con su juego, ha suscitado del sujeto, y cuya huella ha reconocido impresa 

en su persona, esa imagen a la que sabía, desde luego, de esencia humana, puesto que 

provoca la pasión y ejerce la opresión, pero que sustraía sus rasgos de la mirada del 

psicoanalista, como también éste lo hace respecto del sujeto. Ahora descubre esos 

rasgos en un retrato de familia: imagen del padre o de la madre, del adulto 

 
190 Paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Escolios. Linaje, Capítulo 2: HISTORICIDAD Y ESTRUCTURA, 

“Conversaciones con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Colección Cuerpo, Arte y Salud Serie Roja, Buenos 

Aires – México, 2011, p. 47. 
191 Paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Capítulo 2: HISTORICIDAD Y ESTRUCTURA, 

“Conversaciones con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Colección Cuerpo, Arte y Salud Serie Roja, Buenos 

Aires – México, 2011, p. 45. 
192 Paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Ibidem, p. 44. 



 

83 

 

todopoderoso, tierno o terrible, bienhechor o castigador; imagen del hermano, niño 

rival, reflejo de sí o compañero. 

Pero el sujeto ignora esa imagen que él mismo presenta con su conducta y que se 

reproduce incesantemente; la ignora en los dos sentidos de la palabra, a saber: que lo 

que repite en su conducta, lo tenga o no por suyo, no sabe que su imagen lo explica, y 

que desconoce la importancia de la imagen cuando evoca el recuerdo representado por 

ella. 

Pese, con todo, a que el analista concluye por reconocer esta imagen, el sujeto a su 

vez termina por imponerle su papel a través del debate que prosigue. De esa posición 

extrae el analista el poder del que va a disponer para su acción sobre el sujeto. 

En adelante, efectivamente, el analista actúa de tal modo que el sujeto toma 

conciencia de la unidad de la imagen que se refracta en él en efectos extraños, según la 

represente, la encarne o la conozca. No hemos de describir aquí de qué manera procede 

el analista en su intervención. Opera en los dos registros de la elucidación intelectual 

por la interpretación, y de la maniobra afectiva por la transferencia; pero fijar sus 

tiempos es asunto de la técnica, que los define en función de las reacciones del sujeto, y 

regular su velocidad es asunto del tacto, merced al cual el analista advierte el ritmo de 

estas reacciones.”193 

De esta extensa cita me gustaría resaltar lo siguiente. El trabajo con el significante en 

el análisis transporta una imagen que realiza un tema, y tomo aquí tema en el mismo 

sentido que Lacan emplea y hace uso del término sujeto, tanto como tema como lo que 

un significante representa para otro, tomando la definición clásica de sujeto. Pero, 

además esta imagen que se actualiza en el presente, que cobra actualidad en el discurso 

del paciente, se articula en una sincronía con otros elementos, que a su vez implica 

momentos en los que se producen efectos retroactivos. Efectos retroactivos que llevarán 

a actuar al analista determinado como instrumento de la transferencia. Y efecto de esto, 

–dice Lacan– “el sujeto toma conciencia de la unidad de la imagen”, –pero tendríamos 

que poner ahí un reparo, ya que el sujeto en términos de cómo se define no sólo no es 

una sustancia, ni tiene conciencia, ni existe sino como supuesto en tanto falta en ser, 

entonces no puede tomar conciencia alguna de la unidad de la imagen que se refracta en 

él en efectos extraños, según la represente, la encarne o la conozca, más bien habría 

que entender esto clínicamente de otro modo. Si efecto de la intervención, del trabajo 

con el significante, se produce en la imagen que éste transporta, una unificación, esto 

implica una extracción del espejo, es decir, que se marcaría y se situaría una distancia 

entre presencia y representación. En este sentido, la imagen refractada –en el sentido 

estricto de lo que este concepto implica–194 implicaría el pasaje a Otra escena distinta de 

aquella en la cual esta imagen se encontraba siendo una con el cuerpo. 

Ahora bien, efecto de esto suceden tres alternativas posibles respecto del 

posicionamiento subjetivo, es decir, que encontremos en el paciente que la haya 

encarnado (R), representado (S) o, sabido (I). Como verán esto plantea directamente 

una relación entre el orden de registros en juego respecto de las consecuencias de esta 

pérdida de distancia entre presencia y representación.  

 
193 Jacques Lacan, Más allá del principio de realidad, “Escritos 1, capítulo Dos”, siglo veintiuno editores 

s.a., décimo cuarta edición en español, segunda reimpresión, Argentina 1988, pp.77-78. 
194 La refracción es el cambio de dirección y lentitud que experimenta una onda al pasar de un medio a 

otro con distinto índice refractivo. Solo se produce si la onda incide oblicuamente sobre la superficie de 

separación de los dos medios y si estos tienen índices de refracción distintos. 



 

84 

 

Con esto, quiero señalar que el trabajo que implica y que se realiza en la operación 

analítica lleva a un trabajo sobre la falla hacia la constitución de la falta en sus tres 

dimensiones en un análisis. 

A riesgo de repetirme, pero que considero necesario enfatizar, si realizamos una 

primera aproximación muy general de la falla a la falta en un análisis, no dejaría de 

remitirnos al Edipo, al mito, a la tragedia, y al famoso Complejo de Edipo. Pero, como 

señalamos en nuestro primer encuentro, siguiendo el camino que abre de Fukelman, el 

punto más pertinente en tanto y en cuanto se refiere al análisis, el Edipo se trata “de una 

elaboración de dichos en análisis. Dichos en análisis, quiere decir, “dichos en 

transferencia”.195 Por esta razón, una elaboración de dichos en análisis, atañe al camino 

que lleva a trabajar con el significante, en tanto implica un trabajo con la falta. Y los 

parámetros que nos permiten trabajar aquello que se dice en transferencia está referido 

“a la lógica que puede dar cuenta de aquello que se dice en análisis.”196, siendo que “en 

tanto me refiero a los “dichos en análisis”, estoy presuponiendo que hay un analista.”, 

y es aquí que surge la pregunta de Lacan ¿hay un analista? Paralelamente, Lacan dice 

que se dirige a analistas. Esta aparente contradicción en Lacan señala el famoso 

problema de la célebre anécdota que recuerda Fukelman entre Ludwig Wittgenstein y  

Bertrand Russell respecto del rinoceronte en la cual el asunto que se va delimitando es 

que la inexistencia de algo, no solo no permite aseverar la inexistencia, sino que, 

además, tampoco contradice la existencia de la proposición. Entonces, Fukelman se 

pregunta, acerca de ¿cuál es la relación entre la lógica y la existencia? y afirma que 

“algo así está planteado en este enunciado aparentemente contradictorio: “Le hablo a 

los analistas”, y “me pregunto: ¿hay un analista?”197 y si respecto de este planteo nos 

refiriéramos a un cuerpo parlante, la pregunta que entonces se abre es “¿Cómo podría 

plantear esta existencia con relación a la lógica? ¿Qué puede servir de nexo, de 

articulación, para plantear que hay un analista?”198 

Esta serie de preguntas en los desarrollos que realiza Lacan nos llevan al goce, 

entendiendo, sobre todo, que el goce está en relación al cuerpo, que el goce es el goce 

del cuerpo. 

Hasta acá tenemos un decir en análisis, un analista y un goce que ubicado en “la 

relación de términos que se plantea en la repetición; es decir, un goce no marcado, 

pero al que solamente podemos acceder a buscarlo siguiendo ciertas marcas; con lo 

cual, la pérdida que está presente es de la marca, que vamos reiterando. Por una parte, 

esta pérdida plantea lo que del cuerpo se pierde y, por otra, la relación de aquello que 

del cuerpo se pierde con un goce perdido; se trata entonces de un goce especificado. En 

más, esto apunta al padre o a lo que el padre puede situar como origen de lo real, lo 

que Lacan plantea como el padre de lo real. Lo que importa de todo esto es que estamos 

tratando de plantear el llamado Complejo de Edipo dentro de los parámetros del 

análisis.”199 Abordar el Complejo de Edipo dentro de los parámetros del análisis, dentro 

de los parámetros de un análisis, implica poder trabajar en la operación analítica 

aquellas categorías que Lacan definió para dar cuenta de esto: la frustración, la 

 
195 Paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, Cap. 3, Edipo, “Conversaciones con Jorge Fukelman. 

Psicoanálisis: juego e infancia”, Editorial Lumen, colección Cuerpo, Arte y Salud, serie roja, primera 

edición Buenos Aires 2011, p. 52. 
196 Paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, Ibidem, p. 52. 
197 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 52. 
198 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 53. 
199 Jorge Fukelman, Ibidem, p. 53. 



 

85 

 

castración y la privación, dentro de los parámetros de un análisis, es decir dentro de los 

parámetros de la transferencia. 

La importancia clínica que revisten los parámetros de la frustración, castración y 

privación, radica en aquello que Lacan desarrolla como padre real, padre imaginario y 

los efectos del símbolo, la articulación significante. Como verán esto sitúa el mito a 

nivel de la novela familiar en el que nos encontramos con el héroe, el coro y el público 

para que la escena de este mito quede constituida como tal. Pero, para que esto suceda 

dentro de los parámetros y en los parámetros de un análisis, para el desarrollo de la 

misma es condición necesaria que el héroe quede expulsado, quede segregado; 

expulsión y segregación que quedan repercutiendo en cada uno de nosotros en la 

articulación (anudamiento) Historia, historia, mito, estructura. ¿De qué manera? 

Si somos exhaustivos tendríamos que remitirnos a la articulación que se realiza entre 

saber y verdad. 

Fukelman nos marcaba que esta articulación, en la base, en el cimiento en el que se 

sostiene el edifico de esta articulación, se arma un entramado con otros elementos a 

tener en cuenta “en función de poder así articular la palabra, la lógica, la existencia, el 

goce, el origen de lo que aparece o se imagina como padre, el saber, y la verdad 

inconscientes.”200 Coincido con Fukelman en que este camino clínico es mucho más 

fructífero que plantear la gastada psicología del nene con la mamá y la nena con el papá, 

sin embargo, –dice él– “queda la pregunta de por qué siguen siendo pregnantes, para 

todos nosotros, el papá y la mamá; y es en esa cuestión que entra la sexualidad.”201 Es 

decir, entra la sexualidad en términos de nuestra posición de segregación respecto de 

la escena primaria que nos circunda y de cómo esto se metaboliza en cada uno de 

nosotros, esto es, “cuáles son los caminos por los cuales la sexualidad infantil no deja 

de producir efectos en los sujetos. El modo más burdo de decirlo sería manifestar que la 

sexualidad infantil produce efectos porque los niños no acceden al coito, porque si 

accedieran: ¿por qué la sexualidad habría de producir efectos?; entendiendo aquí el 

coito como lo que presupone la posibilidad de procreación. ¿Y por qué lo niños no 

procrean? Obviamente, estoy al tanto de ciertas diferencias biológicas, pero no se trata 

sólo de eso, o principalmente de eso.  

Parafraseando a Lacan, si “el amor es dar lo que no se tiene”, podríamos decir 

entonces que los chicos no procrean porque eso que no tienen, –la posibilidad de 

procreación–, es dado, por amor, a los padres. Cuando esto deja de ser así, cuando en la 

pubertad esto sucede, algo se modifica. 

Con el surgimiento del deseo sexual –y lo que implica como posibilidad de 

procreación–, el amor hacia los padres pierde el peso que tenía en la infancia. El peso 

que tenía en la infancia se aligera del deseo que sostiene todo amor.”202 Como verán, 

desde este planteo clínico, se produce a partir del trabajo con el significante en 

anudamiento entre saber y verdad; en el que la palabra, la lógica, la existencia, el goce, 

el origen de lo que aparece o se imagina como padre, el saber, y la verdad inconsciente 

quedan articulados. Y, articulados de tal manera que el “me duele”, plantea un espejo 

donde el otro como cuerpo articula, establece, relaciona y anuda, lo que le sucede a la 

imagen y lo que afecta al organismo en el que el Otro como cuerpo se encuentra 

encarnado.  

 
200 Paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, Ibidem, p. 55. 
201 Ibidem, p. 55. 
202 Ibidem, pp. 55-57. 



 

86 

 

En Lacan en el Seminario XIV (1966-1967), La lógica del fantasma, hay varias 

referencias respecto del goce como goce del cuerpo; cito las más significativas respecto 

del punto que quiero señalar. La primera corresponde a la clase del 10 de mayo de 1967: 

“Basta reflexionar sobre esto: que no hay –¡atención, eh!, los que no están 

acostumbrados [Risas]–, en cuanto al significante, es decir, a la estructura, ningún otro 

soporte de una superficie; por ejemplo, que el agujero que ella misma constituye por su 

borde: no es más que esto lo que la define. Eleven las cosas a un grado, tomen las cosas 

al nivel del volumen. No hay otro soporte del cuerpo que el corte que preside su 

desmontaje. Ahí están las verdades topológicas, de las que no determinaré aquí si tienen 

o no relación con el acto sexual. Pero, toda elaboración posible de lo que se llama “un 

álgebra de bordes” [Miller traduce por “el álgebra de Boole”]203 exige esto; que nos 

represente que es el sujeto en esa unión, entre lo que hemos definido como el Uno y el 

Otro. El sujeto es siempre de un grado estructural más bajo que su cuerpo; es lo que 

explica también que de ninguna manera su pasividad, a saber, el hecho de que depende 

de una marca del cuerpo no sabría ser, por ninguna razón, compensado por ninguna 

actividad, aunque fuera su afirmación en acto.” 204  

Lacan define acá al cuerpo como agujero y como Otro por eso cuando dice que “no hay 

otro soporte del cuerpo que el corte que preside su desmontaje”, si tenemos en cuenta 

que el cuerpo es el Otro, el corte que preside su desmontaje implica, la separación del 

sujeto y del Otro, y si el Otro queda definido como agujero por sus bordes, depende de 

una marca del cuerpo, es decir, el sujeto se aloja en ese agujero que la pulsión cava; 

pulsión y zona erógena participan del mismo corte. A su vez, si ubicamos la falta del 

significante y la falta del viviente como dos faltas que se superponen, ubicamos respecto 

del sentido metafórico de la expresión “álgebra del agujero”, la comunidad topológica 

entre pulsión y lengua”. 

Por otro lado, si tomamos la expresión “álgebra de Boole”, teniendo en cuenta la 

lectura posterior desde el seminario XIX, se estaría planteando la relación entre 0 y 1, 

entre Uno y Otro, y, el Otro como -1. Carlos Faig resume de manera brillante este punto 

en su texto del 29/9/2021, Sinopsis del seminario XIX, de la siguiente manera: 

 “Primer paso. 

    No todo x cumple Fi(x) es equivalente a Existe al menos un x que no cumple la 

función. La particular negativa y la positiva son equivalentes. 

   Para todo x se hace equivalente a No existe x que no cumpla la función. Universal 

positiva y negativa también coinciden. 

   El cuadrante de Pierce está en la base de esta lógica de la castración. Lacan realiza 

con ella una sola operación que se sostiene por el escrito: deduce el uno. La función 

fálica ubica dos sexos, pero imposibilita relacionarlos. Hay Uno. 

Segundo paso. 

   Observemos que el seminario se halla dividido en dos partes, a saber: 1) suposición 

de inexistencia (lecciones 1 a 8); 2) el Uno (lecciones 9 a 16). 

   La lectura de la articulación mayor de …ou pire impone dar cuenta de que la no-

relación implica al Uno. El seminario XIX va de la inexistencia a la marca (“Con Dios 

hay que contar”); o bien, del cuerpo (en tanto Otro es menos uno = significante faltante 

 
203 El álgebra de Boole o álgebra Boleana, es una estructura algebraica que esquematiza las operaciones 

lógicas. El álgebra de Boole fue un intento de utilizar las técnicas algebraicas para tratar expresiones de la 

lógica proposicional, en el cual las interpretaciones respectivas de los símbolos 0 y 1 en el sistema de 

lógica son Nada y Universo.  
204 Jacques Lacan, Leçon 19, 10 Mai 1967, “Séminarie 14, Logique du fantasme, (1966 – 1967)”, 

Staferla, staferla.free.fr, p.172 



 

87 

 

del sexo) al Uno.”, tenemos entonces, Otro y Uno, es decir, -1 y 1, esto es, el Otro como 

cuerpo y como significante faltante del sexo, y el Uno, y la dirección que va de la 

inexistencia a la marca o del cuerpo al Uno.”205 

Este es un primer punto. 

En la segunda cita del seminario XIV, que corresponde a la clase del 31 de mayo de 

1967, dice que: “Somos devueltos a la cuestión de la ley primordial, de aquello que 

instituye las reglas del juego, a saber: al vencido se lo podrá matar. ¿Y si no se lo mata, 

cuál será el precio?, ¿cuál será el precio? Ahí entramos en el registro de la significancia; 

es de lo que se trata en la posición del amo, esto es: las consecuencias –siempre– de la 

introducción del sujeto en lo real.206   

Para medir [evaluar] lo que concierne a sus efectos sobre el goce, conviene plantear 

al nivel de este término algunos principios, a saber, que si hemos introducido el goce es 

bajo el modo –lógico– de lo que Aristóteles llama οὐσία [ousía], una sustancia. Es decir, 

algo muy preciso que no puede ser –así se expresa en su libro Categorías–, no puedo 

ser ni atribuidos a un sujeto, ni puesto en ningún sujeto; es algo que no es susceptible ni 

de más ni de menos, que no se introduce en ningún comparativo, en ningún signo de 

mayor o menor, o aún de más pequeño o igual. El goce es algo en donde marca sus 

rasgos (huellas) y sus límites el principio de placer, es algo sustancial, importante de 

producir bajo la forma que acabo de articular en nombre de un nuevo principio: no hay 

goce más que del cuerpo.”207  

Lacan acá articula la significancia con el goce introducido bajo el modo lógico: una 

sustancia. Y bajo este modo no es atribuible a ningún sujeto ni puesto en él, no hay 

sujeto del goce, ni un sujeto que goce; el goce no se reparte, no se cuantifica, y lo sitúa 

como aquello donde el principio de placer marca sus huellas, sus rasgos y configura su 

límite, por eso, el goce es goce del cuerpo. Acá plantea el pasaje de la lógica a la 

existencia respecto de la marca que se reitera, se repite, esto es: “algo en donde marca 

sus rasgos (huellas) y sus límites el principio de placer.”, de modo tal que en la 

reiteración se produce una diferencia e inscripción produciéndose entonces un goce 

especificado. 

Y la tercera cita del seminario XIV corresponde a la clase del 7 de junio de 1967: “El 

goce –lo señalé– es un término ambiguo: se desliza. Desde donde se dice que no hay 

goce más que del cuerpo, y que abre el campo de la sustancia desde donde vienen a 

inscribirse estos límites severos en que el sujeto se contiene con las incidencias del 

placer. Y luego, ese sentido donde gozar, –he dicho– es poseer el «mi…»: Gozo de algo. 

 
205 Carlos Faig, Sinopsis del Seminario XIX, facebook grupo Textos, 29/9/2021. 
206 Miller aquí establece una puntuación diferente. En la versión Milleriana, se lee lo siguiente: “Es de lo 

que se trata en la posición del amo, las consecuencias de la introducción del sujeto en lo real para cernir lo 

que concierne a sus efectos sobre el goce.” Corta la frase siguiente y la ubica como consecuente en la 

anterior, siendo “las consecuencias de la introducción del sujeto en lo real” su antecedente, con lo cual, 

plantea que la posición del amo lleva a la constitución del sujeto en lo real “para cernir lo que concierne a 

sus efectos sobre el goce”. Es muy distinto a planear que el hecho de la aparición del sujeto en lo real 

tiene algunas consecuencias y para medir (evaluar), lo que concierne a sus efectos sobre el goce, conviene 

plantear…”. Es decir, el sujeto en lo real no tiene la función de cernir sus efectos sobre el goce, sino más 

bien el efecto del sujeto (en el doble sentido del genitivo, el sujeto como efecto y los efectos que el sujeto 

produce) en lo real plantea consecuencias que se pueden evaluar, medir respectos de sus efectos sobre el 

goce. No hay sujeto de goce, el goce es goce del cuerpo y siendo que el cuerpo es el Otro, el goce es goce 

del Otro. 

En este sentido, la evaluación como medida es sobre los efectos del goce no sobre acotar, o cernir el goce. 

El goce no se reparte ni se acota, no es una cuestión de cantidad. 
207 Jacques Lacan, Leçon 21, 31 Mai 1967, “Séminarie 14, Logique du fantasme, (1966 – 1967)”, 

Staferla, staferla.free.fr, p. 183. 



 

88 

 

Lo que deja en suspenso la cuestión de saber si aquello de lo que gozo, goza.”208  Lacan 

abre en esto, una articulación respecto de la existencia y el cuerpo: pasaje de la lógica a 

la existencia. 

Este pasaje está implicado en el deslizamiento; deslizamiento del cuerpo a la sustancia 

en el sentido Aristotélico, οὐσία [ousía], donde se inscriben los límites severos y 

rigurosos donde el sujeto queda contenido y concernido con el placer que en él incide. 

Es decir, si vemos que se desplaza del cuerpo a la sustancia (οὐσία), y este 

desplazamiento implica cómo el sujeto queda contenido, concernido y limitado por lo 

que en él incide, a saber (el placer), se trata del principio del placer mismo 

(desplazamiento del cuerpo a la lógica) ya que es este principio mediatizado por el 

significante que produce su repercusión en el cuerpo. Y digo repercusión porque 

percute y resuena, lo hace r(es)onar (r(a)zonar), le otorga su razón tanto respecto del 

saber que produce como en el sentido matemático, es decir, cómo media respecto del 

establecimiento de una relación binaria entre magnitudes como cuerpo y goce. Ahora 

bien, esta relación va a plantear una correlación entre cuerpo, saber, imagen, yo, goce, y 

conciencia, ya que, si tomamos el término incidir en su primera acepción, Lacan nos 

está hablando de cómo el principio de placer llega o cae sobre una superficie a la cual 

se dirige, en este caso el cuerpo como un rayo de luz o el proyectil. De este modo, esto 

que incide, influye y causa efecto en el sujeto es lo que lo concierne, le concierne y lo 

contine: su límite. Límite que Lacan va a señalar es lo que constituye el “me” y el 

“mi”, no sólo en el sentido de usufructo de algo sino también respecto del gusto y el 

interés, es decir, de la pulsión y del deseo, o sea, de cómo el “me gusta”, toca al cuerpo 

con relación al “me interesa” que se despierta. Por eso, Lacan va a decir que: “Allí, 

alrededor del ‘mi…’, es muy precisa esta separación del goce y del cuerpo,209 ya que no 

es para nada lo que he introducido la última vez, en referencia a esta articulación frágil 

de estar limitado en el campo tradicional de la génesis del sujeto de La Fenomenología 

del espíritu, del amo y del esclavo. 

‘Mi…’, de ahora y de aquí en adelante, yo gozo de tu cuerpo (‘Ma...’ je jouis de ton 

corps désormais), es decir, tu cuerpo deviene la metáfora de ‘mi’ goce. Y Hegel, sin 

embargo, no ha olvidado que no es más que una metáfora. Es decir, que, si soy amo, 

‘mi’ goce ya está desplazado; él depende de la metáfora del esclavo.”210 Lacan 

reformula aquí la dialéctica del amo y del esclavo introduciendo la teoría del valor y la 

plusvalía como usufructo llevado al concepto de plus de gozar. Para esto, en tanto 

Lacan dice en el paralelismo del amo y del esclavo, yo gozo de tu cuerpo, tu cuerpo 

deviene metáfora de ‘mi’ goce. Que devenga metáfora de mi goce, quiere decir que lo 

sustituye tanto como objeto y como lugar. Como corolario de esto, Lacan lógicamente 

concluye que “si soy amo, “mi” goce ya está desplazado”; el “yo” y el “mi” están 

desplazados, es decir, no sólo que el “yo” no coincide con el “mi”, sino que el “yo” se 

divorcia del pienso, y en esto, el “soy” y el “yo” no coinciden: soy allí donde no pienso, 

y a su vez, el “mi” queda ligado al cuerpo, por eso, si soy amo, “mi” goce está 

desplazado. Desplazamiento de la lógica a la existencia, del “yo” al cuerpo, y por esto, 

 
208 Jacques Lacan, Leçon 22, 7 Juin 1967, “Séminarie 14, Logique du fantasme, (1966 – 1967)”, Staferla, 

staferla.free.fr, p. 191. 
209 Lacan se refiere acá al goce fálico como el goce extraído del cuerpo, el goce fuera del cuerpo siendo 

que como efecto y gracias a esta extracción, se produce el “Mi”; de ahí que yo no sea un cuerpo, sino que 

tenga un cuerpo que se presenta como mi cuerpo. Lo cual remite al espejo y la imagen en el sentido de 

que no hay me duele sin espejo. Es decir, esa es mi imagen, pero esa imagen no soy yo. Se produce en 

esto una distancia entre presencia y representación donde se ubica el sujeto. 
210 Jacques Lacan, Ibidem, p. 191. 



 

89 

 

va a decir que, si el goce está desplazado, “él depende de la metáfora del esclavo”. Este 

desplazamiento ubica una dependencia que refiere al esclavo como metáfora de la 

producción, de la plusvalía que el amo acumula y de la cual goza. Desde esta 

perspectiva se puede entender por qué Lacan dice que el goce es goce del cuerpo en el 

doble sentido que el genitivo le imprime. 

Lacan continúa y hace un pasaje del esclavo al cuerpo de la mujer como metáfora del 

goce ubicando específicamente otro goce distinto al fálico, al plus de gozar y al goce del 

Otro: “Y, lo que queda tanto para él como para lo que interrogo en el acto sexual, hay 

otro goce que está a la deriva. ¿Tengo necesidad de escribirlo en el pizarrón una vez 

más con mis pequeñas barras? 

 

 

 

 

 

Este cuerpo femenino, que es “mío” [“ma”], es de aquí en adelante, la metáfora de 

mi goce. 

Se trata de saber que hay bajo la forma de mi cuerpo, por supuesto, ni siquiera 

pienso, por inocente que sea, llamarlo “mi” [“mon”], también él tendrá que ver su 

relación de metáfora, esto que seguramente, fundaría de la manera más elegante, y más 

cómoda, con el goce que está en cuestión y que dificulta el acto sexual [que hace a su 

dificultad, hace a la dificultad del acto sexual (qui fait la difficulté de l’acte sexual)].”211 

Lacan distingue al cuerpo femenino –que ubica como “mío” en tanto y en cuanto se 

constituye como metáfora de mi goce–, para tratar de “de saber que hay bajo la forma 

de mi cuerpo”, que, por supuesto, no puede llamarlo “mi” [“mon”] –por eso está entre 

paréntesis en el matema que plantea, es decir que el “mi” que refiere a mi cuerpo queda 

entre paréntesis dependiendo también de su relación de metáfora, con el goce que está 

en cuestión y que dificulta el acto sexual (signo de interrogación en el piso inferior 

debajo de la barra de mi cuerpo [(mon) corps]–. Si este goce, es el que dificulta el acto 

sexual, implica que no lo hay sino como metáfora, por esto Lacan va a llegar a formular 

más adelante que no hay relación sexual y desarrolla la articulación de los goces del 

lado hombre y del lado mujer en las fórmulas de la sexuación en el seminario Encore. 

Continúa la cita: “Van a decirme, ¿por qué es al nivel de la mujer que es cuestionado 

[que hace pregunta (fait question)]? Vamos a decirlo simple y rápidamente, ¡todos los 

psicoanalistas lo saben, no saben decirlo necesariamente, pero lo saben! Ellos lo saben, 

en todo caso, por esto: ¡Es que los hombres y las mujeres no han sido todavía 

(encore)212 capaces de articular la menor cosa sobre el asunto (sujet) del goce 

femenino!213 

No estoy diciendo que el goce femenino no pueda tomar este lugar, estoy a punto de 

detenerlos en el momento donde se trata de no ir demasiado rápido para decir que está 

ahí, ¡la dificultad del acto sexual!214 

 
211 Jacques Ibidem, p. 192. 
212 Homofónico de en corps: en el cuerpo. 
213 Acá claramente plantea el goce femenino como no fálico: imposible de decir. 
214 La dificultad del acto la establece en esta no relación y en la relación que establece el “mi” de mi 

cuerpo que queda entre paréntesis dependiendo también de su relación de metáfora, con el goce que está 

en cuestión y que dificulta el acto sexual. Es decir, que como no hay relación, hay metáfora, hay 

sustitución del sentido al sexo. 



 

90 

 

Y esta referencia al amo y al esclavo, que era menos insoportable únicamente porque 

es un mito que tomé la vez pasada en las relaciones del amo y del esclavo, a saber, el 

goce a la deriva, ustedes pueden imaginarlo bien cuando se trata del esclavo [Lacan 

escribe en el pizarrón Goce], a saber, no hay razón para que no esté siempre ahí, el 

goce, tanto más en tanto no ha tenido, como el amo, la idiotez de arriesgarlo.  

¿Entonces, por qué no lo habría guardado? ¡No es [una razón] porque su cuerpo se 

ha convertido en la metáfora del goce del amo, para que su goce no continúe su 

pequeña vida, como todo lo prueba!”215 Lacan en este párrafo, interroga las diferencias 

de goce respecto de la posición del amo y del esclavo. Con respecto al primero, 

establece que la posición del amo comete la idiotez216 de arriesgar su goce, a diferencia 

del esclavo que no lo arriesga (no comete la idiotez) y esto implica que su cuerpo (el 

del esclavo) se convierte en metáfora del goce del amo, pero esto no es razón (prueba ni 

medida) suficiente para situar que este goce continúa con su pequeña vida, es decir, se 

desliza (Verschiebung). 

Ahora bien, este deslizamiento, desplazamiento y cambio, sitúa, por un lado, que el 

cuerpo del esclavo se convierte en metáfora del goce del amo, esto es, lo sustituye, 

quiere decir también que lo comanda todo, pero, esta sustitución no es razón (ni en el 

sentido matemático, ni lógico, ni con respecto al saber) para que no continúe con su 

independencia (idiotez); en este sentido, el goce no se comparte, sino que se produce 

con independencia del lógos (λόγος). 

Lacan va a ejemplificar esto a través de la comedia antigua a partir de Terencio en la 

que muestra que “puede haber una cuestión sobre la que adviene el goce, cuando se 

produce este pequeño movimiento de desplazamiento, de Verschiebung, que, 

estrictamente hablando, está constituido desde que se introduce entre el cuerpo y el 

goce la función del sujeto”217 y relata la siguiente historia donde “un muchacho que 

tiene un padre, debe o no desposar a una muchacha de clase alta o baja, y como al fin, 

la de clase baja se revela como siendo de clase alta, a causa de esta historia eterna de los 

reconocimientos; que ella había sido raptada de pequeña, y Patatín patatán... ¡Qué 

historia y qué historia idiota! Solamente lo que hay de molesto, si lo razonan así, ¡no 

verán otra cosa que no hay más de una persona interesante en toda esta comedia que se 

 
215 Jacques Ibidem, p. 192. 
216 La palabra idiota proviene del griego ἰδιώτης (idiotes), en este adjetivo encontramos la raíz 

ἴδιος [ˈidios], que en griego significaba ‘de uno mismo, privado, particular, personal. 

Partiendo de la raíz de ἴδιος y el sufijo -ώτης, el adjetivo griego ἰδιώτης al inicio hacía referencia, de 

forma totalmente neutral, a una persona privada en el sentido de un particular. 

Para poder comprender el contexto de su aplicación es necesario plantear cómo funcionaba el sistema 

político y social para los atenienses o los espartanos del siglo V a.C. En el ágora, (centro de la actividad 

política, administrativa, comercial, social, su foco religioso y cultural, y el lugar de impartición de 

justicia), los ciudadanos (vale aclarar: ni extranjeros, ni esclavos, ni mujeres, ni niños) discutían y 

resolvían todo, por eso quien no se comprometía y sólo se ocupaba de lo suyo, era objeto de segregación. 

Faltar a ese deber era incomprensible, pues se pensaba que la vida política beneficiaba a todos, y esto 

diferenciaba efectivamente al ciudadano del bárbaro.  

En Atenas, existía la liturgia (del griego antiguo λειτουργία/leitourgía, de λαός/laós, “el pueblo” y de la 

raíz ἐργο ergo, “hacer, cumplir”) en la Antigua Grecia era un servicio público obligatorio para los 

ciudadanos o metecos más ricos, que realizaban en beneficio de la Polis. 

Por todo esto, es posible percibir que de este significado básico se derivó el de la persona que se dedicaba 

únicamente a lo suyo, lo privado, y no a la vida pública, lo común. Se esperaba que un ciudadano 

participara en política, por lo que quien no lo hacía era el idiota que se ocupaba solo de lo suyo y no de lo 

público, acto que le valía el rechazo o incluso la segregación social. 
217 Jacques Lacan, Leçon 22, 7 Juin 1967, “Séminarie 14, Logique du fantasme, (1966 – 1967)”, Staferla, 

staferla.free.fr, p. 192. 



 

91 

 

llama Davus! En verdad, es un esclavo. Porque podemos tomarlo absolutamente en 

serio, él es el que dirige todo, él que es el único inteligente entre todas esas personas, 

nadie piensa (sueña) sugerir que los otros podrán llegar a serlo:  

– El padre juega el rol paterno hasta el grado, en fin…, de embrutecimiento 

conveniente, en fin… realmente, en fin, superfluo; ¿no es así? [Risas]  

– ¡El hijo es un pobre chiquito completamente descarriado! [Risas] 

– ¿Las muchachas en juego? No se las ve, ¡no interesan a nadie! [Risas] 

– Hay un esclavo que se pelea por su amo, casi que arriesga de un minuto a otro –

está escrito– ¡ser crucificado!, y lleva el asunto magistralmente, ¡hay que decirlo! 

[Carcajada general]  

He aquí de qué se trata en la comedia antigua. De esto que no tiene casi para nosotros 

interés alguno, a saber, de mostrarles que puede haber una cuestión sobre la que adviene 

el goce, cuando se produce este pequeño movimiento de desplazamiento, de 

Verschiebung, que, estrictamente hablando, está constituido desde que se introduce 

entre el cuerpo y el goce la función del sujeto.”218 Siguiendo el hilo de la historia y el 

desplazamiento en el esclavo como metáfora del goce, se llega al valor de este 

desplazamiento que queda constituido como tal desde que se introduce entre el cuerpo y 

el goce la función del sujeto. Llega así a formular que el goce es el goce del cuerpo, que 

un cuerpo es algo hecho para gozar, y que esto que es la función del cuerpo, nos 

recuerda que es el lugar del Otro, que el cuerpo de la mujer es la metáfora de su goce 

(del goce del hombre)219, y que hay una separación constitutiva entre goce y cuerpo a 

 
218 Jacques Lacan, Ibidem, p.192. 
219 “¡No es con el goce propio de un cuerpo, en tanto que ese goce lo define! Un cuerpo, es algo que 

puede gozar. Sólo que aquí está el tema: ¡se lo hace convertirse en la metáfora del goce de otro! ¿Qué 

deviene el suyo?, ¿se intercambia?  ¡Ahí está toda la cuestión! Pero, no está resuelta. ¿No está resuelta, 

por qué? De todos modos, nosotros los analistas lo sabemos, ¡Es decir, que nosotros siempre podemos 

decirlo!  

Es una observación general, ¡no voy a repetirlo todo el tiempo! Escribamos eso… Vamos a hacerlo así, 

¡eh!, para el cuerpo, eso va a ser muy divertido, y eso me recuerda a mis pequeñas placas, sobre las 

cuales, en uno de mis artículos, escribí: “Caballeros”, “Damas”: eso se puede ver en la entrada a los 

baños. [Risas] 

 

 

 

 

Una pequeña placa puede servirnos de cuerpo con las inscripciones arriba, para una serie de cosas, en 

efecto, es la función del cuerpo, desde que hemos recordado que es el lugar del Otro. 

Entonces, hacemos la misma pequeña barra, para que ustedes no se inquieten, y aquí escribimos “J” 

para decir “goce”. 

Entonces, ahí hay un punto de interrogación, porque es ahí que nosotros no sabemos finalmente si está 

ahí, si el cuerpo del macho es bello, y bien, –seguramente es lo que el hombre afirma–, porque no hace 

más que afirmar que es de ahí que partimos en el: “Tú eres mi mujer”, a saber, que el cuerpo de la mujer 

es la metáfora de su goce (del de él). ¡Esto es! Es suficiente agregar un trazo, una línea, para hacer que 

esta pequeña articulación sea expresiva. 

En efecto, por las razones que sostienen… que sostienen que no hay pareja en juego en la relación 

sexual, a saber, que –como otros estructuralistas que trabajan en otros campos, lo han señalado–, la 

relación la relación del hombre y la mujer está sometida a las funciones del intercambio que al mismo 

tiempo implican un valor de cambio, y que el lugar donde algo que se usa, es afectado de esa 

negativización que lo convierte en un valor de cambio, está aquí…, en este lugar, debido a las razones 

tomadas en la constitución natural de la función de la copulación, está aquí, tomada sobre el goce 

masculino en tanto que él, –podemos decir, donde él está. ¡En fin, así se lo cree!– hay un pequeño órgano 

que se puede atrapar. Es lo que hace el bebé rápidamente con mucha facilidad. […] 



 

92 

 

partir de la caída del objeto a, y la extracción del goce fálico como un goce fuera del 

cuerpo.220 

 
[…] Si una mujer, que de todos modos es un sujeto, en el acto sexual –yo diría, más aún, acabo de 

articular– que no podría haber acto sexual si ella no estuviera, inicialmente, fundada como sujeto. Para 

que una mujer pueda tomar su función de valor de cambio, es necesario que ella recubra algo que ya está 

instituido como valor y es aquello que el psicoanálisis revela bajo el nombre de complejo de castración. 

¡No estoy en tren de decirles que el intercambio de mujeres, se retraduce fácilmente por el intercambio de 

falos! 

Es el intercambio de falos, en tanto símbolos de un goce sustraído como tal, es decir, que no es el pene, 

sino que –ya que la mujer deviene metáfora del goce–, hace que se pueda toma una nueva metáfora en su 

lugar, a saber, eso que llamamos el falo, para diferenciarlo del pene, esa pequeña parte del cuerpo 

negativizado. 

¡Y esto, sin embargo, nos deja abierto el problema que acabamos de articular! En otros términos, algo 

tiene lugar en otro proceso: el del intercambio social –si puedo decirlo así– en el fundamento material 

destinado al acto sexual. 

Esto no deja menos en suspenso, si podemos –debido a este elemento extremo– situar algo concerniente a 

la mujer en su función de metáfora, con relación a un goce pasado a la función de valor.”, Jacques Lacan, 

Ibidem, pp.192-193. 
220 “Aquí estamos alrededor de esta cuestión, de la misma cuestión del goce que se encentra concernida en 

el acto sexual.  

Digamos, para introducir esto que es el fin de mi discurso –pero que es esencial, en primer lugar, articular 

con la más extrema escansión–, esto que es el fin de este discurso que nos permite reparar en qué los actos 

que se ponen, y legítimamente, en el registro de la perversión, conciernen al acto sexual.  

Si conciernen al acto sexual, es porque, en el punto donde se trata del goce…, verán que, porque se 

encuentra este punto, puede no ser menos cuestión a nivel del cuerpo de la mujer, pero que es por un 

segundo sesgo que podemos abordarlo …considerando que tomo, el modelo que nos es dado, de lo que 

aparecerá en las tentativas de solución, está ahí a la derecha, en la instauración del valor de goce: 

 

 

 

 

 

Es decir, en el hecho de que la función de cierto órgano sea negativizada, que es el mismo órgano por 

donde la naturaleza, por la oferta de placer, asegura la función copulante, pero de una manera 

absolutamente contingente, accesoria…; en otras especies animales la asegura de manera totalmente 

diferente, la asegura, por ejemplo, con ganchos…, y nada puede asegurarnos que este órgano tenga algo 

que concierna, estrictamente hablando, al goce. 

Aquí tenemos el término por donde se introduce [el concepto] de valor. Es por ahí donde está la cuestión 

del goce; más precisamente, este goce entra en juego en forma de pregunta. Formularse la pregunta del 

goce femenino, ¡y bien!, es ya abrir la puerta de todos los actos perversos. Esto resulta…, es por esto, que 

los hombres tienen, aparentemente, al menos, el privilegio de las grandes posiciones perversas. Y que se 

plantee la pregunta –ya es algo que se puede plantear–, si incluso la mujer misma lo sospecha, por 

supuesto, por la reflexión que introduce en ella esta falta del goce del hombre; ella entra en este campo, 

por la vía del deseo, que, como lo enseño, es el deseo del Otro, es decir, el deseo del hombre. Pero es para 

el hombre que se plantea primitivamente la cuestión del goce, se plantea en eso que ella está afectada, de 

entrada, en el fundamento, de la posibilidad del acto sexual. Y el modo en que lo va a interrogar, es por 

medio de los objetos. De esos objetos que son precisamente los objetos que llamo (a) minúsculas, en 

tanto que marginales, que escapan a una cierta estructura del cuerpo, a saber, a esa que yo llamo 

especular, y que es el espejismo por lo que se dice que el alma es la forma del cuerpo, que todo lo del 

cuerpo pasa en el alma; ahí está lo que puede ser retenido, la imagen del cuerpo; es por eso que tantos 

analistas creen que pueden atrapar eso qué hay en nuestra referencia al cuerpo. De ahí, tantos absurdos, ya 

que es precisamente en esta parte del cuerpo, en este extraño límite, como diré comentando esas 

imágenes, forman una bola o forman una sínfisis,220 en esas partes del cuerpo que llamaremos, con 

relación a la reflexión especular, partes anestésicas; es ahí donde se refugia la cuestión del goce. Y es a 

estos objetos que el sujeto –el sujeto macho, para quien esta cuestión se formula en primer lugar–, se 

dirige para plantear la cuestión del goce.  



 

93 

 

3 

Conclusiones. 
El cuerpo es historia221 y el cuerpo tiene historia. Si el cuerpo es historia, el lenguaje 

está primero y el cuerpo queda contado, historizado, socializado, culturalizado, 

familiarizado, etc., –en esto, podemos apreciar cómo el trabajo del significante opera 

sobre el cuerpo y en el cuerpo, es decir, como el símbolo perfora el cuerpo–, a partir de 

ahí, el cuerpo pasa a tener historia, se hace historia, se sintomatiza, y se constituye en 

una historia, con una historia, y por una historia. Vemos en esto que lo simbólico 

(agujero) se abre sobre el cuerpo en tanto que imaginario (consistencia) desde lo real 

(ex-sistencia) afectando sobre la biología del organismo.222  

Voy a abrir un paréntesis. Jorge Fukelman en la Conferencia Representación y 

Represión, va a afirmar que el acto del decir, y del decir algo, plantea, nos plantea, el 

“que se diga”. Este “que se diga”, es condición para lo que se aborda como: “el orden 

de la representación forme parte del discurso. En este sentido, yo estaba tratando de 

esbozar cómo podíamos, por lo menos en principio, plantear el orden de la voz, 

digamos, el efecto de la voz de que se haya dicho, incidiendo en la escena. El ejemplo 

del Grito [cuadro de Munch] era, si bien, seguramente forzando un poquitito, era 

homogeneizando, acercando el cuadro a la escena. Diría que, en el orden de la voz, la 

voz, que se diga algo, permite un cerramiento: el sentido de una escena de juego, con lo 

que esto deja fuera de la escena, y con lo que esto permite, que esto fuera de la escena 

se articule como fuere. El significante, ahora, planteado como testimonio de aquello que 

se dice efectivamente es lo que podemos plantear como el símbolo agujereando el 

cuerpo. Es ahí donde podemos ubicar toda la escena.”223 Es decir, que el testimonio, lo 

que el significante certifica, legaliza y testimonia, es testigo y da cuenta de aquello que 

es el soporte material que el discurso concreto toma del lenguaje; lo que se dice 

efectivamente en este sentido del posesivo, localiza la estructura esencial del 

significante. Esta operación podemos ubicarla como “El símbolo” en el sentido de la 

conjunción y disyunción de la estructura combinatoria del objeto a y la -. Lo voy a 

explicar con un ejemplo gráfico de manera muy amplia. 
 

Por supuesto, esto, que les dejo, por el momento, puede parecerles una fórmula cerrada. Y es cierto. En 

tanto que, por lo menos, haría falta, sobre cada uno de estos objetos mayores que acabo de evocar, que 

son los que designo bajo el nombre de objetos (a), demostrarlo, de manera ejemplar. Pero, lo que 

demostraré –esto será en nuestro próximo encuentro– es cómo esos objetos sirven de elementos 

cuestionadores. Esto no puede darse más que a partir de lo que primero he articulado, la última vez, y aún 

hoy, como separación constitutiva del cuerpo y del goce.”, Jacques Lacan, Ibidem, p. 194. 
221 Jacques Lacan, “Desde luego, la cuestión del origen del lenguaje, no estamos aquí para hacer un 

delirio colectivo, ni organizado, ni individual. Este es uno de los asuntos que mejor pueden prestarse a ese 

tipo de delirios, sobre la cuestión del origen del lenguaje; el lenguaje está ahí, es un emergente. Y ahora 

que ha emergido, ya jamás sabremos cuándo ni cómo ha comenzado, ni cómo era antes que estuviera.”, 

Le symbolique, l’imaginaire et le réel, Conferencia pronunciada en el Anfiteatro del Hospital Psiquiátrico 

de Sainte-Anne, París, el 8 de Julio de 1953, en ocasión de la primera reunión científica de la 

recientemente fundada Société Française de Psychanalyse, y posterior discusión, “Lacantera freudiana, 

https://www.lacanterafreudiana.com.ar”, traducción y versión crítica Ricardo Rodríguez Ponte. 
222 El anudamiento borromeo, podemos pensarlo de manera pierciana en tanto y en cuanto, lo Simbólico 

avanza sobre lo Imaginario desde lo Real, lo Imaginario avanza sobre lo Real desde lo Simbólico, y lo 

Real avanza sobre lo Simbólico desde lo Imaginario. A su vez, el giro se determina al mismo tiempo en 

sentido inverso y en sincronía pospubertad. Cf., Séptima conferencia, pp. 184-188 del presente seminario. 
223 Jorge Fukelman, Representación y Represión, Conferencia dictada en el año 1992 en el marco del 

ciclo de “Clínica con niños” organizado por el Dr. Alejandro Varela en Propuesta Psicoanalítica Sur 

(PPS), “Textos Cautivos”, Lecturas Clínicas http://www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires 2022, pp. 

40-41. (material de circulación interna).   

https://www.lacanterafreudiana.com.ar/


 

94 

 

Tenemos, por ejemplo, el famoso cuadro de Archimboldo, El bibliotecario, del año 

1566: 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

Si establecemos la siguiente analogía y homologamos la estructura combinatoria de 

los objetos representados en el cuadro, –en este caso, los libros–, con la estructura 

combinatoria del objeto a, que forma una silueta, –en este caso, la del bibliotecario 

hecha de libros–, podemos decir que la estructura combinatoria del objeto a, produce y 

realiza una imagen con la misma sustancia que el objeto del que se trata; a su vez, si 

desarticulamos esta combinatoria no queda la huella de una silueta, sino que desaparece 

todo. Si a esta desaparición la homologamos a la -, tenemos entonces que la estructura 

combinatoria del objeto a y la -, –como afirma Lacan en la proposición del 9 de 

octubre–, tienen idéntica estructura. 

Ahora, si planteamos el símbolo como la conjunción y disyunción al mismo tiempo 

del a y la - arribamos a lo que dice Fukelman cuando nos propone que el significante, 

como testimonio de aquello que se dice efectivamente, es lo que podemos plantear como 

el símbolo agujereando el cuerpo y que ahí localizamos la escena, localizamos la 

imagen en la escena. Cierro paréntesis. 

Lacan en el seminario 11, Los fundamentos del psicoanálisis (1964), desarrolla las 

operaciones de alienación y separación, como aquellas operaciones esenciales y 

cardinales para la causación del sujeto. Operaciones que se ordenan en una relación 

circular pero no recíproca. Es primordial y básico, hacer hincapié en este sesgo que 

acentúa Lacan porque da cuenta de la implicación doble de una operación sobre la otra, 

al mismo tiempo de su asimetría y diferencia cualitativa. Cuando digo, “circular” me 

refiero al orden temporal, esto es, que los procesos encadenados por el funcionamiento 

de estas operaciones requieren de un tiempo circular (elíptico); pero tendríamos que 

entender tiempo elíptico, en el sentido que le imprime Lacan al tiempo lógico224. Abro 

paréntesis. Ritvo señala en su análisis del escrito lacaniano El tiempo lógico y el aserto 

de certidumbre anticipada, que el tiempo lógico en Lacan presenta tres niveles de 

complejidad que se implican dialécticamente:  

1.- La Heterotemporalidad, “primera referencia temporalizada de sí al otro, por lo 

cual uno debe coordinar con el otro lo que sucede en el campo del Otro para no perder 

 
224 Jacques Lacan, El tiempo lógico y el aserto de certidumbre anticipada. Un nuevo sofisma, “Escritos I”, 

siglo XXI editores S.A., décimo cuarta edición en español, segunda reimpresión, Argentina 1988, pp. 

187-203. 



 

95 

 

su lugar en el juego: he aquí la función de la prisa.”225 Esta primera dimensión temporal 

implica tres instancias: instante, tiempo y momento; el instante de ver, el tiempo para 

comprender y el momento de concluir. (no me voy a extender en esto), pero sí me 

interesa señalar que este tiempo remite de manera recurrente a la temporalidad extática. 

2.- La Temporalidad extática, es el hallazgo que Lacan presenta en Función y campo 

del habla y del lenguaje en psicoanálisis,226 como futuro anterior. 

3.- La pulsación temporal, tiempo de apertura y cierre del inconsciente, que en el 

seminario 11, Los fundamentos del psicoanálisis (1964), queda definido como 

temporalidad metonímica (elíptica). Cierro paréntesis. 

Estas operaciones de alienación y separación, en esta circularidad no recíproca 

quedan abordadas en términos lógicos como las operaciones de reunión e intersección, 

es decir, las operaciones lógicas de disyunción y conjunción. 

Si graficamos esto en un esquema tenemos lo siguiente: 

 

 

 

 

 

 

 

 

Lacan en Posición del inconsciente va a afirmar que la primera alienación es cosa 

del sujeto y que esta alienación no sólo no es concebible en el campo de los objetos, 

sino que es el significante exclusivamente quien la produce y engendra. A su vez, 

redoblando esta afirmación, propone que sólo puede aparecer en lo real un sujeto si hay 

allí seres hablantes que lo preceden, de modo tal que, un sujeto sólo se impone en el 

mundo por la circunstancia de que en éste haya significantes que no quieren decir nada 

y que tengan, necesiten y deban ser descifrados. Esto nos apunta además a que el 

significante mismo llama a la lectura, desciframiento e interpretación, podríamos decir: 

el significante lo demanda. 

Entonces, si esta primera alienación es cosa del sujeto y no del objeto, el sujeto no 

queda tomado como objeto por el Otro, sino que la relación que lo engendra y por la 

cual se impone en el mundo, es por el hecho de la existencia de significantes que no 

significan nada, pero que demandan y exigen lectura, desciframiento e interpretación. 

Por eso, Lacan va a decir que “conceder esta prioridad al significante sobre el sujeto es, 

para nosotros, tener en cuenta la experiencia que Freud nos abrió: que el significante 

juega y gana, si puede decirse, antes de que el sujeto se percate de ello, hasta el punto de 

que en el juego del Witz, del rasgo de ingenio, por ejemplo, sorprende al sujeto. Con su 

flash, lo que ilumina es la división del sujeto consigo mismo.227 En este sentido, la 

operación de alienación implica esta división del sujeto consigo mismo, división en la 

que el sujeto se desvanece en el intervalo mismo entre S1 y S2; división que no procede 

 
225 Juan Bautista Ritvo, El tiempo lógico y el aserto de certidumbre anticipada. Un nuevo sofisma, 

ediciones Letra Viva, segunda edición, Buenos Aires, 1990, p. 34. 
226 Jacques Lacan, Función y campo de la palabra [del habla] y del lenguaje en psicoanálisis, “Escritos 

I”, siglo XXI editores S.A., décimo cuarta edición en español, segunda reimpresión Argentina 1988, pp. 

227-310. 
227 Jacques Lacan, Posición del inconsciente, “Escritos II”, siglo XXI editores S.A., décimo cuarta edición 

en español, Argentina 1987, p. 819. 



 

96 

 

de otra cosa –dice Lacan– que del juego mismo de los significantes y no de los 

signos.228  
Abro paréntesis. De hecho, el pasaje que va de la relación entre los signos a la 

relación entre los significantes implica la metabolización del trauma en tanto el trauma 

se constituye como trauma significante. En este sentido, Fukelman nos enseña que el 

“desvalimiento, tal como lo caracteriza Freud en el orden del trauma, es posible situarlo 

en el momento en el que un cuerpo se encuentra en falta. […] El cuerpo del sujeto 

parlante implicado en el trauma, es un cuerpo que se encuentra con la falta. 

La epopeya del asesinato del padre es uno de los polos desde el cual esto se 

conceptualiza en la teoría freudiana. Entre otras cosas, dicha epopeya cuenta cómo algo 

ligado con la oralidad implica también la absorción de una falta. La horda fraterna 

devora al padre, pero, lo que come es la falta de poder llegar a ser ese padre; de manera 

que, lo que come la horda es una falta. 

Otro polo desde el cual puede conceptualizarse el encuentro del cuerpo parlante con 

la falta, es el grito del recién nacido; entendiendo el grito, en la línea de lo que Lacan 

teoriza como el objeto a, y, como el momento en el cual se incorpora algo de otro orden. 

La voz, como faltante, es la que se incorpora en el grito del recién nacido: Una voz 

perdida, que es el reverso de lo que ‘se’ dice. 

Planteado así, se pueden ir ubicando en un análisis los momentos en los que 

retroactivamente algo aparece como trauma. 

Permítanme decirlo de este modo: en el curso de un análisis, cuando lo que va a 

quedar ubicado como trauma se hace significante –en la línea de lo que representa a un 

sujeto–, en ese mismo momento, retroactivamente, se produce el trauma; lo cual implica 

que algo vuelve a estar en falta.”229 Como podemos apreciar en este movimiento que 

describe Fukelman en la operación analítica, implica un trabajo con la falta en tanto y en 

cuanto, este trabajo con el significante lleva a que la falta se produzca 

performativamente en cuanto este trabajo con la falta es un trabajo de la falta, es decir, 

sobre la falta y con la falta. Cierro paréntesis. 

La estructura lógica de la alienación “que se reconoce y define cierto vel.”230, en 

lógica matemática se expresa como reunión. Es decir, que el vel es una conjunción 

disyuntiva que establece la siguiente interrogación: ¿S1 o S2?; y cuya respuesta sería: ni 

S1, ni S2, creando un sujeto intervalar producto del ni uno, ni otro. Pero que, –y en esto 

Lacan da una nueva vuelta– se produce en tanto y en cuanto, el significante “se encarna 

en un nivel más personalizado en la demanda o en la oferta: en la bolsa o la vida, o en, 

la libertad o la muerte.  

Se trata tan sólo de saber si queremos o no (sic aut non [sí o no]), conservar la vida o 

rehusar la muerte, pues en lo que hace al otro término de la alternativa: la bolsa o la 

libertad, vuestra elección será en todo caso decepcionante. 

Hay que fijarse en que lo que queda está de todos modos descornado [arrancado y 

quitado]: será la vida sin la bolsa –y será también, por haber rehusado la muerte–, una 

vida un poco incomodada por el precio de la libertad. 

Tal es el estigma de que el vel, funcionando aquí dialécticamente, opere 

efectivamente sobre el vel de la reunión lógica que, como se sabe, equivale a un et (sic 

et non [sí y no]). Como se ilustra en que a más largo término habrá que abandonar la 

 
228 Jacques Lacan, Ibidem, p. 819. 
229 Jorge Fukelman, Trauma, fantasía y juego, conferencia dictada en el Círculo Psicoanalítico Freudiano 

de la Ciudad de Buenos Aires, entre 1986 y 1990, en “Textos cautivos”, Lecturas Clínicas, (material de 

circulación interna), pp. 6-7, Buenos Aires, 2022. 
230 Jacques Lacan, Ibidem, p. 820. 



 

97 

 

vida después de la bolsa y que no quedará finalmente más que la libertad de morir.”231 

De esta cita me interesa señalar en cuanto a la función del vel una operación real que se 

plantea en términos de la encarnación del significante en la oferta o demanda que sitúa 

la elección de la vida en la libertad de morir, esto aborda y expone de lleno el hueco de 

lo pulsional en el que el sujeto queda inscripto ya que podemos plantear que esta 

división, esta Ichspaltung que lo constituye en este hueco intervalar implica la relación:                 

g       .  

“Del mismo modo nuestro sujeto está colocado en el vel de cierto sentido que ha de 

recibirse o de la petrificación. Pero si se queda con el sentido, es en ese campo (del 

sentido) donde vendrá a morder el sinsentido que se produce por su cambio en 

significante. Y es ciertamente al campo del Otro al que corresponde ese sinsentido, 

aunque producido como eclipse del sujeto. ”232 

Con respecto a la segunda operación, la separación, homologándola al término 

freudiano Ichspaltung, Lacan la describe como “la operación en la que se cierra la 

causación del sujeto, para poner a prueba en ella la estructura del borde en su función 

de límite, pero también en la torsión que motiva el traslape del inconsciente.”233 Es 

decir, que si esta operación cierra aquello que causa al sujeto bajo la forma de estructura 

del borde en su función de límite, está planteando la estructura del agujero en la 

operación circular del significante, y en ella, en esta circularidad se superpone lo que 

se establece como lo inconsciente en tanto corte en acto entre el sujeto y el Otro. A su 

vez, la Ichspaltung freudiana Lacan la reformula no como escisión del sujeto sino del 

objeto fálico y agrega que “la forma lógica que viene a modificar esta segunda 

operación se llama en lógica simbólica: la intersección, o también el producto que se 

formula por una pertenencia a- y a-. Esta función aquí se modifica por una parte tomada 

de la carencia a la carencia, por la cual el sujeto viene a encontrar en el deseo del Otro 

su equivalencia a lo que él es como sujeto del inconsciente. 

Por esta vía el sujeto se realiza en la pérdida en la que ha surgido como 

inconsciente, por la carencia que produce en el Otro, según el trazado que Freud 

descubre como la pulsión más radical ya la que denomina: pulsión de muerte. Un ni a- 

es llamado aquí a llenar otro ni a-. El acto de Empédocles, al responderle, manifiesta 

que se trata aquí de un querer. El vel vuelve a aparecer como velle [querer]. Tal es el fin 

de la operación.”234 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cuando Lacan dice que por esta vía el sujeto se realiza en la pérdida en la que ha 

surgido como inconsciente, por la carencia que produce en el Otro, señala en esto, la 

superposición de faltas: la falta del lado del significante como imposibilidad radical del 

significante de significarse a sí mismo y la falta del lado pulsional, del lado del viviente 

 
231 Jacques Lacan, Ibidem, p. 820. 
232 Jacques Lacan, Ibidem, pp. 820-821. 
233 Jacques Lacan, Ibidem, p. 821. 
234 Jacques Lacan, Ibidem, pp. 821-822. 



 

98 

 

como la imposibilidad misma de satisfacción absoluta, o de ser uno con el medio, es 

decir, del mimetismo que plantea el trabajo de la pulsión. A su vez, en esta operación de 

separación en la que se plantea la conjunción lógica, está situando la conjunción entre la 

carencia del sujeto (falta en ser) y la carencia del Otro (su Demanda). Esto establece la 

relación entre la falta del lado del sujeto, y el deseo del Otro. Quiero decir, que si la 

Demanda del Otro, como encarnadura del     , lleva a la constitución del a como objeto 

de deseo del Otro en tanto y en cuanto el objeto que Demanda se diferencia del objeto 

de deseo, y a la vez, se hallan en conjunción, entonces el “y” de la operación de 

separación constituye la puesta en relación de lo que el sujeto es como falta en ser, a 

causa de la operación lógicamente primera de alienación, ocasionada por la circularidad 

que el significante plantea con el deseo del Otro como encarnadura del    . En este 

sentido, podemos apreciar que la función del Otro que aparece en esta segunda 

operación lógica de separación, produce el corrimiento que va de la alienación al 

querer, por esto Lacan produce el desplazamiento del vel al velle, es decir, el 

deslizamiento hacia la función del deseo como deseo del Otro que esta segunda 

operación realiza en la superposición de faltas. Pero, teniendo en cuenta que esta 

superposición de faltas implica, a su vez, la dimensión pulsional situada por Lacan en la 

encarnadura del significante en la Demanda. En este sentido, la separación no es del 

Otro, ya que la relación con el Otro se produce por la operación lógica de conjunción, 

sino de efecto letal del significante la encarnación del significante en la oferta o 

Demanda que sitúa la elección de la vida en la libertad de morir. 

Lacan al poner en relación ambas faltas heterogéneas, establece que no se trata para 

el sujeto de separarse de lo que el Otro Demanda, sino de la puesta en relación con lo 

que al Otro le falta, por esto, el deseo queda estructurado como deseo del Otro, pasaje 

del vel al velle. 

El efecto mortificante de la circularidad que el significante establece recae tanto 

sobre el sujeto como sobre el Otro y su objeto, –una forma novedosa de reformular la 

pulsión de muerte freudiana– ya que, por esta vía, “el sujeto se realiza en la pérdida en 

la que ha surgido como inconsciente, por la carencia que produce en el Otro”235 según 

el trazado de la misma. De esta manera, en el cierre de esta circularidad vehiculizada 

por la operación de separación, el sujeto en lugar de quedar situado únicamente como 

falta en ser, se realiza como objeto a, en la pérdida misma en la que ha surgido como 

inconsciente por eso, Lacan dice que: “ni a- es llamado aquí a llenar otro ni a-. El acto 

de Empédocles, al responderle, manifiesta que se trata aquí de un querer. El vel vuelve a 

aparecer como velle [querer]. Tal es el fin de la operación.”236, es decir, que en esta 

operación de conjunción (separación de la alienación) se produce la salida de la 

disyunción (vel) mediante el velle (el deseo del Otro); conjunción de faltas que se 

resuelve en el deseo como deseo del Otro. Con esto Lacan demuestra que el tiempo 

lógico en juego en las operaciones de alienación y separación, plantean al Otro desde el 

inicio, pero haciendo la salvedad que recién con la segunda operación el deseo queda 

estructurado como deseo del Otro, es decir que, si la alienación plantea lo estructural, 

la separación inscribe lo histórico; esto sería una forma distinta de pensar el pasaje del 

mito a la estructura. 

Una consideración a tomar en cuenta en este pasaje. En la operación de separación, 

el separar, Lacan lo emparenta con el término latino separere emparentándolo con el se 

parere (engendrarse a sí mismo), ¿por qué? 

 
235 Jacques Lacan, Ibidem, p. 822. 
236 Jacques Lacan, Ibidem, p. 822. 



 

99 

 

Este deslizamiento está únicamente “fundado en su común aparejamiento en la 

función de la pars.”237, en tanto y en cuanto no sólo implica que la parte no es el todo –

lo cual nos llevaría a situar la relación entre la falta y los agujeros del cuerpo, entre 

ellos el correspondiente al de la filiación y cómo el sujeto en tanto falta se ubica 

extraído de la escena primaria. Es decir, el no-todo de la sexualidad y el sujeto 

constituido como falta. Esto no lo voy a desarrollar, simplemente lo menciono–, sino, 

fundamentalmente establece la parte como la partición, “su partición de donde el sujeto 

procede a su parto. Y esto no implica la metáfora grotesca de que se traiga de nuevo al 

mundo.”238, sino más bien, el sep(a)rere (operación de separación) que implica el 

separere (parirse a sí mismo) “para guarecerse del significante bajo el cual sucumbe, el 

sujeto ataca la cadena, que hemos reducido a lo más justo de un binarismo, en su punto 

de intervalo. El intervalo que se repite, la más radical estructura de la cadena 

significante, es el lugar frecuentado de la metonimia, vehículo –por lo menos eso 

enseñamos–, del deseo.”239 Entonces la lógica en juego en estas operaciones que sitúan 

la existencia del sujeto elidido como falta en el intervalo y al Otro como falta en la 

operación de separación, se trata de la lógica de la parte (pars) y del apareamiento 

(separere) de las dos partes faltantes: sujeto y Otro. Esta relación más tarde en 1966 en 

el congreso de Baltimore, lo va a llevar a definir esta relación del sujeto con el Otro 

como inmixión de otredad.  

Cuando Lacan en el seminario 11, Los fundamentos del psicoanálisis (1964), habla 

del efecto letal del significante, está planteando cómo el sujeto desaparece como elidido 

en el efecto de la articulación significante, siendo que emerge de esta desaparición vía el 

deseo del Otro. Por esto, en la superposición de estas dos faltas, la que aliena al sujeto 

en su identidad y la que hace desaparecer al Otro como completo, produce su encuentro 

en el intervalo, esto es, en la articulación metonímica, en tanto y en cuanto, “el intervalo 

que se repite, la más radical estructura de la cadena significante, es el lugar frecuentado 

de la metonimia, vehículo –por lo menos eso enseñamos–, del deseo.”240 A continuación 

Lacan va a precisar la manera en que el sujeto se encuentra en este intervalo respecto 

del deseo del Otro, así dice: “En todo caso, bajo la incidencia en que el sujeto 

experimenta en ese intervalo Otra cosa para motivarlo que los efectos de sentido con 

que lo solicita un discurso, es como encuentra efectivamente el deseo del Otro, aun 

antes de que pueda siquiera nombrarlo deseo, mucho menos aún imaginar su objeto.”241 

Luego, pasa a situar de qué forma se articulan ambas faltas como carencias respecto de 

las partes (pars) y la separación/parición (sep(a)rere) en el movimiento circular que la 

lógica de la Alienación/Separación establece, entonces dice: “Lo que va a colocar allí es 

su propia carencia bajo la forma de la carencia que produciría en el Otro por su propia 

desaparición. Desaparición que, si puede decirse, tiene a mano, de la parte de sí mismo 

que le regresa de su enajenación [alienación] primera. 

Pero lo que colma así no es la falla que encuentra en el Otro, es en primer lugar la de 

la pérdida constituyente de una de sus partes, y por la cual se encuentra en dos partes 

constituido. Aquí yace la torsión por la cual la separación representa el regreso de la 

alienación. Es que opera con su propia pérdida, que vuelve a llevarlo a su punto de 

partida.”242 La pregunta que se abre entonces por parte del sujeto, es el “¿puede 

 
237 Jacques Lacan, Ibidem, p. 822. 
238 Jacques Lacan, Ibidem, p. 822. 
239 Jacques Lacan, Ibidem, p. 822. 
240 Jacques Lacan, Ibidem, p. 822. 
241 Jacques Lacan, Ibidem, pp. 822-823. 
242 Jacques Lacan, Ibidem, p. 823. 



 

100 

 

perderme?”, que abre su localización fantasmática “es su recurso contra la opacidad de 

lo que encuentra en el lugar del Otro como deseo, pero es para remitir al sujeto a la 

opacidad del ser que le ha vuelto de su advenimiento de sujeto, tal como primeramente 

se ha producido por la intimación del otro.”243, es decir, por el llamado del Otro 

encarnado en el otro que lo espera. A su vez, podemos pensar que, si en este intervalo se 

localiza lo que es vehículo del deseo, entendemos entonces la razón por la cual el deseo 

no tiene representación. Si resumimos ahora los dos movimientos lógicos de esta 

operación, podemos decir que el primer movimiento se produce en el intervalo donde el 

sujeto desaparece, pero al mismo tiempo en ese intervalo se encuentra el lugar de objeto 

del deseo del Otro; pasaje del vel al velle. El segundo movimiento sep(a)rere, se articula 

al primero en un tiempo lógico, circular y no recíproco, que queda definido en términos 

de sincronía y no simultaneidad. Al mismo tiempo esta operación lógica de separación 

(sep(a)rere), permite al sujeto escapar del efecto letal del significante localizándolo en 

el mismo y preciso lugar del deseo que se ubica en la cadena significante del Otro 

colocando ahí “su propia carencia bajo la forma de la carencia que produciría en el Otro 

por su propia desaparición. Desaparición que, si puede decirse, tiene a mano, de la parte 

de sí mismo que le regresa de su enajenación [alienación] primera.”244 La pregunta que 

se establece por el deseo del Otro, es: ¿el Otro quiere perderme?, “Veut-il me 

perdre?”;245 pregunta que sitúa el punto central de recuperación del sujeto remitiéndolo 

al Che vuoi?, al ¿qué me quiere el Otro?246, en el más allá de lo que se dice, donde se 

ubica el deseo coincidente con el intervalo. 

De lo dicho podemos extraer una primera consecuencia estableciendo que, si la 

marca en el cuerpo en la falla epistemo-somática nos plantea la posibilidad de una 

lectura por hacerse, esto nos demanda una reflexión sobre este desarrollo para resituar la 

posibilidad de leer la relación entre una marca y otra que exige (demanda) 

representación; exigencia de lectura que demanda representación.  

Daremos una vuelta sobre esto en la última reunión, por hoy voy a dejar acá y 

continuamos la próxima. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
243 Jacques Lacan, Ibidem, p. 823. 
244 Jacques Lacan, Ibidem, p. 823. 
245 “Veut-il me perdre?”, tal como figura en la clase del 27 de mayo de 1964, en la versión de Seuil, 

pp.194-195, a diferencia de la versión de Staferla donde figura: “Peut-il me perdre?”, p. 117, como en la 

traducción al castellano de Paidós, que dice: “¿Puede perderme?”, p. 222. No es lo mismo si el acento 

recae sobre el deseo de Otro, que si recae sobre la voluntad del Otro. 
246 Jacques Lacan, Subversión del sujeto y dialéctica del deseo en el inconsciente freudiano, “Escritos II”, 

siglo XXI editores S.A., décimo cuarta edición en español, Argentina 1987, p. 798. 



 

101 

 

Seminario 

Lectura clínica de la operación analítica 

La falla epistemo-somática: Migajas 
 

CUARTA CONFERENCIA 

 

1 

Reflexiones acerca del diagnóstico en Psicoanálisis. 
I.- En principio, plantear el famoso tema del diagnóstico nos lleva a situar una 

primera diferencia entre aquello que nos viene impuesto como diagnóstico a través de 

las distintas versiones del DSM que, al proponerlo como identificación y nombre propio 

lo emplaza como código Universal, a raíz de lo cual, lo menos que se puede decir es que 

ahí no hay sujeto, hay signos que se agrupan en siglas para la mayoría, donde el decir 

se encuentra excluido. ¿Qué quiere decir eso? ¿Qué dice alguien, que dice estoy 

deprimido? Si entendemos que nos está diciendo, que no está diciendo, sino que en la 

anulación de su decir se repiten en él, las famosas siglas del DSM V, correspondiente al 

trastorno depresivo recurrente F33 –un código universal–, ese decir nos deja excluidos, 

nos universaliza, nos nombra desde el anonimato y nos deja sin palabras.  

Lo que voy a tratar de situar y pensar –considerando todo esto–, es ¿qué ponemos en 

juego cuando tenemos o necesitamos diagnosticar?, entendiendo que, necesariamente 

el diagnóstico nos incluye. 

Sostener la existencia de estructuras clínicas universales también borra toda 

singularidad, y con ello se consolida otra de las formas de borramiento del sujeto, 

porque si entendemos que una singularidad aparece como un ejemplo particular de lo 

general, en este sentido, dejaría de ser singular. Un ejemplo de esto lo constituye la 

presentación de casos o viñetas clínicas en una secuencia en la que el que lo presenta 

produce una lectura dogmática, analógica y aplicativa reduciendo la singularidad a una 

versión psicológica o psiquiátrica general, aunque se la proponga psicoanalítica. 

Se trazan aquí, en principio, dos posiciones. 

a.- Quienes sostienen que los conceptos generales de la psicopatología han caducado, 

argumentando que escuchan (leen) la singularidad. ¿Esto es escuchar (leer) la 

singularidad? 

Rechazar los conceptos estructurales de las constituciones subjetivas, y conceptos 

tales como represión, forclusión, desmentida, como si estos conceptos estuvieran 

definidos de una manera aislada, y no producidos respecto de una articulación o 

montaje, aunque implícitamente se sigan usando de la forma que rechazan definir, no es 

escuchar (leer) la singularidad. Además, que los conceptos estén articulados o 

impliquen un montaje no resuelve nada porque seguimos en el plano teórico, pero como 

el psicoanálisis no es una epistemología, es necesario ubicar la lógica que dé cuenta de 

la operación transferencial que acontece, lo cual llevaría a poder articular las tres 

famosas preguntas: ¿Por qué me lo cuenta?, ¿dónde estoy en el decir?, ¿dónde se 

encuentra con lo que dice?247 

 
247 Cf. Carlos Faig, Preguntas elementales,                                                        Ricardo Vergara Ediciones, 

Buenos Aires, 2014, pp. 195-197. 



 

102 

 

b.- En segundo lugar, se encuentran los que plantean que a partir de los conceptos 

generales es posible determinar la singularidad, de modo tal que sin referencia no habría 

posibilidad de discriminar, de escuchar (leer). Ahora el problema se plantea en términos 

de que en cuanto la singularidad cae dentro del referente de lo general se pierde como 

tal, y además termina haciendo una lectura desde el saber referencial, dogmática, 

analógica y aplicativa. En esta línea, el diagnóstico psicopatológico como concepto, 

hace del ejemplo una ilustración del modelo y se acopla en él, estableciendo, 

propugnando, manteniendo y definiendo una relación de causalidad lineal simple: esto 

pertenece a esto otro y esto está implicado en esto otro. 

Surge entonces la siguiente pregunta, ¿si la escucha (lectura) está determinada desde 

un saber textual, el mismo es posible leerlo prescindiendo de un saber referencial? 

No hay manera de salir de este impasse, porque el planteo está mal formulado. 

En primer lugar, habría que situar con qué noción de Universalidad estamos 

trabajando porque esto determina, o bien una posición epistémica, o bien una posición 

analítica respecto de la génesis del concepto. Si la lógica del Universal obedece a la 

lógica del No-Todo, podemos establecer que la génesis del concepto que se establece en 

psicoanálisis implica una relación singular respecto de la excepción. Una manera rápida 

de decirlo es que, en primer lugar, el No-Todo que funda el conjunto se sostiene en la 

excepción que lo funda, que no se encuentra ni dentro ni fuera del conjunto: es la 

excepción fundante; recuerden el famoso ejemplo de Russell sobre el bibliotecario 

encargado de escribir el catálogo de todos los catálogos que no se contienen a sí 

mismos.  

En segundo lugar, esta relación singular respecto de la excepción, se articula en y con 

los rasgos del Universal a partir de que la singularidad funda la articulación en el 

sentido recién definido.  

Y, en tercer lugar, es la excepción, el rasgo singular, el que establece la regla, es 

decir, la norma de articulación.248  

Como verán estos tres postulados rompen con la idea clásica epistémica de aquello 

que sería un concepto riguroso y absoluto, ya que su valor en cuanto a su rigurosidad va 

a depender de tres factores: 

Primero: El concepto debe tener el mismo valor para todas las muestras de su clase y, 

este valor funda el conjunto. 

Segundo: El concepto debe, a su vez, poseer todos los rasgos característicos del 

género al cual representa.  

Tercero: Su valor de rigurosidad está establecido en que no haya excepciones, es 

decir, no podría aparecer un rasgo diferencial ya que este rasgo distinto constituiría una 

excepción que llevaría a reformular el concepto.  

De acuerdo a esto, queda puesta en cuestión el valor de la verdad para el 

psicoanálisis en tanto la verdad se constituye como medio decir y tiene estructura de 

ficción. Pero, además, es fundamental aquí la noción de rasgo ya que de acuerdo a la 

política que se emplee, que se ejerza sobre el rasgo, éste quedaría sometido a la lógica 

binaria más básica de la privación: la lógica de la presencia/ ausencia, es decir, si el 

rasgo se encuentra presente, entonces está dentro del cuadro, en cambio, si está ausente, 

queda fuera del cuadro. Desde este aspecto, el cuadro no sólo remite a una ilusión óptica 

y, por tanto, lo que da a leer establece una relación paradojal con la verdad que pretende 

instituir como científica, al mismo tiempo que, funda un campo al producirse él mismo, 

 
248Cf. Giorgio Agamben, Estado de excepción, Adriana Hidalgo editora S.A., Buenos Aires, 2004, y Lo 

que queda de Auschwitz, el archivo y el testigo, Homo sacer III, Valencia, Pre-textos, 2000. 



 

103 

 

como el rechazo del rasgo, rechazo de lo que segrega, rechazo de la segregación, que 

se halla y sitúa naturalmente en el principio del campo de concentración.249originando 

un deseo universal, unánime y anónimo. 

Al mismo tiempo, todo concepto remite a un problema, o a una articulación de 

problemas sin los cuales carecería de sentido, y que, sólo pueden ser despejados a 

medida que se produzca una operación sobre la evacuación de ese mismo sentido que lo 

constituye. A su vez, cada concepto remite a otros conceptos, no sólo en su 

historización sino en sus conexiones en el hecho de discurso porque lo propio del 

concepto consiste en volver los componentes que lo constituyen, distintos, heterogéneos 

e inseparables en cuanto a su articulación en el montaje que lo determina. De modo que, 

cada concepto al ser considerado desde el punto de coincidencia, de condensación de 

sus propios componentes, cada componente se constituye en un rasgo que no debe ser 

considerado general o particular sino una mera singularidad que se particulariza o 

generaliza según se le otorguen valores variables o se le asigne una función constante en 

el hecho de discurso. En este sentido, es inverso a lo que ocurre en la ciencia ya que no 

hay constante ni variable en el concepto y no se diferenciarán especies variables para un 

género constante como tampoco una especie constante para un individuo variable. 

Cuando Ludwig Wittgenstein, en el cuaderno azul de Los cuadernos azul y marrón, 

escribe que el ansia de generalidad es el resultado “de cierto número de tendencias 

conectadas con algunas confusiones filosóficas.”250 Nos recuerda la visitada advertencia 

Borgiana aplicable a cualquier intento de clasificación como operaciones del monismo o 

del idealismo ya que, “Este monismo o idealismo total invalida la ciencia. Explicar (o 

juzgar) un hecho es unirlo a otro; esa vinculación, en Tlön, es un estado posterior del 

sujeto, que no puede afectar o iluminar el estado anterior. Todo estado mental es 

irreductible: el mero hecho de nombrarlo –id est, de clasificarlo– importa un falseo. De 

ello cabría deducir que no hay ciencias en Tlön –ni siquiera razonamientos. La 

paradójica verdad es que existen, en casi innumerable número. Con las filosofías 

acontece lo que acontece con los sustantivos en el hemisferio boreal. El hecho de que 

toda filosofía sea de antemano un juego dialéctico, una Philosophie des Als Ob, ha 

contribuido a multiplicarlas. Abundan los sistemas increíbles, pero de arquitectura 

agradable o de tipo sensacional. Los metafísicos de Tlön no buscan la verdad ni siquiera 

la verosimilitud: buscan el asombro. Juzgan que la metafísica es una rama de la 

literatura fantástica. Saben que un sistema no es otra cosa que la subordinación de todos 

los aspectos del universo a uno cualquiera de ellos. Hasta la frase ‘todos los aspectos’ es 

rechazable, porque supone la imposible adición del instante presente y de los pretéritos. 

Tampoco es lícito el plural ‘los pretéritos’, porque supone otra operación 

imposible...” 251.   

Sin embargo, de los cuatro puntos que desarrolla Wittgenstein al respecto, el punto a) 

y el d) son los que nos interesan respecto de lo que estamos desarrollando. Con respecto 

 
249 El texto de Lacan se encuentra en la nota 3 de Préface a une thèse, au livre d’Anika Rifflet Lemaire 

«Jacques Lacan» Charles Dessart, Bruxelles 1970, pp 9-20; reeditado en Autres Écrits, Le Seuil, París, 

2001, pp. 393-402, y la traducción en castellano con las notas a pie de página se pueden encontrar en: 

Prefacio a una tesis, “Jacques Lacan Otros Escritos”, editorial Paidós, traducción Graciela Esperanza, 

revisión Graciela Esperanza y Guy Trobas, Buenos Aires, Argentina, 2012, pp. 413-423, y en: Verba 

Volant, Revista de Filosofía y Psicoanálisis Año 6, No. 1, 2016, UCES Universidad de Ciencias 

Empresariales y Sociales, traducción de Agustín Kripper, pp. 69-79. 
250 Ludwig Wittgenstein, Los Cuadernos Azul y Marrón, Colección Estructura y Función, ed. Tecnos 

S.A., 2ª edición, Madrid 1993, p. 45. 
251 Jorge Luis Borges, Tlön Uqbar Orbis Tertius, “Obras Completas, Tomo I”, Emecé editores S.A. 

España 1984, p. 422. 



 

104 

 

al primero, establece que: “a) La tendencia a buscar algo común a todas las entidades 

que usualmente incluimos bajo un término general. Tenemos tendencia a pensar que 

tiene algo común, digamos a todos los juegos, y que esta propiedad común es la 

justificación de que se aplique el término general “juego” a los distintos juegos; ya que 

los juegos forman una familia, cuyos miembros tienen aires de familia… (algunos 

comparten un rasgo común y estas semejanzas se superponen). La idea de que un 

concepto general es una propiedad común de sus casos particulares está conectada con 

otras ideas primitivas y demasiado simples de la estructura del lenguaje. Es comparable 

con la idea de que las propiedades son ingredientes de las cosas que tienen las 

propiedades; por ejemplo, que la belleza es un ingrediente de todas las cosas bellas 

como el alcohol lo es de la cerveza y el vino, y que, por tanto, podríamos conseguir la 

pura belleza, no adulterada por ninguna cosa bella.”252 Y en el cuarto punto, dice: “d) 

Nuestra ansia de generalidad tiene otra fuente principal: nuestra preocupación por el 

método de la ciencia. Me refiero al método de reducir la explicación de los fenómenos 

naturales al menor número posible de leyes naturales primitivas; y, en matemáticas, al 

de unificar el tratamiento de diferentes temas mediante el uso de la generalización. […] 

En vez de ‘ansia de generalidad' podría haber dicho también la actitud despectiva hacia 

el caso particular' […] El desprecio por lo que parece el caso menos general proviene en 

lógica de la idea de que es incompleto.”253 

Entonces la pregunta central que aparece aquí se podría formular así: ¿Qué pasa con 

los rasgos? 

Tomando el ejemplo que da Wittgenstein, refiriéndose a los conceptos generales, 

sobre los rasgos familiares, en la nosología podemos apreciar que nos encontramos con 

que los rasgos que aparecen en A, desaparecen en B, vuelven aparecer en C. En este 

sentido, cada vez que aparece un concepto en psicoanálisis y esto lo podemos apreciar 

tanto en Freud como en Lacan, va seguido de una reflexión o juicio clínico luminoso, 

que aparece, luego desaparece, vuelve aparecer, en una relación dialéctica y de 

recursividad254 entre la praxis que evoca y la determinación transferencial del concepto, 

el rasgo entre ambos evoca la posición del analista en esa transferencia.  

Un corolario de la operación que lleva a la construcción del concepto es que sitúa la 

imposibilidad misma de totalizar, es decir, sitúa la totalidad en tanto No-Todo. En este 

sentido, si los diagnósticos se constituyen como conceptos, no hay cuadros o campos 

que los incluyan porque quedan excluidos del cuadro o del campo mismo. Entonces, no 

sólo se da una inversión dialéctica de ascenso de lo abstracto a lo concreto, sino también 

que hay un salto entre el ascenso de la clínica como saber supuesto, a la exposición del 

concepto, como un saber depuesto. Este salto, este pasaje de la clínica a la teoría exige 

siempre un juicio sobre la acción, un juicio sobre el acto mismo de la operación 

analítica en juego, lo cual es muy distinto a situar una justificación o reflexión 

filosófica, moral, científica, etc.  

Entonces, podemos afirmar que la singularidad no tiene una relación de causalidad 

lineal con el concepto nosológico. No hay totalidad homogénea, ya que, si hubiera 

totalidad homogénea, no habría singularidad, habría cuadros que constituirían un 

campo. Por lo tanto, este panorama ubica y, nos reubica respecto de la pertinencia con 

relación al diagnóstico, y a cómo situar el sujeto para el psicoanálisis respecto del sujeto 

que la ciencia forcluye. Esto no es nuevo. 

 
252 Ludwig Wittgenstein, Ibidem, p. 45. 
253 Ludwig Wittgenstein, Ibidem, p. 46. 
254 Yuk Hui, Recursividad y Contingencia, Caja Negra editora, Buenos Aires, 2022. 



 

105 

 

Por lo dicho hasta acá, entendemos que la génesis del concepto en psicoanálisis, 

obedece al trabajo con el significante que se realiza en la operación analítica, éste, se 

constituye en un entramado del montaje del decir y del cuerpo que tienen diversos 

estratos heterogéneos, de cuyo anudamiento nacen, proliferan y se constituyen nuevos 

sentidos que presentan componentes diversos que, al mismo tiempo, en la articulación 

(anudamiento) de estos componentes, definen al concepto como tal. El concepto en este 

sentido, constituye un montaje, una articulación y una división de elementos que 

forman un conjunto covariante desde la lógica modal que Lacan enseña como No-todo, 

en tanto totaliza sus componentes en este montaje, es decir,  en tanto y en cuanto, el 

concepto opera como una extimidad que funda el conjunto como No-todo 

constituyéndose como una presencia sobre el fondo de una ausencia y una ausencia 

sobre el fondo de una presencia; en este sentido, se diferencia del binarismo constitutivo 

de todo concepto en el sentido epistémico clásico. Por lo tanto, la constitución, y 

construcción del concepto en psicoanálisis remite a la relación misma entre la falta y el 

significante. Pero, fundamentalmente, si nos remitimos a la relación que se establece 

entre la génesis de un concepto en psicoanálisis y la operación transferencial, queda 

claro que la experiencia del análisis, de un análisis, no es una pura “experiencia 

conceptual”, entendiendo para esto “experiencia conceptual”, –siguiendo a Jorge 

Fukelman–, “al trabajo sobre los conceptos. Sí se trata, en cambio de cómo arribar al 

trabajo de los conceptos (en el doble sentido del genitivo), que, para el caso, nos 

llevaría a abordar cómo llegar al trabajo significante a partir de lo que es la experiencia 

banal de la conciencia.255 

Entonces, como la singularidad al insertarse en los distintos niveles que componen el 

concepto, lo singulariza, podemos afirmar que no hay totalidad, cada vez que un 

movimiento de la operación transferencial lleva a un trabajo con el significante, en tanto 

que, se produce este montaje de niveles heterogéneos y sobredeterminados por la 

transferencia, estableciéndose una combinación única y singular que sostiene la 

universalidad, pero desde la extimidad. La singularidad se excluye, pero requiere de la 

Universalidad que, en tanto, No-todo, localiza, y circunda un agujero; lo cual es muy 

distinto a decir que le falta algo. Por eso Lacan va a decir que: “La teoría, o más bien el 

machacar que lleva ese nombre y que es tan variable en sus enunciados que a veces 

parece que sólo su insipidez mantenga en ella un factor común, no es más que el 

rellenamiento de un lugar donde una carencia se demuestra, sin que se sepa ni siquiera 

formularla.”256 

Una conclusión que podemos extraer de esto, es que no se puede construir una 

nosología por fuera de la singularidad, ni fuera de la transferencia ya que estamos 

implicados como instrumentos de la misma, de modo tal que no podría haber 

diagnóstico previo a mi ubicación en la lengua de ese análisis, de lo contrario 

estaríamos construyendo cuadros dentro de un campo común rechazando el rasgo, 

forcluyendo el rasgo. Si esto ocurriera, el campo nosológico que se funda en el rechazo 

del rasgo, despoja la singularidad, retornando desde lo real, efecto de este rechazo, un 

discurso total, científico monista o idealista. Por tanto, podemos decir que en 

psicoanálisis no hay ejemplos, esto es imposible, ya que esta construcción evoca 

rigurosamente lo que el analista hace como des-ser del S.s.S. cuando analiza en una 

 
255 De Gainza M. Paula, Lares Jorge Miguel, Conversaciones con Jorge Fukelman. Psicoanálisis: juego e 

infancia, Editorial Lumen, colección Cuerpo, Arte y Salud, serie roja, primera edición, Buenos Aires, 

2011, p.133.  
256 Jacques Lacan, Cuatro. Del sujeto por fin cuestionado, “Escritos 1”, siglo XXI editores S.A., tercera 

edición, nuevamente corregida, México, D.F. 2009, p. 226. 



 

106 

 

praxis que lo determina como instrumento de la transferencia. Esto implica que, si el 

saber es supuesto, el hecho de que el analista sepa o no sepa es un planteo erróneo; el 

analista no tiene idea desde la primera interpretación lo que ahí comienza, más bien se 

ve llevado a interpretar sin saber; “sin embargo, aparece concernido en su trabajo y en 

su persona por ese saber que empieza a localizarse. El objeto (a), donde encontramos la 

eficacia transferencial, no es algo que el analista sepa. […]  

Que el analista quiera saber o crea saber, no arregla nada. Porque si sabe, el saber es 

de origen, y entonces, no es transferencial, puesto que es un saber ya sabido. Admite ser 

formulado sin barrar el sujeto supuesto saber. Que el analista quiera no saber, tampoco 

arregla nada, porque en definitiva tiene que responder por el saber de la transferencia, 

por el saber supuesto, o sea que el analista no se exceptúa del saber supuesto. […] Por 

lo tanto, en psicoanálisis, mientras se pueda contestar “quien sabía antes”, el saber no es 

transferencial. Si se toma en serio la enseñanza de Lacan –y esto lo he podido 

corroborar en muchos servicios de psicopatología donde los analistas adscriben a 

diferentes escuelas: kleinianos, escuelas del yo, lacanianos– hay que dar cuenta de la 

operación en el analista. ”257   

“Lo importante es capturar la operación en juego, sea en símbolos, en fórmulas o en 

palabras. No es fácil hablar de lo real, lo único que hay de real es que ‘no hay relación 

sexual’; que por otra parte es lo único no simbolizable. La imposibilidad de la relación 

sexual es recubierta por la castración. Lo real obliga a suponer. Así la sexualidad 

queda ligada con la transferencia. 

[…] Parafraseando a Lacan, el deseo del analista es lo que opera en último término 

en el psicoanálisis, ubicado ese deseo, no hay distancia entre teoría y práctica. 

Reintroducir el deseo del analista en la cura a través de la interpretación de la fantasía, 

es hacer que se ponga en juego el deseo del analista que conduce el análisis, mediante 

la deducción de fantasías inconscientes, lo que permitiría dar cuenta de los síntomas. 

La localización correcta de la transferencia impide que el psicoanálisis se transforme 

en una epistemología, tomando el lugar de una teoría en segundo grado destinada a 

significar los enunciados del paciente. La confusión entre fantasma fundamental y 

pulsión impide ver que la transferencia en la clínica presenta una multiplicidad enorme 

de objetos […] La determinación del objeto del fantasma como alguna de las cinco 

especies del objeto a, remiten en todo caso, a una “pulsión fundamental” y no al 

fantasma fundamental. 

Hasta ahora lo que tenemos es una nosología psiquiátrica aplicada al psicoanálisis. 

Habrá que tratar de construir una nosología transferencial. Es decir, la nosología 

psiquiátrica debe abrirse a un planteo transferencial del psicoanálisis.”258 

“Haciendo un psicoanálisis aplicado, se puede hacer cualquier diagnóstico. El 

diagnóstico correcto, más allá de los temas, es un diagnóstico transferencial.”259 

“Lacan decía que si se desarrollaba una nosografía psicoanalítica podría dejar iguales 

todos los cuadros que conocemos, o cambiarlos por completo.”260  

 
257 Rogelio Fernández Couto, Capítulo I. Un caso de excepción, La operación psicoanalítica, colección 

Clínica Psicoanalítica, editorial Xavier Bóveda Buenos Aires, 1994, pp. 64-66. 
258 Rogelio Fernández Couto, Introducción, La operación psicoanalítica, colección Clínica Psicoanalítica, 

editorial Xavier Bóveda Buenos Aires, 1994, pp. 50-51. 
259 Cf. Rogelio Fernández Couto, Capítulo II, El hombre del pene pesado, La operación psicoanalítica, 

colección Clínica Psicoanalítica, editorial Xavier Bóveda Buenos Aires, 1994, pp. 70-78. 
260 Rogelio Fernández Couto, Capítulo I, Un caso de excepción, La operación psicoanalítica, colección 

Clínica Psicoanalítica, editorial Xavier Bóveda Buenos Aires, 1994, pp. 53-67. 



 

107 

 

Por el momento sólo se ha desarrollado una nosografía proveniente de la psiquiatría 

salvo algunas excepciones, que podemos leer en trabajos publicados tales como los de 

Carlos Faig en Lecturas Clínicas, Marta Beisim en Conferencias y Escritos, Rogelio 

Fernández Couto en La operación psicoanalítica, Omar Fernández en Conmutación de 

la lengua, Lecturas Clínicas de la operación analítica en la Infancia, en Lecturas 

Clínicas de la operación Analítica y en el presente semanario. 

Creo que este es un punto de partida. Esta evocación de lo que el analista des-es, no 

es lo que el analista hace, sino que en el valor de enunciación de lo que hace, se 

constituye, en cada operación transferencial, lo que determina su lugar, instituyéndolo 

como des-ser. No hay analista previo a esta operación, no hay analista por fuera de la 

lengua de un análisis que lo localice. Que en la escucha haya un olvido de todo saber 

referencial, es un olvido fructífero en tanto reaparece en el momento en que es evocado 

por algo del material, pero ahí aparece de una manera singular respecto de la forma en 

que es evocado, ya que la misma lo vuelve a constituir como saber referencial a partir 

de una operación de disolución del saber supuesto. En esta articulación con la 

singularidad que vuelve de un modo implícita, está sostenida por lo que Lacan llama 

deseo del analista. Si lo evocado no vuelve de un modo implícito de esta manera, 

entonces ahí no hay análisis. 

Desde esta perspectiva podemos decir, que en la operación analítica estos procesos 

de aparición y desaparición van dejando huellas de una presencia que se ha desvanecido 

sobre el fondo de una ausencia y de una ausencia que se hace presente sobre el fondo de 

una presencia, en tanto toda presencia se articula sobre el fondo de una representación y 

toda representación queda articulada sobre el fondo de una presencia, de este modo es 

posible aprehender el sentido que Freud nos enseñaba como La Otra escena. Esta es una 

aproximación al concepto de excepción que articula el saber supuesto ligado a la 

singularidad. En este sentido, lo que evoca es que en el orden del lenguaje no hay razón 

última que lo justifique, por esto Lacan a la altura del seminario 20, Otra vez/Aún. 

(1972-1973), llega a decir que el lenguaje es supuesto, y como no hay razón última que 

lo justifique tampoco hay sentido último. Podemos afirmar entonces que este 

movimiento transferencial que se produce en la operación analítica y con la operación 

analítica, constituye la evacuación de sentido como punto de llegada. Por esto mismo, el 

análisis es una travesía del sentido, en el doble sentido del genitivo, que, a su vez, es la 

posibilidad de poder decir algo en el hablar, ya que, como la relación que se establece 

entre el cuerpo y el lenguaje es un conjunto vacío, y de ahí su consonancia, el cuerpo 

mutilado converge con el significante que hace falla en el mismo lugar261 y de ahí, 

podemos concluir con Lacan que La pulsión es el eco en el cuerpo del hecho de que hay 

un decir (les pulsions c’est l’écho dans le corps du fait qu’il y a un dire.)262 Esto es muy 

distinto a sostener el reemplazo del decir por un conjunto de signos ordenados, que –

como bien señaló Fukelman en alguna ocasión– amenazan constituir la religión como 

un entramado ordenado de prescripciones absolutas. 

Desde este planteo respecto del decir, hablar de estructura, implica hablar y localizar 

estos matices diferenciales respecto de la demanda, que Lacan ha traducido en términos 

 
261 Cf. Carlos Faig, LA PULSIÓN, “La transferencia supuesta de Lacan”, Xavier Bóveda Ediciones, 

primera edición, Argentina, octubre de 1984, pp. 97-101. 
262 Jacques Lacan, Leçon 1, 18 novembre 1975, “Séminarie 20, Le Sinthome (1975-197676)”, Staferla, 

staferla.free.fr, p. 6. 

 

 



 

108 

 

de cómo el sujeto recibe del Otro su propio mensaje en forma invertida. Por este 

motivo, podemos entrever que tenemos un mapa complejo, pero no tenemos 

establecidas arquitecturas, porque la determinación transferencial que implica la 

operación analítica, está en el centro de la estructuración de aquello que Freud nos 

enseñó a nombrar como la causa perdida, y que Lacan nos enseñó a leer en la 

constitución de este conjunto como No-todo. La singularidad en la clínica se impone si 

hay deseo del analista que opere. 

Un corolario que podemos extraer de este desarrollo es que el diagnóstico no puede 

inferirse del nombre, ni puede establecerse como nombre. El diagnóstico desde el inicio 

del psicoanálisis fue articulado al dispositivo. Con lo cual, el diagnóstico en 

psicoanálisis es inherente al método, y esto es, el estilo de la operación transferencial, el 

estilo que produce esa operación transferencial. Es la transferencia quien determina el 

diagnóstico en tanto los “tipos libidinales”263 –aludiendo al texto freudiano homónimo–, 

que inaugura una clínica, referida fundamentalmente al lugar libidinal del analista en 

tanto determinado por esa operación transferencial a diferencia de lo que comúnmente 

entendemos por diagnóstico psiquiátrico-psicoanalítico: Neurosis, Psicosis, Perversión. 

Lo cual lleva necesariamente al analista no sólo a leer sobre los efectos de su acto, sino 

también, a leer la sobredeterminación de esta lectura en tanto constituye las distintas 

modalidades de subjetivación en la operación analítica. 

Al respecto podemos situar en Freud, que el diagnóstico se constituye como un 

montaje de elementos diversos, no superponibles ni opuestos; y en esto, cabe señalar 

que cuando él habla de la pulsión como uno de los fundamentos del psicoanálisis, ahí 

señala una relación estricta entre la génesis de un concepto en psicoanálisis y su praxis. 

Esta génesis obedece a un triple montaje de elementos diversos, no superponibles ni 

opuestos con relación a la técnica analítica. Estos elementos diversos se manifiestan en 

primer lugar, respecto de la modalidad transferencial específica que se realiza en la 

operación analítica, en segundo lugar, a través de la modalidad del conflicto en juego, 

es decir, de la constitución del síntoma como formación de compromiso entre la 

expresión del deseo –de la particularidad de su constitución efecto de la relación que se 

establece en y con el lenguaje–, y lo que impide su realización, y en tercer lugar, 

respecto de la modalidad de disposición libidinal en el aparato psíquico que no 

constituye un cuadro psicopatológico. Estos tres elementos diversos que, en primer 

lugar, remiten a la división transferencial respecto del objeto como cuerpo, falo 

simbólico, Demanda o juego de transferencia (localizando la relación objeto parlante y 

objeto parcial), en segundo lugar, de acuerdo al conflicto que se pone en juego, remite a 

un posicionamiento subjetivo y, por último, a la disposición libidinal que hace –desde la 

lectura actual– a la expresión de la constitución del sujeto con su objeto. Tenemos 

entonces la relación técnica, es decir, distintas modalidades de operaciones 

transferenciales, tenemos también, la constitución deseante en la estructuración 

dinámica de los síntomas  –lo cual sitúa la relación misma con la falta y su retorno 

como aquello que dice acerca de la modalidad en juego respecto de lo que intenta 

restituirse– y, finalmente nos encontramos con las disposiciones  libidinales, –que, 

continuando con el legado Freudiano que nos deja tanto en El malestar en la cultura 

como en El porvenir de una ilusión–, como la modalidad específica de satisfacción que, 

–continuando con el camino abierto por Freud en Tipos libidinales– que no 

necesariamente coinciden y convergen con la relación ternaria clásica de Neurosis, 

 
263 Sigmund Freud, Tipos libidinales (1931), “Obras Completas, Tomo XXI”, Amorrortu editores, Buenos 

Aires, Argentina, 1976, segunda reimpresión 1990, pp. 215-222. 



 

109 

 

Perversión y Psicosis, lo cual lleva a pensar la cualidad del objeto transferencial 

específico que se articula con cada sujeto, y que se localiza en la transferencia 

específica que tiene lugar en la operación analítica.  

Por otro lado, encontramos en Lacan a la altura del Seminario 11, Los fundamentos 

del psicoanálisis (1964), en la reunión del 29 de abril de 1964 donde instituye, funda y 

escribe la relación que se establece entre el deseo del analista, la técnica y la modalidad 

de satisfacción libidinal. Ahí dice claramente que en este asunto no sólo “entra en juego 

lo que el analista se propone hacer con el paciente. También está lo que el analista se 

propone que su paciente haga de él.” 264, teniendo en cuenta que este se propone es 

impersonal y no, yoico ni volitivo. En este sentido, Lacan señala ahí, a modo de ejemplo 

paradigmático, la posición (el deseo) de Abraham como madre completa, el de Ferenczi 

como padre soltero y el de Nümberg al ubicarse como árbitro de los poderes de la vida 

y de la muerte, aspirando a una posición divina.  

Una apreciación posterior. Lacan va a sostener en el Seminario 15, El Acto 

Psicoanalítico (1967-1968), en la reunión cerrada del 27 de marzo de 1968, casi al final 

de la reunión la necesidad de establecer un diagnóstico transferencial, y lo que él 

entiende por diagnóstico transferencial desde el punto de vista psicoanalítico, a 

diferencia de lo que se concibe por diagnóstico psiquiátrico, se refiere al punto – dice 

él– “en que yo estoy cuando les digo que el control para que el analista escape a esta 

vacilación que lo hace inclinar fácilmente en una especie de enseñanza ética, es que él 

se dé cuenta de lo que hay en cuestión en el mismo lugar de lo que condiciona la 

vacilación esencial, a saber el objeto (a), y que más que el que al cabo de sus años de 

experiencia, se considere como el clínico, a saber, el que, en cada caso, sabe hacer la 

ubicación del asunto […] nunca hago apologías, les muestro la realidad de lo que pasa 

en cuanto al analista, figurada en otros ejemplos y de lo que no es asombroso que sean 

ejemplos tomados del arte por ejemplo, algo para orientarse a saber, por tener otro 

tipo de conocimiento que esta especie de conocimiento de ficción que es el suyo y que lo 

paraliza, cuando se interroga sobre un caso, cuando hace la anamnesis, cuando lo 

prepara, cuando empieza a acercársele, pero una vez que entre en el análisis, que 

busque en el caso, en la historia del sujeto, de la misma forma que Velázquez está en el 

cuadro de las Meninas, donde estaba él, el analista, en tal momento y tal punto de la 

historia del sujeto; [en ese drama lamentable, él sabrá lo que pasa con la 

transferencia.][ahí el tendrá una ventaja, el sabrá aquello que ocurre en la transferencia 

aquello que es y está en la transferencia: ser como modo de estar] A saber, que (como 

todos saben) el pivote de la transferencia, eso, no pasa por su persona. Es algo que ya 

está allí. Eso le daría otra manera de abordar la diversidad de los casos. 

Probablemente, a partir de ese momento, el llegará a encontrar una nueva clasificación 

clínica que la de la psiquiatría clásica que no ha sido tocada ni enhebrada [tocada, 

sacudida, quebrantada, debilitada,] [ébranlé], y por una buena razón, que hasta el 

 
264 Jacques Lacan, Je vous ferais l’analyse d’Abraham, simplement à partir de sa théorie des objets 

partiels. Il n’y a pas que ce que –dans l’affaire– que ce que l’analyste entend faire de son patient, il y a 

aussi ce que l’analyste entend que son patient fasse de lui. Abraham –disons– voulait être une mère 

complète.  
– Et puis je pourrais aussi m’amuser à ponctuer les marges de la théorie de Ferenczi d’une chanson 

célèbre de Georgius: Je suis fils-père.  

– Et que Nümberg a aussi ses intentions, et que dans son article vraiment remarquable sur «Amour et 

transfer», se montre en position d’arbitre des puissances de vie et de mort où on ne peut pas ne pas voir, 

de quelque façon, l’aspiration à une position divine.” Leçon 12, 29 avril 1964, “Séminarie 11, 

Fondements de la psychanalyse, (1964)”, Staferla, staferla.free.fr, p. 87. 



 

110 

 

momento sobre ese tema nadie pudo hacer otra cosa que seguirla (y acompañarla)”.265 

Lacan claramente sitúa que la posición del analista en la transferencia en cuanto objeto, 

no sólo no tiene que ver con su persona sino con su lugar en el cuadro de la lengua de 

ese análisis, pero, además, ubicar su posición como objeto y realizar un diagnóstico 

transferencial constituye la misma operación. Este hecho, sitúa la dimensión de 

localización en el decir, la dimensión de realización transferencial en juego y la 

dimensión de suplencia en juego referida a las tres famosas preguntas clínicas que Faig 

expuso y desarrolló con extrema lucidez que nos ubican con relación a esto. Paso a 

describirlas, la primera: ¿Por qué me lo cuenta? corresponde a Jorge Fukelman, quien 

precisaba que lo que el paciente cuenta, no coincide con el hecho de que me lo cuenta; 

precisión que localiza, en esta división orgánica, el camino de acceso a la aprensión del 

objeto. A su vez, las dos siguientes pertenecen a Carlos Faig: ¿Dónde estoy en el decir 

del paciente? –con la siguiente aclaración que él hace al respecto, en tanto que “para 

situar la transferencia mediante esta pregunta, debemos esquivar adjudicarle alguna 

intención, […] o que todo esto forme parte de un diálogo […]”,266 ya que “pensar dónde 

estoy en el decir” resuelve la falta de posición sexual del sujeto en análisis (la S barrada 

es precisamente eso).”267 Esto lleva a atender luego, a la realización transferencial en 

juego. En cuanto a la tercera, “¿Cómo hacer para que el analizante, el paciente, se 

encuentre con lo que dice?, esto es, ¿dónde se encuentra con lo que dice? Esta 

dimensión –señala Faig– refiere a la posición sexuada (dando por supuesto que el 

desarrollo transferencial suple la falta de posición sexual del sujeto). Se observará que 

esta forma de trabajar –ligando los planos del decir, la realización y la suplencia– es 

casi inmediatamente sexual y se opone al aire epistemológico del lacanismo.”268 Por 

esto, cuando Lacan habla, en esta clase, de la vida privada se refiere por un lado, al 

goce sexual supuesto que el desarrollo transferencial suple respecto de la falta de 

posición sexual del sujeto y, al mismo tiempo a la ubicación del analista en el decir de 

la lengua de ese análisis (en el doble sentido que el genitivo le imprime a la expresión), 

que resuelve –como dice Faig– la falta de posición sexual del sujeto en análisis (la S 

barrada es precisamente eso). Este planteo se puede deducir de esto que Lacan enuncia 

de la siguiente manera, aunque no esté explicitado posteriormente por él ni llegue a 

desarrollarlo.269 

 
265 Jacques Lacan, Leçon 15, 27 mars 1968, Séminarie 15, L’Acte Psychanalytique, (1967 – 1968), 

Staferla, staferla.free.fr., p. 133. 
266 Carlos Faig, Preguntas elementales III. Ecuaciones mínimas, facebook grupo Textos, 2015.  
267 Carlos Faig, Ibidem. 
268 Carlos Faig, Ibidem. 
269 “¿Qué es la vida privada? ¿Por qué está tan privada esta vida privada?  
Eso debería interesamos. 

 A partir del momento en que uno hace un análisis hay que decir que no hay más vida privada. Es 

necesario decir que cuando las mujeres están furiosas porque su marido se hace analizar, tienen razón. 

Eso puede molestarnos, a nosotros, analistas; es necesario reconocer que ellas tienen razón porque no hay 

más vida privada. Eso no quiere decir que se vuelva pública. Hay un cierre de esclusa intermediario: es 

una vida psicoanalizada o psicoanalizante. No es una vida privada. 

Esto sirve para hacemos reflexionar. Después de todo, ¿por qué es tan respetable esta vida privada? Se los 

voy a decir: Porque la vida privada es lo que permite mantener intactas esas famosas normas que a 

propósito del chalet de montaña yo estaba mandando a la mierda. 

"Privada" quiere decir todo lo que preserva sobre ese delicado punto de lo que pasa con el acto sexual y 

todo lo que se deriva de eso, en el apareamiento de los seres, en el "tú eres mi mujer, yo soy tu hombre" y 

otras cosas esenciales sobre otro registro que conocemos bien: el de la ficción.  

Es lo que permite mantenerse en un campo, donde nosotros, analistas, introducimos un orden de 

relatividad que, como ven, no es fácil de dominar y que podría ser dominado con una sola condición, si 



 

111 

 

Retomando estas tres preguntas clásicas ya citadas, “¿por qué me cuenta esto el 

paciente?”, ¿dónde estoy en el decir del paciente?, y ¿cómo hacer para que el paciente 

se implique en su decir?, oiga lo que se está diciendo. Estas dos últimas nos llevan a 

precisar el trabajo que hacemos con respecto la falta del Otro, con nuestra falta y con 

la falta de origen (en el doble sentido del genitivo).  

Cabe hacer aquí una aclaración, si bien es incorrecto la traslación de lo que ocurre en 

el análisis con un sujeto que presenta una posición postpubertad con un sujeto ubicado 

en la infancia; ya que, en la infancia, no solo se plantean diferencias respecto de la 

relación con la palabra, el objeto, y el amor, sino que principalmente con lo que en la 

infancia implica el juego, debido a que, postpubertad, lo que en la infancia quedaba 

planteado con relación al juego, toma respecto de la palabra, el nombre y la posibilidad 

de nombrarse; posiciones diferentes en tanto y en cuanto son posiciones diferentes 

frente a la castración. Sin embargo, el orden de estas preguntas tienen su pertinencia 

respecto del juego en tanto que, por un lado, el: ¿a qué estamos jugando?, nos plantea 

una diferencia entre el hecho de que juguemos un juego manifiesto con respecto al 

juego que estamos jugando en el que el juego manifiesto está sostenido, (dimensión que 

nos lleva a plantear el juego supuesto –al decir de Faig– o juego de transferencia –tal 

como lo desarrolla Marta Beisim–) en segundo lugar, ¿dónde me encuentro en el juego 

que estamos jugando? plantea mi ubicación con relación al personaje, los objetos 

pulsionales, al objeto parlante, la máscara, de acuerdo a la edad del niño es decir, si es 

prelatente, latente, postlatente, y aquí, habría que hacer una salvedad respecto del púber 

y el adolescente con relación al juego y a la torsión que implica el complejo de 

 
pudiéramos reconocer el lugar que allí tenemos, en tanto que analistas, no en tanto que analistas sujetos 

del conocimiento, sino en tanto que analistas instrumentos de esta revelación. 

Al respecto, se plantea la cuestión de la vida privada del analista. Sólo lo digo al pasar, puesto que, 

naturalmente, hay obras ampliamente difundidas y una de ellas que tiene el mayor éxito, donde se habla 

de la calificación, del abrochamiento de lo que debe ser el buen analista, lo menos que se le puede exigir 

es que tenga una vida privada feliz. ¡Es adorable! Y, además, todo el mundo conoce al autor; no quiero 

ponerme a especular. En fin... 

Pero que un analista por ejemplo pueda mantener lo que acabo de definir como el estatuto de la vida 

privada es algo... Es justamente porque el analista no tiene vida privada que más vale, en efecto, que 

mantenga muchas cosas al abrigo, es decir, que, si él tiene que saber en qué lugar estaba ya en la vida de 

los pacientes, la recíproca no siempre es forzosamente necesaria. 

Pero hay otro plano, sobre el que se juega este asunto de la vida privada; es justamente el que acabo de 

destacar, a saber, el de la consistencia del discurso. Es justamente porque el analista no sabe, hasta 

ahora, sostener en ningún grado el discurso de su posición que se hace de cualquier otro. Todo está bien 

para él. 

El hace esa especie de enseñanza, que es como todas las enseñanzas, mientras que la suya no debiera 

parecerse en nada a las otras, a saber, ¿qué es enseñante de qué? De lo que le hace falta a los enseñados 

que ya lo están, es decir, enseñarles sobre los temas, que se trate todo lo que ya saben, es decir, 

justamente lo que está más a mano; todas las referencias le son buenas; enseñará todo, no importa qué, 

excepto psicoanálisis. En otros términos, eso por lo que yo me preocupé de comenzar, tomando las cosas 

al nivel más a ras de tierra, a saber, lo que puede parecer lo menos cuestionable y mostrarnos que el 

psicoanálisis justamente las cuestiona, es imposible escribir si no es en forma de desafío las dos primeras 

líneas que están acá.  

Lo que hace el estatuto del analista es, en efecto, una vida que merece ser llamada vida privada, es decir, 

el estatuto que se da es propiamente en el que mantendrá (está construido para eso) la autorización, la 

investidura del analista, su jerarquía, el ascenso de su gradus, de forma tal que al nivel en que para él 

eso puede tener consecuencias, esta función la suya, la más escabrosa de todas que es la de ocupar el 

lugar de ese objeto (a), eso le permite conservar sin embargo estables y permanente todas las ficciones 

más incompatibles con lo que resulta de su experiencia y del discurso fundamental que lo instituye como 

hacer.” Jacques Lacan, Leçon 15, 27 mars 1968, Séminarie 15, L’Acte Psychanalytique, (1967 – 1968), 

Staferla, staferla.free.fr.,  pp. 133-134. 



 

112 

 

castración. Finalmente, en tercer lugar, ¿estoy jugando este juego sin saber?, si es así, 

recién ahí se instala la condición necesaria para mi entrada en el juego ya que inscribiría 

la potencialidad del no, en el juego, es decir, que, si el juego se instala como tal, no hay 

posibilidad alguna de que el niño “no pueda, no, no reconocerse ahí”, él mismo, 

jugando. Esto último daría para un desarrollo más extenso respecto del concepto 

“potencia-del-no” que plantea Agamben270. 

II.- Como la praxis analítica no obedece a una epistemología “científica” sino que se 

constituye en torno a una operación transferencial, –tal como intentamos establecer en 

el punto I–, el diagnóstico desde esta perspectiva queda en una relación de disyunción 

con la epistemología clínica. Situar el diagnóstico en términos epistémicos, o una 

clínica epistémica, excluye la ubicación de lo que entendemos por deseo del analista, ya 

que, al menos una condición de la posición del analista es el desprendimiento del saber 

en tanto “el analista dispuesto a reconocer lo que sabe, sufre de lo que se le demanda 

aliviar.”271 En este sentido, el saber del analista no se constituye por la objetivación de 

su experiencia. 

III.- La afirmación: Diagnósticos estructurales en psicoanálisis, lleva a plantear la 

pregunta: ¿Un diagnóstico Psicoanalítico?  

Daniel Rubinsztejn, decía que “La histeria”, es con su deseo insatisfecho, una manera 

adecuada de decir la estructura anormal de la sexualidad. Un malestar que acosa con 

demandas insaciables, satisfacciones libidinales conquistadas a las que no se quiere 

renunciar, y adherencias desgraciadas. La histeria en este sentido, diagnostica a la 

sexualidad. El sujeto del inconsciente no es diagnosticable, al menos en los términos 

que se plantea comúnmente el diagnóstico. ¿Habrá otro diagnóstico posible?”272 Si el 

diagnóstico estructural implica “Un” diagnóstico Psicoanalítico, que estable una 

renegación del deseo del analista en tanto lo que no hay es “Un” diagnóstico 

Psicoanalítico sino una ubicación transferencial de ese analista en la lengua de un 

análisis que lo determina como instrumento de la transferencia que la operación 

analítica produce, en este sentido, diagnóstico y clasificación son cosas distintas. Hoy 

nos encontramos frente a la ausencia de diagnósticos transferenciales, con 

categorizaciones diversas, que tienden al infinito. De ahí el surgimiento cuantitativo, 

como novedad de lo actual, de las sistematizaciones que plantean bajo la alusión de una 

clínica actual, nombres que van de la enfermedad mental, trastornos de borde, 

patologías del acto, inclasificables etc. hacia una especie de espejismo de precisión que 

sustituye el diagnóstico por la clasificación, de modo tal que los diagnósticos “en 

términos del ser son algunos eufemismos utilizados por el esperanto psicopatológico. El 

eufemismo implica la suspensión de la función subjetivante, filiatoria de la lengua.”273 

Sostener que hay una clínica de los goces, o de lo real, o de los bordes, o de las psicosis, 

o del fantasma, o de la angustia”274, o de “las infancias”, o de las impulsiones, o del 

consumo, o de la patología del acto, etc.; “es el intento de construir un muro, justamente 

 
270 Cf. Giorgio Agamben, ¿Qué es el acto de creación?, “El fuego y el relato”, editorial Sexto Piso, S.A., 

España, 2014, pp. 35-45. 
271 Jorge Jinkis, Entrevista a Jorge Jinkis. Cuestiones sobre diagnóstico, entrevista realizada por Elisa 

Ponieman, “Revista Principio N° 11”, revista del Servicio de Psicopatología del Hospital Dr. Cosme 

Argerich, Buenos Aires, 1998, p. 8. 
272 Daniel Rubinszteijn, ¿Un diagnóstico psicoanalítico?, “Revista Principio N° 11”, revista del Servicio 

de Psicopatología del Hospital Dr. Cosme Argerich, Buenos Aires, 1998, p.15 
273 Daniel Rubinszteijn, Ibidem, p. 15. [Ver al respecto el trabajo de David Kreszes: “Filiación y 

Juricidad de la Lengua”, Revista Redes de la Letra – escritura del psicoanálisis N° 7 La Ley: Violencia y 

Filiación. Direcciones de lectura., Ediciones Legere, Buenos Aires, 1997.] 
274 Daniel Rubinsztejn, Ibidem, p. 16. 



 

113 

 

frente a la angustia. Querer saber antes –de que estalle la angustia–, lo imposible de 

saber.”275 

Cuando hablamos de casos, de estructuras, de cuadros, ¿Hablamos de una práctica 

generalizable, afirmando algún universo? “Si la respuesta es sí, lo hacemos a costa de 

borrar las marcas subjetivas, la constitución singular.” 276 

“… los psicoanalistas debemos poner a discusión el lugar que en la jerga y en los 

desarrollos conceptuales del psicoanálisis tiene el discurso psicopatológico, con su 

consecuente degradación del campo de la responsabilidad del sujeto. Cuando las 

llamadas estructuras clínicas dejan de nombrar posiciones del sujeto para señalar 

modalidades de la enfermedad psíquica, el Psicoanálisis empieza a transitar el venturoso 

camino de la ciencia, la cual tiene como marca indeleble de nacimiento, el rechazo del 

sujeto”.277 

Entonces: ¿Cuál sería la función de un posible diagnóstico en la operación analítica? 

Sara Glasman señala que intenta “descifrar a qué conflicto viene el síntoma a dar 

solución”. “El síntoma brinda alguna solución transaccional –pero como toda solución– 

fallida. Por eso, la consulta. 

Insisto: La secuencia significante lleva, en la transferencia, a que el analista, si 

escuchó, diga o que no tenga nada que decir. 

En este sentido, no decidimos interpretar, mejor dicho, es una decisión, pero una 

decisión sin agente.  

Hay interpretación o no la hay. No hay buenas ni malas. Sólo hay, o no hay. Si es 

una interpretación es porque habrá sido una interpretación. Si un discurso, en 

transferencia, precipita que por boca del analista brote una interpretación, es porque el 

devenir de las asociaciones ha llevado ineludiblemente a la interpretación.”278 Analista 

no es el que dice todo lo que se le ocurre. Pero a su vez este planteo desde la 

interpretación ubica una clínica muy específica y limitativa. Tendríamos que poder 

despejar esta cuestión y leer a nivel de la Propuesta del 67, la articulación entre 

suposición, sujeto, saber y goce, en distintas operaciones transferenciales. De lo 

contrario al definir estructuras con mecanismos preestablecidos, volvemos sin querer 

(¿Sin querer?) a una clasificación, que no podría dejar de ser psiquiátrica. 

“A cada estructura, le corresponde un mecanismo (¡Una definición de 

ingeniero!).”279 

“¿Es posible establecer posiciones subjetivas, que no se sostengan en los 

“mecanismos propios” de cada cuadro por fuera de la transferencia y de la demanda de 

análisis? ¿O podemos concluir un diagnóstico singular e irrepetible para otros casos?”280 

“Si el problema es la relación del sujeto al deseo, a la falta siempre singular, sería 

conveniente que los analistas, dejáramos de lado los intentos de unificar el campo 

teórico encontrando nuevamente, en un gesto aburrido, lo que ya conocemos.”281 

“Cuando se advertía que una parálisis significa “la cosa no marcha”, esto tenía 

consecuencias muy diferentes a decir, Astasia abasia…con el tiempo muchas personas 

 
275 Daniel Rubinsztejn, Ibidem, p. 16. 
276 Daniel Rubinsztejn, Ibidem, p. 15. 
277 David Kreszes, Filiación y Juricidad de la Lengua, “Revista Redes de la Letra – escritura del 

psicoanálisis N° 7 La Ley: Violencia y Filiación. Direcciones de lectura.”, Ediciones Legere, Buenos 

Aires, 1997, p. 75. 
278 Daniel Rubinsztejn, Ibidem, p. 16. 
279 Daniel Rubinsztejn, Ibidem, p. 16. 
280 Daniel Rubinsztejn, Ibidem, p. 16. 
281 Daniel Rubinsztejn, Ibidem, p. 16. 



 

114 

 

olvidaron que el psicoanálisis es eso: la reconstrucción de la lógica por la que un 

accidente adquiere el valor de una palabra no disponible que compromete la 

historización singular del pasado de un sujeto, su futuro.”282 

En este sentido la respuesta a esta pregunta instituye una nueva: “¿Cuál es la política 

que guarda consistencia con el discurso que se descifra de la práctica analítica, para 

devolver a esa práctica la verdad de su política?”.283 

Lacan decía que “el análisis es lo que se espera de un psicoanalista”284, pero 

evidentemente, habría que tratar de entender qué quiere decir lo que se espera de un 

psicoanalista; ¿hace falta agregar, hoy? 

 

2 

Transferencia, diagnóstico y libertad. 
En este punto me gustaría tratar de pensar –teniendo en mente lo dicho hasta acá–, 

¿qué ponemos en juego cuando tenemos o necesitamos diagnosticar, entendiendo que, 

necesariamente –como bien señala Fukelman– que el diagnóstico nos incluye.285 

Quisiera volver ahora sobre el tema de la libertad. Fukelman decía que “la libertad es 

lo que nos permite conocer la ley moral”; y agregaba que, para que la libertad se 

constituya en cuanto tal, es condición necesaria que haya, tanto una potencia-de-no-ser 

como una potencia-de-ser. Potencia que nos lleva al concepto de potencia-de-no286 que, 

–siguiendo el sentido que le imprime Agamben–, para que algo sea, no-no-podría no 

ser, o, a partir de esta potencia-de-no287, algo se constituye siendo. Es decir, que la 

libertad, la existencia y la potencia-de-no se encuentran anudadas. Por eso, Fukelman 

arriba a la pregunta acerca de “¿cómo se construye algo de esta libertad para nosotros, 

que, dicho sea de paso, tenemos una relación con un cuerpo? No quiero decir nuestro 

cuerpo porque el posesivo es difícil acá, pero digamos por lo menos que con este cuerpo 

algo tenemos que ver. Para que haya libertad es menester que el campo de la palabra en 

el que nosotros estamos, en el que nosotros estamos representados, sea un campo en el 

 
282 Jorge Jinkis, Ibidem, p. 8. 
283 Jorge Jinkis, Artificio del deseo para conjeturar un estilo, “La acción analítica”, Colección Rasgos 

Psicoanálisis, Homo Sapiens Ediciones, Buenos Aires, 1994, p. 207. 
284 Lacan, Jacques:  Leçon 3, 14 janvier 1970, “Séminarie 17 L’ Envers de la psychanalyse (1969 – 1970), 

Staferla, staferla.free.fr., p. 31. 
285 Jorge Fukelman, Diagnóstico e inicio de tratamiento I, “Notas de Lectura”, 

www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, p. 270, (Material de circulación interna). 
286 Cf. Giorgio Agamben, ¿Qué es el acto de creación?, “El fuego y el relato”, editorial Sexto Piso, S.A., 

España, 2014, pp. 35-50. 
287 “en la potencia de ser, la potencia tiene por objeto un cierto acto, en el sentido de que, por ella, 

energein, ser-en-acto, sólo puede significar el pasaje a aquella determinada actividad (por esto Schelling 

definía a esta potencia como ciega, que no puede no pasar al acto); para la potencia de no ser, por su 

parte, el acto no puede jamás consistir en un simple tránsito de potencia ad actum: ella es, por tanto, una 

potencia que tiene por objeto la potencia misma, una potentia potentiae.  

Sólo una potencia que puede tanto la potencia como la impotencia es, por ello, la potencia suprema. Si 

toda potencia es tanto potencia de ser como potencia de no ser, el pasaje al acto sólo puede tener lugar 

trasportando (Aristóteles dice «salvando») en el acto la propia potencia de no ser. Esto significa que, si a 

todo pianista pertenece necesariamente la potencia de tocar y la de no tocar su piano, Glenn Gould es, por 

tanto, sólo aquel que puede no no-hacerlo sonar y, dirigiendo su potencia no sólo al acto, sino también a 

su impotencia misma, hace sonar el piano, por decirlo así, con su potencia de no hacerlo sonar. Frente a la 

habilidad, que simplemente niega y abandona la propia potencia de no tocar, la maestría conserva y 

ejercita en el acto no su potencia de tocar (ésta es la posición de la ironía, que afirma la superioridad de la 

potencia positiva sobre el acto), sino aquélla de no tocar.”  Giorgio Agamben, IX Bartleby, “LA 

COMUNIDAD QUE VIENE”, Ed. Pre-Textos, España 1996, pp. 26 - 27.   



 

115 

 

que algo esté faltante.288 Falta, que nos remite entre otras cosas a la falta en el origen y a 

la extracción de la escena primaria. 

Entonces, si esta falta se produce y se instala, en el Otro y en el sujeto, quedamos 

ubicados en falta respecto de lo que el lenguaje carece, de lo cual el lenguaje no puede 

dar cuenta, para dar cuenta de la falta en el lenguaje. Entonces, retomando la pregunta 

que se hace Fukelman, ¿qué falta en el campo del lenguaje para que nosotros tengamos 

alguna posibilidad de libertad?; para que la libertad no sea una palabra de la 

enciclopedia Universal y absoluta, sino algo que nos atañe. Fukelman responde que 

aquello que falta para que, en esta enciclopedia, es el “querer decir”; y que, la relación 

entre el querer decir y lo dicho pone en juego la potencia de lo que se realiza y de lo 

que no se realiza, es decir, que “el querer decir es una potencia, que, como tal, queda 

en menos en lo efectivamente dicho.  

[…] El querer decir, es el campo producido por algo que no está y que se ha 

teorizado en el psicoanálisis como la voz, la voz de la que nosotros hablamos es una voz 

perdida. Es decir, […], la voz animal es una voz que es homogénea al cuerpo, nuestra 

voz es la voz del querer decir, este es el objeto perdido ‘voz’. Tal objeto perdido ‘voz’, 

perdido en las palabras efectivamente pronunciadas, en lo dicho efectivamente 

pronunciado, requiere en ciertos momentos lógicos de la constitución de un sujeto que 

quienes ocupan un lugar, digamos más simplemente por ahora, los padres, reconozcan 

que hay algo del orden del juego, que el juego es un juego de palabras, es un juego que 

en este sentido quiere decir algo, e incluso aunque no sepan los padres qué quiere decir, 

sí pueden sancionar esto como un juego. Es decir, como algo que quiere decir algo. Esto 

es a mi entender importantísimo porque toda la distancia entre un diagnóstico 

psiquiátrico y una intervención analítica radica en que la intervención analítica implica 

que algo quiere decir, y en tanto algo quiere decir y hay algo del orden de la falta, 

entonces hay libertad, por ende, habiendo libertad hay posibilidad de conocer algo de 

la ley moral. […] 

[…] Que algo se esté queriendo decir allí implica, aunque no sepamos qué todavía, 

algo del orden del deseo, entendiendo que el deseo dice algo con relación al goce, si 

nosotros nos preguntamos algo respecto a qué es lo que nos gusta, no tenemos otra 

alternativa que seguirles la pista a nuestros deseos, porque justamente nuestros deseos 

están planteando en el campo de la palabra algo del orden de nuestro gusto. Seguirle la 

pista a nuestros deseos, no quiere decir que nuestros deseos sean congruentes con 

nosotros, ni que los vayamos a hacer congruentes con nosotros, quiere decir que 

nosotros vamos a tratar de ser congruentes con nuestros deseos, es decir, establecer, 

intentar establecer cuál es la relación entre lo que decimos y nuestro gusto, para lo cual, 

esto suele ayudar, tenemos que decir algo y no solamente tenemos que decir algo sino 

que tenemos que tener en cuenta qué es lo que decimos; ¿por qué?, hay una 

racionalidad, esa de la que trataba de comentarles hace un buen rato, entre aquello que 

hacemos y los efectos que esto produce. Entonces si decimos algo tenemos que tener en 

cuenta qué dijimos para poder tener en cuenta qué efectos tiene esto sobre nosotros, y 

no solamente sobre nosotros, sino eventualmente sobre otros, de nuevo, para lo cual 

tenemos que decir algo. 

Pero, decir algo implica no solamente que haya esto que yo estaba tratando de 

plantear como pérdida, sino que haya los artefactos simbólicos que reconozcan que 

 
288 Jorge Fukelman, El Superyó - Interlocuciones, “Notas de Lectura”, www.lecturasclinicas.com.ar, 

Buenos Aires, 2014, p. 39, (Material de circulación interna). 



 

116 

 

queremos decir algo. Esto es muy importante porque este reconocimiento implica algo 

del orden de la representación, cosa que hoy en día se ha puesto, bien o mal, sobre el 

tapete.”289 Porque si nosotros queremos plantear algo del orden del diagnóstico, ya sea 

en pacientes gravemente perturbados, chicos, adultos, etc., el diagnóstico que cuenta, el 

único que realmente importa, –parafraseando a Fukelman–, es el diagnóstico de 

nuestras dificultades para sostener el espacio de representación; y en el caso de los 

niños, el espacio de representación, es este espacio de juego. El diagnóstico entonces, 

no es el diagnóstico de los que sucede allí, sino el diagnóstico de lo que sucede acá. Y 

en el acá, en este lado del espejo, son ustedes, soy yo, o cualquiera de nosotros que se 

ubique ahí con cada paciente.  

Para precisar este “lo que sucede ahí con cada paciente” voy a dar un rodeo.  

“Siglos después de la aparición de la escritura posicional, surgen las lenguas 

alfabetizadas, lenguas en las que hay sonidos diferenciales que tienen nombre sonidos, 

esto lleva a la construcción de la letra. […] Es a propósito de la construcción de la letra, 

que nosotros podemos plantear que algo falta en el ritmo y en la melodía; y que esto 

que falta, es lo que nos sostiene para que no totalmente nos ubiquemos en la melodía y 

en el ritmo.” 290 

Podemos encontramos entonces, con juegos en la infancia o discursos en la 

pospubertad, que parecen obedecer a un ritmo, a una melodía, a algo que sigue algún 

sonido, pero que nosotros no podemos plantear ahí fácilmente qué sucede; ese punto 

comienza a interrogarnos acerca de qué se trata y de qué quiere decir eso que ocurre 

ahí. Lo que encontramos allí, –nos enseña Fukelman– atañe a esa pérdida de 

significación que nos corresponde a cada uno en singular que Fukelman plantea como la 

pérdida del origen y que es precisamente ahí donde nos perdemos; eso es lo que se pone 

en juego ahí, en ese lugar y en ese momento. Entonces precisar un diagnóstico y ubicar 

nuestra posición ahí, es la misma cosa, es decir, por eso, el diagnóstico nos incluye. 

Entonces, precisar este movimiento transferencial de la operación analítica que, tiene 

lugar ahí, nos lleva a situar que podemos (debemos) pensar mucho en esta relación que 

se establece entre diagnóstico y representación porque este planteo incluye esta época, 

y hacer un diagnóstico de esta época no es sencillo. Son épocas transnacionales, de 

depreciación y de dilución del Estado-Nación a nivel global, de globalización del estado 

de excepción y de proliferación de la inteligencia artificial donde además la articulación 

entre tecnociencia y mercado nos lleva al hecho de que fácilmente todos podemos ser 

sustituibles además de la dilución que se va produciendo entre el mundo real y el 

espacio virtual que plantea el metaverso. Por esto mismo, Fukelman también pensaba 

que esta época “es una época en la que proliferan los objetos, y es una época en la que 

cada vez más se nos hace difícil encontrar algo del orden de la representación. De la 

representación en el sentido de “Nos, los representantes del pueblo de la Nación 

Argentina”. (Nota: Preámbulo de la Constitución Argentina) Quiero decir que, 

supuestamente que siguiera existiendo la Nación Argentina, ¿cuánta gente podría decir 

que tiene representantes que la representan? Es una época en este sentido de 

globalización complicada.”291 “Me parece que los analistas tenemos que estar muy 

ocupados en la actualidad en poder pensar cómo definimos y como pensamos esta 

actualidad. 

 
289 Jorge Fukelman, Ibidem, pp. 39-40, (Material de circulación interna). 
290 Jorge Fukelman, Diagnóstico e inicio de tratamiento III, Notas de Lectura”, 

www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, p. 283, (Material de circulación interna). 
291 Jorge Fukelman, Revista Fort – Da, Reportaje a Jorge Fukelman, “Notas de Lectura”, 

www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, p.64, (Material de circulación interna). 



 

117 

 

Vivimos en una actualidad, que lo menos que podemos decir es que es grave. Con lo 

cual incluso los parámetros diagnósticos cambian. Cambian quiere decir: tenemos que 

pensar qué ocurre cuando nosotros pensamos que alguien está grave.  

Todo esto que yo acabo de apuntar hace un rato, con relación a la sustitución. Somos 

sustituibles... y eso se ve en las prepagas.  

Luego, uno se está planteando, bueno, le voy a decir que trabajo así. Entonces me 

van a decir: “¡Ah!, ¿trabaja así?, vaya, trabaje así, pero en otra institución. En esta 

prepaga no, total, usted se va, y hay cien esperando para ocupar ese lugar”. Entonces: 

¿Cómo influye eso en nuestro diagnóstico? ¿Cómo pensamos esta situación, que sin 

duda abarca la clínica? Esto es lo que creo puede hacer algo con relación al porvenir del 

psicoanálisis. Quiero decir, no hace falta que nos trate bien la sociedad, si esto fuera 

posible, sino que tenemos que poder pensar, no sé si decirlo en estos términos, “tenemos 

que pensar en qué mundo estamos”292 

Pero, ¿qué quiere decir pensar en qué mundo estamos? Quiere decir, lo que a mí me 

lleva a pensar en qué mundo me encuentro, en qué mundo estoy; y, lo que “a mí me 

lleva a pensar, es lo que a mí me falta. Lo que a mí me falta, y a cada uno de ustedes les 

falta cuando se encuentran con una situación en la que el escudo sería ‘el diagnóstico es 

ese’; lo que nos falta es con lo que vamos a poder armar el diagnóstico de qué juego se 

trata, es decir, poder reconstruir ese ‘quiere decir’, eso perdido, y poder reconstruir ese 

plano de significación. Para poder reconstruir ese plano de significación, tenemos que 

poder encontrarnos con lo que para nosotros carece de significación, con lo que hemos 

ubicado ahí donde para nosotros la significación es ausente. Si bien esto es 

relativamente fácil de decir, en las situaciones –no voy a decir que es como quedarse 

delante del tren a ver quién es el que salta al final–, pero tiene un elemento de juego y 

de riesgo que puede hacer que nosotros sintamos, ‘esto no es de jugando’. Cuando 

nosotros sentimos ‘esto no es de jugando’, nosotros ponemos un escudo y decimos: el 

problema está allí.”293 

“Para que haya decir es menester que desde otro lado se intuya que queremos decir. 

Este ‘queremos decir’ es lo que algo de lo que el espejo implica y el sostén 

constitucional de la relación especular requiere, esto es algo que en la actualidad está 

especialmente trabucado. Si no se reconoce el querer decir, el cuerpo marcado no 

puede trasladarse al verbo, entonces aparecen toda otra serie de situaciones que atañen 

a lo real del cuerpo, o bien la marca en el cuerpo y bien –lo que es groseramente 

ejemplificante–, lo que  pensaban hacer esos pibes, ‘volamos la escuela, total morirán 

500 personas, agarramos un avión, lo volamos sobre Nueva York’, las marcas se 

extienden por allí pero no son marcas que hayan pasado al decir, efectivamente, el deseo 

implica que se habla. Cuando se produce la relación con el espejo, que se reconozca que 

hay un espejo, implica que este espejo, en el que yo me estoy viendo, refiere a un 

espejo maestro, a un espejo último. Esto es la contrapartida de que no todo aparece en la 

imagen: ‘no todo aparece en la imagen’, quiere decir que algo queda del lado de acá. 

Que existe el vacío que será metabolizado fálicamente y que, podemos decir, incluye 

el querer decir del lado de acá. Tenemos la imagen, pero tenemos un querer decir que no 

está todo dicho. Todo lo dicho, efectivamente dicho, lo podemos ubicar del lado de la 

imagen, pero el querer decir queda en menos, queda del lado de acá; la falta queda del 

 
292 Jorge Fukelman, Revista Fort – Da, Reportaje a Jorge Fukelman, “Notas de Lectura”, 

www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, p.71, (Material de circulación interna). 
293 Jorge Fukelman, Ibidem, pp. 283-284. 

 



 

118 

 

lado de acá. En un sentido, entonces, la falta, el vacío, construye una zona de misterio, 

una zona de pregunta, una zona de incógnita. 

Les cuento muy brevemente, que hace un tiempo me consultan por un pibe que tenía 

problemas. Lo veo y este chico me comenta que una de las dificultades en la escuela, a 

veces, para escribir necesita que el buzo, o la camisa, o lo que tenga, sea lo 

suficientemente largo para que entre el papel y la mano que porta la lapicera, haya algo 

que impida el contacto. El otro día, me decía, me olvidé el buzo y hasta que conseguí un 

buzo, había pasado el tiempo de la prueba. Yo pensé algo así como fobia al contacto, 

síntoma obsesivo. Al tiempo le pregunto, ¿te dieron mucho trabajo las manos esta 

semana? –yo lo dije pensando que las manos representaban bebés, que hay que 

cuidarlos, que dan trabajo–, me dijo: ‘Sí, justamente tuve un examen, me pasó esto, 

esto’. Después pensé que no eran tanto bebés como trabajo. Estamos en el campo no del 

diagnóstico sino del ‘quiere decir’. Es a propósito de este ‘quiere decir’ que las 

imágenes del campo de la representación podrán tomar la forma de máscaras, de 

personajes, que nos ubican en un mundo construido desde la palabra que es el mundo en 

que más o menos en tanto neuróticos, habitamos. Pero, fíjense que el mundo actual es 

un mundo que puede ser caracterizado, así lo ha sido. Es un mundo en el que todo es 

visible, no es un mundo de incógnitas, de misterio, de secretos; es un mundo donde todo 

puede estar a la vista.  

Nosotros no podemos decir que estamos pre-edípicamente. No se trata de un 

diagnóstico que hacemos sobre alguien que está afuera, sino de un diagnóstico que nos 

incluya a nosotros, un diagnóstico que implique la transferencia. El problema es que 

cuando nos encontramos con situaciones graves, que para nosotros son graves, tenemos 

que trabajar con lo que para nosotros no ha sido suficientemente transcripto en términos 

de fonación, es decir, tenemos que trabajar con lo que para nosotros es traumático, esa 

es la dificultad fuerte. Cuando la dificultad es excesiva nos tiramos hacia el diagnóstico 

de la visibilidad: ‘Allí pasa tal cosa’; ya está todo dicho. Sacamos el ámbito del ‘quiere 

decir’, porque el ‘quiere decir’, nos incluye a nosotros, porque ¿quiere decir, para 

quién?, para mí, que estoy allí. Yo debo decir si quiero huir de eso que para mí es 

traumático, eso es fundamental. Yo ahí me fui, entonces excluyo el ‘quiere decir’.”294 

Para finalizar con este punto sólo me resta recordar que –como bien nos advertía 

Jorge Jinkis– “Lacan evitó trabajar con clases y prefirió hacerlo con conjuntos y 

combinatorias.  

En cuanto a las palabras, neurosis, perversión y psicosis, cuyas definiciones en 

efecto, se apoya en una combinatoria (aunque no es lo único que las sostiene) pueden 

suministrar la ocasión de retornar al valor político del diagnóstico. Desde siempre, la 

política ha hecho uso del lenguaje médico y psicológico para moralizar y racionalizar. 

De hecho, la misma palabra, ‘diagnóstico’ es de uso más que frecuente. Ya está pues 

establecido un campo. Si el psicoanálisis se distingue por asignarle un valor distintivo y 

específico a esa palabra, ¿por qué habría de renunciar a intervenir en ese campo y lograr 

el efecto disruptivo que promete? ¿Podemos los agentes de ese discurso, hacernos cargo 

de los efectos de ese retorno?”295 

 

3 
 

294 Jorge Fukelman, El juego y el espejo II, Notas de Lectura”, www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos 

Aires, 2014, pp. 375-377, (Material de circulación interna). 
295 Jorge Jinkis, Entrevista a Jorge Jinkis. Cuestiones sobre diagnóstico, entrevista realizada por Elisa 

Ponieman, “Revista Principio N° 11, revista del Servicio de Psicopatología del Hospital Dr. Cosme 

Argerich”, Buenos Aires, 1998, p. 9. 



 

119 

 

Pharmakós  (φαρμακός), pharmakón (φαρμακό), y pharmakeus  

(φαρμακ). 
El tema del diagnóstico, del sufrimiento, y del dolor, nos lleva a situar 

necesariamente la función de la medicación, es decir, el pharmakós  (φαρμακός), el 

pharmakón (φαρμακό), el pharmakeus  (φαρμακ), y con esto, la relación que pueda 

establecerse entre el significante, el dolor, el goce, la dimensión del fantasma, el saber 

supuesto, la episteme, y el pasaje de la falla a la falta, y qué relación se establece entre 

la determinación transferencial del analista como instrumento de la transferencia y el 

lugar del pharmakeus  (φαρμακ), en la relación que se establece entre el trabajo del 

significante y la escritura en la operación de la letra. Como verán, este punto tiene 

múltiples articulaciones y derivaciones y excedería el marco de este seminario; daría 

para un seminario en sí mismo, pero me parece importante poder establecer, algunos 

puntos, al menos, para situar el inicio de alguna de estas derivaciones y articulaciones. 

Cuando Jacques Derrida habla del pharmakós (φαρμακός), no sólo se pone en juego 

la oposición clásica veneno/remedio, sino que, además, esta palabra que remite al 

significado de brujo, mago, envenenador, sinónimo de farmakeus –utilizada por Platón–

, tiene la originalidad de haber sido sobredeterminada, sobrecargada por la cultura 

griega con otra función y papel. En Grecia se comparó al personaje del pharmakós “con 

un chivo expiatorio. La enfermedad y el exterior, la expulsión de la enfermedad, su 

exclusión fuera del cuerpo (y fuera) de la ciudad, tales son las dos significaciones 

principales del personaje y de la práctica ritual.”296 

Harpocratión, comentando la palabra pharmakós (φαρμακός), describe que en Atenas 

se expulsaba a dos hombres a fin de purificar la Polis, en cambio, en las Targelias, los 

hombres expulsaban a un hombre y las mujeres a otro. Aquí se puede apreciar la 

semejanza entre el personaje de Edipo y el personaje del pharmakós (φαρμακός), sin 

embargo, la institución del ostracismo, cuando se funda el ostracismo y se instituye 

como tal, –tal como nos muestra Jean Pierre Vernant–, implica un papel simétrico e 

inverso al del ritual de las Targelias297, ya que en la persona del ostracisado, la ciudad 

 
296 Jacques Derrida, II. 6. El Farmacos, La farmacia de Platón, “La diseminación”, Editorial 

Fundamentos, espiral/ensayo, séptima edición, España, 1997, pp. 196-197. 
297 “En la Atenas clásica el rito de las Targelias deja translucir incluso, en el personaje del pharmakós, 

ciertos rasgos que evocan la figura del soberano, dueño de la fecundidad.(111, 112, 113) El horrible 

personaje que debe encarnar la mácula es mantenido a costa del Estado, alimentado con platos 

especialmente puros: frutas, queso, galleta consagrada de mâza («harina amasada»); si en el curso de la 

procesión se le adorna, como al eiresióne, con collares de higos y de ramos y se le golpea en las partes 

sexuales con cebollas albarranas, es porque posee la virtud bienhechora de la fertilidad. Su mácula es una 

calificación religiosa que puede ser utilizada en sentido benéfico. Como en Edipo, su ágos («mancilla») 

hace de él un katharmós, un kathársios, un purificador. Por lo demás, la ambigüedad del personaje queda 

marcada hasta en los relatos etiológicos que pretenden explicar la fundación del rito. A la versión de 

Heladio de Bizancio que hemos citado se opone la de Diógenes Laercio y la de Ateneo(114) en la época en 

que Epiménides purificaba a Atenas del loimós causado por el asesinato de Quilón, dos jóvenes, uno de 

los cuales se llamaba Cratino, habrían donado voluntariamente su persona para purificar la tierra que les 

había alimentado. Estos dos jóvenes aparecen no como desechos de la sociedad, sino como la flor de la 

juventud ateniense. Según Zetes, como hemos visto ya, se escogía para pharmakós a un ser 

particularmente feo, άμορφότερος: según Ateneo, Cratino era por el contrario μειράκιον εύμορφον, un 

hermoso adolescente. 

La simetría del pharmakós y del rey legendario –asumiendo el primero por debajo un papel análogo al 

que desempeña el segundo por arriba– ilustra quizá una institución como el ostracismo, cuyo carácter, en 

muchos aspectos extraño, ha subrayado J. Carcopino.(115) En el marco de la ciudad griega, no hay ya 

sitio, como es sabido, para el personaje del rey, dueño de la fecundidad. Cuando se instituye el ostracismo 

ateniense, a finales del siglo VI, es la figura del tirano la que hereda, transponiéndolos, algunos de los 



 

120 

 

 
valores religiosos propios del antiguo soberano. El ostracismo tiende, en principio, a apartar al ciudadano 

que, habiéndose elevado demasiado alto, corra el riesgo de acceder a la tiranía. Pero bajo esta forma 

completamente positiva, la explicación no puede dar cuenta de ciertos rasgos arcaicos de la institución. 

Funcionaba todos los años, sin duda entre la sexta y la octava pritanía, y según unas reglas contrarias a los 

procedimientos ordinarios de la vida política y del derecho. El ostracismo es una condena que apunta a 

«apartar de la ciudad» a un ciudadano mediante un exilio temporal de diez años.(116) Es pronunciado por 

la asamblea al margen de los tribunales sin que haya mediado denuncia pública ni siquiera acusación 

formulada contra nadie. Una primera sesión preparatoria decidía a mano alzada si se utilizaba, o no, para 

el año en curso el procedimiento del ostracismo. No se pronunciaba ningún nombre, no se producía 

ningún debate. Si los votantes se declaraban favorables al ostracismo, la asamblea se reunía de nuevo en 

sesión extraordinaria algún tiempo más tarde. Se celebraba tal sesión en el Ágora y no, como de 

ordinario, en la Pnyx. Para proceder al voto propiamente dicho, cada participante inscribía sobre un trozo 

de cerámica el nombre por él elegido. Esta vez tampoco había debate, tampoco se proponía ningún 

nombre; no había ni acusación ni defensa. El voto se producía sin que se apelara a ninguna disposición 

razonable fuera política o jurídica. Todo estaba organizado para dar el sentimiento popular, que los 

griegos llaman phthónosul (a la vez envidia y desconfianza religiosa respecto al que sube demasiado alto, 

o triunfa demasiado), ocasión de manifestarse bajo la forma más espontánea y unánime (se necesitaban 

por lo menos 6.000 votantes) al margen de todo derecho o justificación racional. ¿Qué se reprochaba al 

ostracisado, si no su superioridad misma que le elevaba por encima del común y su excesiva suerte que 

amenazaba con atraer sobre la ciudad la venganza divina? El temor de la tiranía se confunde con una 

aprensión más profunda, de orden religioso, hacia aquel que pone en peligro a todo el grupo. Como 

escribe Solón: «Una ciudad perece por sus hombres demasiado grandes, άνδρών δ’έκ μεγάλων πόλις 

ολλυται».(117, 118) 

Los párrafos que Aristóteles dedica al ostracismo son característicos a este respecto.(119) Si un ser, dice, 

supera el nivel común, en virtud y en capacidad política, no podría ponérsele en pie de igualdad con los 

demás ciudadanos. «Tal ser, en efecto, será naturalmente como un dios entre los hombres.» «Por eso», 

añade Aristóteles, «los estados democráticos han instituido el ostracismo. Al hacerlo, han seguido el 

ejemplo del mito: los Argonautas abandonaron a Heracles por un motivo análogo. El navío Argo se negó 

a llevarle como a los demás pasajeros debido a su excesivo peso». Y Aristóteles concluye que en este 

punto ocurre como en las artes y las ciencias: «Un maestro de coro no admitiría entre sus cantores a aquel 

cuya voz superara en fuerza y belleza al resto del coro». 

¿Cómo podría admitir la ciudad en su seno a aquel que, como lióipo, «ha lanzado su flecha más lejos que 

cualquier otro» y que se ha vuelto isótheos? («igual a un dios»). Cuando funda el ostracismo, la ciudad 

crea una institución cuyo papel es simétrico e inverso del ritual de las Tragedias. En la persona del 

ostracisado la ciudad expulsa lo que en ella es demasiado elevado y encarna el mal que puede venirle de 

lo alto. En la del pharmakós expulsa lo que es más vil y encarna el mal que la amenaza por abajo.(120) 

Por este doble y complementario rechazo se delimita ella misma en relación al más acá y al más allá. 

Adopta la medida propia de lo humano en oposición, por un lado, a lo divino y a lo heroico, y por otro, a 

lo bestial y monstruoso. 
Notas 
111. Hesíodo, Trabajosy 238 y sigs. 

112. Sobre el doble aspecto del pharmakós, véase R. L. Farnell, Cults of the Greek States, Oxford, 1907,4, págs. 280-281. 

113. Souda, s. v. φαρμακούς; Hiponacte, fr. 7 (Bergk); Servius, ad. Aen., 3, 57; Lactancio Plácido, Comment. Stat. Theb., 10, 793: 
«[...] puhlicis sumptihus alehatur pit riorihus cibis...». 

114. Diógenes Laercio, I, 110; Ateneo, 602 cd. 

115. J. Carcopino, LOstracisme athénien, París, 1935. Se encontrarán los principales textos cómodamente reunidos en la obra de A. 
Calderini, LOstracismo, Cosmo, 1945. Debemos a L. Genet la idea de la relación entre la institución del ostracismo y el rito del 

pharmakós. 

116. μεθίστασθαι τής πόλεως; véase Etimol. Magnum, s. v. έξοστρακισμός; Fono, v. v. όστρακισμός. 
117. Obsérvese en Edipo Rey la presencia del tema del phthónos respecto a aquel que está a la cabeza de la ciudad, véanse los 

versos 380 y sigs. 

118. «De las nubes se abaten la nieve y el granizo. El trueno sale del rayo resplandeciente. De los hombres demasiado grandes viene 
la pérdida de la ciudad»: Solón, fr. 9-10 (Edmonds). 

119. Políticay 3, 1284 a3 -b 13. 

120. En una conferencia pronunciada en febrero de 1958 en el Centro de Estudios Sociológicos, aún inédita, Louis Gernet observaba 
que, entre los dos polos opuestos, el del pharmakós y el del ostracisado, se ha producido a veces, en el juego de las instituciones, 

una especie de cortocircuito. Tal fue el caso durante la última puesta en práctica del ostracismo en Atenas. En el 417 había dos 

personajes de primer plano, Nicias y Alcibíades, que según todas las probabilidades iban a ser designados por el voto. Los dos 
compadres llegaron a un acuerdo y consiguieron que el ostracismo recayera sobre un tercero, un ladrón, Hipérbolo, demagogo de 

baja estofa, generalmente odiado y despreciado. Hipérbolo fue, pues, ostracisado pero, como observaba Louis Gernet, el ostracismo 

no se volvió a aplicar: aterrados por esta pérdida de dirección que subraya a la vez la polaridad y la simetría del pharmakós y del 

ostracisado, los atenienses rechazaron para siempre esa institución.”, Jean Pierre Vernant, y Pierre Vidal-Naquet, 5. 



 

121 

 

expulsa lo que en ella es demasiado elevado y encarna el mal que puede venirle de lo 

alto. En cambio, en la del pharmakós expulsa lo que es más vil y encarna el mal que la 

amenaza por abajo. Por este rechazo doble y complementario se delimita ella misma en 

relación al más acá y al más allá. Adopta la medida propia de lo humano en oposición, 

por un lado, a lo divino y a lo heroico, y por otro, a lo bestial y monstruoso.”298 En este 

punto, es necesario subrayar, que la figura y personaje del pharmakós (φαρμακός), se 

encuentra con su reverso en el personaje299 y figura del ostracisado. De modo tal que la 

excepción funda la posición de este personaje con la dualidad divina y monstruosa al 

mismo tiempo. Siguiendo este sentido, en la falla epistemo-somática, como injuria en el 

cuerpo, se produce y se marca esta dualidad entre enfermedad y expiación. Es necesario 

remarcar en este punto, que, en general –como señala Derrida– los fármacoi eran 

muertos, aunque esa no fuera, la finalidad esencial de la operación, sino más bien, la 

muerte sobrevenía, la mayoría de las veces, como efecto secundario de una enérgica 

flagelación que apuntaba en primer lugar a los órganos genitales. Este detalle no es 

menor ya que como señala Frazer, “el objeto de pegar en los órganos genitales a la 

víctima expiatoria humana con las albarranas, debió ser para libertar sus energías 

reproductoras de cualquier freno o conjuro a que pudiese estar sujeta por obra maligna o 

demoníaca, y como la Targelia, donde anualmente se sacrificaba a una de estas 

víctimas, era un anticipado festival de recolección celebrado en mayo, debemos 

reconocer en la víctima a un representante del dios progenitor y fertilizador de la 

vegetación. Mataban anualmente al representante del dios con el propósito, que ya 

hemos indicado, de mantener la vida divina en perpetuo vigor, no corrompida por las 

debilidades de la edad, y antes de matarle no dejaba de ser natural estimular su vigor 

reproductor con el designio de que pudiera transmitirse en plena actividad a su sucesor, 

el nuevo dios o nueva corporeización del dios viejo, que sin duda se suponía que 

tomaba inmediatamente el puesto del muerto.”300 

Lo cierto es que, una vez alejados del espacio de la ciudad los 

pharmakós (φαρμακός), los golpes, debían expulsar o atraer al mal fuera de sus cuerpos. 

“¿Se les quemaba también a modo de purificación (kazármos)? En sus Mil historias, 

refiriéndose a ciertos fragmentos del poeta satírico Hipponax, Zezes describe así la 

ceremonia: «El (ritual del) fármacos era una de esas antiguas prácticas de purificación. 

Si se abatía una calamidad sobre la ciudad, que expresara el enojo de dios, hambre/peste 

o cualquier otra catástrofe, llevaban como a un sacrificio al hombre más feo de todos a 

modo de purificación y como remedio a los sufrimientos de la ciudad. Procedían al 
 

Ambigüedad e inversión. Sobre la estructura enigmática del Edipo Rey, “Mito y Tragedia en la Grecia 

Antigua”, editorial Paidós, Barceloma, 2002, pp. 126-129. 
298 Jean Pierre Vernant, y Pierre Vidal-Naquet, Ibidem,129. 
299 También es importante señalar en el personaje todo el peso de la etimología de su resonancia con la 

persona. Si buscamos en el sentido etimológico del término, nos vamos a encontrar con la palabra latina 

“personare” que significa: “resonar a través de algo” y con la palabra griega “prosopon” que significa: 

“cara, rostro, máscara”; en segundo lugar, nos encontramos con una construcción homofónica latina: “per 

se unum”, “por sí mismo uno”; en tercer lugar, aparece la palabra latina “phersum” se refiere al espejo. La 

persona como máscara que resuena en la cara del reflejo especular, he ahí la constitución subjetiva, como 

máscara despegada de la piel produciendo un imaginario que consiste en otorgar un espesor y una 

dimensión (dit-masión) al pasaje de un cuerpo sin volumen (cuerpo como imagen), a un cuerpo que 

adquiere la tridimensión del lado de acá del espejo: La extracción del espejo que implica la operación de 

la falta que supone y conlleva la articulación del complejo de castración y la fantasía de castración efecto 

la puesta en marcha metáfora paterna. 
300 James George Frazer, LVIII. VÍCTIMAS EXPIATORIAS HUMANAS EN LA ANTIGÜEDAD CLÁSICA, 

2. LA VÍCTIMA EXPIATORIA HUMANA EN LA GRECIA ANTIGUA, “La rama dorada. Magia y 

religión”, EDICIONES F.C.E., S. A., octava reimpresión, España, 1981, pp. 653-654. 



 

122 

 

sacrificio en un lugar convenido y daban [al fármacos], con sus manos, queso, un pastel 

de cebada e higos, luego se le golpeaba siete veces con puerros, higueras silvestres y 

otras plantas silvestres. Finalmente le prendían fuego con ramas de árboles silvestres y 

esparcían sus cenizas en el mar y al viento, a modo de purificación, como he dicho, de 

los sufrimientos de la ciudad.» 

El cuerpo propio de la ciudad reconstituye, pues, su unidad, se encierra en la 

seguridad de su fuero interno, se devuelve el habla que la vincula a sí misma dentro de 

los límites del ágora excluyendo violentamente de su territorio al representante de la 

amenaza o de la agresión exterior. El representante representa, sin duda, la alteridad del 

mal que viene a afectar e infectar al interior, irrumpiendo imprevisiblemente en él. Pero 

el representante del exterior no resulta en menor medida constituido, regularmente 

situado por la comunidad, escogido, si se puede decir, de su seno, mantenido, 

alimentado por ella, etc. Los parásitos eran, como es natural, domesticados por el 

organismo vivo que los alberga a sus propias expensas.”301 […] “Pero en la civilizada 

Grecia la costumbre de la expiación victimaría tomó tintes más sombríos que el rito 

inocente que el amable y piadoso Plutarco presidió. Siempre que Marsella, una de las 

más famosas y brillantes colonias griegas, era asolada por una plaga, un hombre de la 

clase más pobre se ofrecía como víctima expiatoria y durante un año era mantenido a 

expensas públicas y alimentado con selectos y puros alimentos. Al expirar el año le 

ponían vestiduras sagradas decoradas con ramas sagradas y le conducían por toda la 

ciudad mientras se elevaban preces para que todos los males del pueblo recayesen sobre 

su cabeza. Después era expulsado de la ciudad o muerto a pedradas fuera de las 

murallas. Corrientemente mantenían los atenienses a expensas públicas unos cuantos 

seres degradados e inútiles, y cuando alguna calamidad como epidemia o hambre caía 

sobre la ciudad, sacrificaban a dos de estos proscritos como víctimas expiatorias. Una 

de estas víctimas era sacrificada para los hombres y la otra para las mujeres. La primera 

llevaba rodeando su cuello una ristra de higos negros y la segunda, de higos blancos. En 

ocasiones creemos que mataban a una mujer en favor de las mujeres. Eran conducidos 

por toda la ciudad y después sacrificados seguramente por lapidamiento fuera de la 

misma. Mas estos sacrificios no estaban limitados a las ocasiones extraordinarias de 

calamidades públicas; parece que todos los años, en el festival de la Targelia, en mayo, 

eran conducidas dos víctimas, una para los hombres y otra para las mujeres, fuera de la 

ciudad, donde las lapidaban hasta morir. Li ciudad de Abdera, en Tracia, era purificada 

públicamente una vez al año y uno de sus vecinos, elegido al efecto, era muerto a 

pedradas como víctima expiatoria o sacrificio vicariante por la vida de todos los demás; 

seis días antes de la ejecución le dejaban incomunicado "con objeto de que sólo él 

llevase los pecados de todo el pueblo".”302 

“La ceremonia del fármacos se representa, pues, en el límite entre el interior y el 

exterior que ella tiene como función marcar sin tregua. Intra muros/extra muros.”303 

Intra muros/extra muros, que, dicho sea de paso, habla no solo de la ciudad, de la polis 

como comunidad como unidad común política-social y religiosa, sino también el Intra 

muros/extra muros del cuerpo entre lo interno y externo que, en un sentido Moebiano, 

desaparece esta falsa oposición, del mismo modo que desde el sentido de inmixión de 

Otredad no hay separación entre sujeto y Otro. Pero, si en el origen “de la diferencia y 

 
301 Jacques Derrida, 6. El Farmacos, La farmacia de Platón, “La diseminación”, Editorial Fundamentos, 

espiral/ensayo, séptima edición, España, 1997, p. 201. 
302 James George Frazer, Ibidem, p. 252. 
303 Jacques Derrida, Ibidem, p. 201 



 

123 

 

de la partición, el fármacos representa al mal introyectado y proyectado. Benéfico en 

tanto que cura –y por eso venerado, rodeado de cuidados–, maléfico en tanto que 

encarna los poderes del mal, y por eso temido, rodeado de precauciones. Angustioso y 

apaciguador. Sagrado y maldito. La conjunción, la coincidentia oppositorum, se 

deshace sin cesar mediante el paso, la decisión, la crisis. La expulsión del mal y de la 

locura restaura la sofrosine. 

La exclusión tenía lugar en los momentos críticos (sequía, peste, hambruna). La 

decisión era entonces repetida. Pero el dominio de la instancia crítica requiere que se 

soslaye la sorpresa: mediante la regla, la ley, la regularidad de la repetición, la fecha 

fija. La práctica ritual, que tenía lugar en Abdera, en Tracia, en Marsella, etc., se 

reproducía todos los años en Atenas. Y aun en el siglo V, Aristófanes y Lisias aluden 

claramente a ello. Platón no podía desconocerlo. 

La fecha de la ceremonia es notable: el sexto día de las Targuelias. Es el día en que 

nació aquel cuya condena a muerte –y no sólo porque su causa próxima fue un 

fármacon– se parece a la de un fármacos del interior: Sócrates.”304 Tenemos entonces 

una relación de repetición que se establece en el cuerpo entre las fechas fijas y una 

situación crítica que irrumpe rompiendo el equilibrio. La restauración del equilibrio, la 

sofrosine, va implicar para nosotros la restauración del anudamiento de los registros 

R.S.I. que llevarán a la extracción del espejo. 

 

4 

El pharmakón (φαρμακόn) de la escritura. 
“Sócrates, apodado el farmakeus en los diálogos de Platón, Sócrates, que ante la 

acusación (grafé) lanzada en contra suya, se negó a defenderse, declinó la oferta 

logográfica de Lisias, «el más hábil de los actuales escritores», quien le había propuesto 

prepararle una defensa escrita, Sócrates nació el sexto día de las Targuelias. Diógenes 

Laercio lo testimonia: «Nació el sexto día de las Targuelias, el día en que los atenienses 

purifican su ciudad».”305  En este último punto de homologación que efectúa Derrida de 

Sócrates como farmakeus, pone en primer plano la relación entre lógos (λόγος)  y 

escritura como pharmakós (φαρμακός). Cuando se homologa la escritura al 

pharmakón (φαρμακό), con el pretexto de suplir a la memoria, reduce el saber 

haciéndonos “más olvidadizos”306, produciéndose una falla en la inscripción. Así 

Derrida plantea en Platón la siguiente relación entre enfermedad-veneno-remedio-

escritura-pharmakón (φαρμακό), “La escritura no vale más, según Platón, como 

remedio que como veneno. Antes incluso de que Zamus deje caer su sentencia 

peyorativa, el remedio es inquietante en sí. Hay que saber, en efecto, que Platón 

desconfía del fármacon en general, incluso cuando se trata de drogas utilizadas para 

fines exclusivamente terapéuticos, incluso si se las maneja con buenas intenciones e 

incluso si son como tales eficaces. No existe remedio inofensivo. El fármacon no puede 

nunca ser simplemente benéfico.  

Por dos razones y a dos profundidades distintas. En primer lugar, porque la esencia 

o la virtud benéficas de un fármacon no le impiden ser doloroso. El Protágoras 

clasifica a los fármaca entre las cosas que pueden ser al mismo tiempo buenas (ágaza) y 

lamentables (aniara) (354 a). El fármacon se encuentra siempre cogido en la mezcla 

 
304 Jacques Derrida, Ibidem, pp. 201-202. 
305 Jacques Derrida, Ibidem, p. 202. 
306 Jacques Derrida, I. 4. El Farmacón, La farmacia de Platón, “La diseminación”, Editorial 

Fundamentos, espiral/ensayo, séptima edición, España, 1997, p.149. 



 

124 

 

(simmeikton) de que habla también el Filebo (46 a), por ejemplo, esa hibris, ese exceso 

violento y desmesurado en el placer que hace gritar a los intemperantes como a locos 

(45 e), y «el alivio que proporcionan a los sarnosos la fricción y todos los tratamientos 

similares sin que haya necesidad de otros remedios (uk ales deomena farmakeós)». Ese 

doloroso goce, ligado a la enfermedad tanto como a su apaciguamiento, es un 

fármacon en sí. Participa a la vez del bien y del mal, de lo agradable y de lo 

desagradable. O más bien es en su masa donde se dibujan esas oposiciones. Luego, 

más profundamente, más allá del dolor, el remedio farmacéutico es esencialmente 

perjudicial porque es artificial. En eso Platón sigue la tradición griega y con más 

precisión a los médicos de Cos. El fármacon contraría a la vida natural: no sólo a la vida 

cuando ningún mal le afecta, sino incluso a la vida enferma o más bien a la vida de la 

enfermedad. Pues Platón cree en la vida natural y en el desarrollo normal, si se puede 

decir así, de la enfermedad. En el Timeo, la enfermedad natural es comparada, como el 

logos en el Fedro, nos acordaremos, a un organismo vivo al que hay que dejar 

desarrollarse de acuerdo con sus normas y formas propias, sus ritmos y articulaciones 

específicas. Desviando el despliegue normal y natural de la enfermedad, el fármacon es, 

pues, enemigo de lo vivo en general, sea sano o enfermo.”307 En este punto es necesario 

destacar lo siguiente: La tesis que se sostiene es que la escritura como 

pharmakón (φαρμακό), vale tanto como remedio que, como veneno, es decir, que su 

valor se plantea en ambos sentidos, pero, ¿qué quiere decir que valga tanto como 

remedio que, como veneno?  Se debe a una cualidad que bien destaca Derrida 

relacionada con el exceso (la desmesura, lo sin medida) tanto de placer como de dolor 

que, ligado a la enfermedad tanto como a su apaciguamiento, el 

pharmakón (φαρμακό), al participar de estas oposiciones como su esencia misma 

relaciona, anuda y estrecha la relación entre cuerpo y goce, siendo el cuerpo la masa 

misma donde se dibujan y escriben esas oposiciones. La segunda razón que establece 

solidaria con esta primera, es que pharmakón (φαρμακό), “contraría a la vida natural: 

no sólo a la vida cuando ningún mal le afecta, sino incluso a la vida enferma o más bien 

a la vida de la enfermedad.”308 Que afecte a la vida natural, implica una alteración que 

va de la perturbación de la naturalidad del organismo a la particularidad del cuerpo 

como cuerpo parlante. Esta afectación, este pathos (πάθος),309 marca la incidencia del 

 
307 Jacques Derrida, Ibidem, pp. 147-149. 
308 Jacques Derrida, Ibidem, p. 148. 
309 El pathos (πάθος) es uno de los tres modos de persuasión en la retórica (junto con el ethos y el logos 

(λόγος), según la filosofía de Aristóteles. Para Aristóteles en la Retórica (libro 1, 1356a), el pathos es el 

uso de los sentimientos humanos para afectar el juicio de un jurado. Un uso típico sería intentar transmitir 

a la audiencia un sentimiento de rechazo hacia el sujeto de un juicio para influir en su sentencia; en este 

sentido, se puede decir que crear en la audiencia un sentimiento de rechazo hacia el sujeto juzgado, al 

margen del hecho que se está juzgando, es, en el sentido etimológico de la palabra, crear 

un argumento patético. En un sentido más radical y extremando este empleo, podemos decir que, si el 

pathos afecta al juicio, es decir, intentar transmitir a la audiencia (al Otro, una ob-(au)ediencia) un 

sentimiento de rechazo hacia el sujeto de un juicio para influir en su sentencia, sitúa la obediencia (ob-

audiencia) de lo inaudible y en lo inaudible como punto donde se rechaza, queda rechazado el sujeto 

(argumento) en su sentencia (discurso) que lo constituye en cuanto tal. Vemos entonces una relación de 

afectación y divorcio entre el juicio (Yo) y la constitución del sujeto en la inscripción misma, en el que se 

inscribe en el cuerpo respecto de aquello que no queda escuchado. Si recordamos que Lacan señaló en 

alguna oportunidad que el oído es el único agujero incapaz de cerrarse, –por esto, Quignard plantea que el 

oído no tiene párpados–, esta imagen que Quignard nos dibuja, no es un planteo comparativo con el ojo, 

sino una relación de anudamiento entre voz y mirada. ¿Por qué? Porque, no es que Quignard esté 

proponiendo acá que las orejas al no tener párpados no puedan cerrar el agujero, –de hecho, el agujero 

parpadea con la consonante, en tanto y en cuanto hay un corte ante lo que podría ser una continuidad 



 

125 

 

desvío de la organización orgánica (natural) de la necesidad efecto de cómo el 

significante se inscribe en el cuerpo, por esto, la escritura misma opera como 

pharmakón (φαρμακό), y se constituye en pharmakón (φαρμακό), operando sobre el 

saber mismo, llevando, estableciendo y produciendo una relación entre saber, memoria 

y olvido. Que, si lo extremamos a nivel más etimológico nos encontraríamos con un 

saber que al reducirse, al quedar reducido por efecto de la escritura, devine supuesto, y 

de la memoria al olvido,310 la verdad (alétheia, αλήθεια)311 queda expulsada (olvidada). 

“Debemos recordarlo, –nos remarca Derrida–, y Platón nos invita a ello, cuando la 

escritura es propuesta como fármacon. Contraria a la vida, la escritura –o, si se quiere, 

el fármacon– no hace más que desplazar e incluso irritar el mal. Tal será, en su 

esquema lógico, la objeción del rey a la escritura: con pretexto de suplir a la memoria, la 

escritura nos hace más olvidadizos; lejos de acrecentar el saber, lo reduce. No responde 

a la necesidad de la memoria, apunta a un lado, no consolida la mneme, sino 

únicamente la hipomnesis. Actúa, pues, como todo fármacon. Y si la estructura formal 

de la argumentación resulta la misma, en los dos textos que ahora vamos a mirar; si en 

los dos casos, lo que se supone que debe producir lo positivo y anular lo negativo no 

hace más que desplazar y a la vez multiplicar los efectos de lo negativo, llevando a la 

proliferación la carencia que fue su causa, esa necesidad está inscrita en el signo 

fármacon, que Robín (por ejemplo) desmiembra, ora en remedio, ora en droga. Decimos 

el signo fármacon, queriendo señalar con ello que se trata indisociablemente de un 

significante y de un concepto significado.”312 Aquí podemos diferenciar nosotros –

apartándonos de Derrida–, el pharmakón (φαρμακό) como escritura en el cuerpo y 

sobre el cuerpo,313 de una marca que inscribe al cuerpo como tal, es decir, al cuerpo 

como agujero y como Otro (sobre esto volveremos en la siguiente reunión).  

 
infinita de las vocales, (y escuchar, es posible y se plantea como posible, a partir de la pérdida, la caída de 

la voz)–, sino más bien, que este cierre no es voluntario; y en la audiencia, hay una obediencia en lo que 

no se escucha. De ahí que, –siguiendo con el planteo que Lacan establece– yo oigo, implica yo gozo 

[j’ouïr, implica jouir], y a su vez, una afirmación del yo [je, oui]. Entonces, está planteando una relación 

de anudamiento entre la voz y la mirada en el corte, como efecto y producción de éste, es decir, el corte 

produce y materializa este anudamiento; pero, este anudamiento plantea la existencia correlativamente 

con una obediencia. Quiero decir, que el elemento métrico musical propio de un lenguaje encarnado en el 

otro, guía de algún modo a los cuerpos que contactan con el cuerpo del bebé, también las caricias, los 

abrazos, los gestos, etc. dados y exteriorizados al bebé. En este sentido, una voz es un ritmo vaciado de 

sonido, que hace aparecer la imagen del cuerpo en tanto libidiniza a este cuerpo con las marcas que lo 

mueven. 
310 En la mitología griega, Lete (en griego antiguo, Λήθη; romanización, Lḗthē; literalmente ‘olvido’), o 

también Leteo (del latín Lethæus), es uno de los ríos del Hades. Beber de sus aguas provocaba 

un olvido completo. Algunos griegos antiguos creían que se hacía beber de este río a las almas antes 

de reencarnarlas, de forma que no recordasen sus vidas pasadas.  
311 Alétheia (del griego antiguo: αλήθεια [alētheia] ‘verdad’) literalmente la palabra significa 'aquello que 

no está oculto, aquello que es evidente', lo que 'es verdadero'. Lo verdadero como evidente es lo que se 

desvela, devela y revela a una mirada que dice y una voz que representa. 
312 Jacques Derrida, Ibidem, p. 149. 
313 Que, –continuando con la línea argumental del análisis de Derrida acerca de la afectación de la 

memoria, pero al mismo tiempo apartándonos y extremando la argumentación–, podemos decir que es 

esta escritura-pharmakón (φαρμακόn) que afecta al cuerpo, en el sentido que lo borrara, lo ubica como 

ausencia y lo divorcia de su imagen: Un organismo elidido de su representación. En este sentido, –como 

señala Derrida– ese doloroso goce, ligado a la enfermedad tanto como a su apaciguamiento, es un 

fármacon en sí. Participa a la vez del bien y del mal, de lo agradable y de lo desagradable. O más bien es 

en su masa donde se dibujan esas oposiciones. Se anudan, por lo tanto, la injuria física, el dolor, el 

cuerpo, la ciencia, J(A), la vida y la muerte.  



 

126 

 

En el Timeo, cuando Platón diferencia Egipto de Grecia, está estableciendo la 

separación y la distancia entre escritura y habla. Esta separación y diferencia que 

establece resulta importante porque si el pharmakón (φαρμακόn), para Platón se 

constituye como remedio para la rememoración (hipomnesis)314 y no para la memoria 

(Mneme) solidaria del habla y del logos , entonces para que la escritura “produzca, 

como dice él, el efecto «inverso» del que se podía esperar de ella, para que ese fármacon 

resulte, al usarlo, nocivo, es preciso que su eficacia, su poder, su dínamis sea 

ambigua.”315 “Pero mientras que en el Filebo y el Protágoras el fármacon, porque es 

doloroso, parece malo y en cambio es benéfico, aquí, en el Fedro, así como en el Timeo, 

se hace pasar por un remedio bienhechor y, en cambio, resulta en verdad perjudicial. 

Una mala ambigüedad es, pues, opuesta a una buena ambigüedad, una intención de 

mentira a una simple apariencia. El caso de la escritura es grave. 

No basta con decir que la escritura está pensada a partir de tales o tales otras 

oposiciones puestas en serie. Platón la piensa, e intenta comprenderla, dominarla a partir 

de la oposición misma. Para que esos valores contrarios (bien/mal, verdadero/falso, 

esencia/apariencia, dentro/fuera, etc.) puedan oponerse es preciso que cada uno de los 

términos resulte simplemente exterior al otro, es decir, que una de las oposiciones 

(dentro/fuera) esté ya acreditada como matriz de toda oposición posible. Es preciso que 

uno de los elementos del sistema (o de la serie) valga también como posibilidad general 

de la sistematicidad o de la serialidad. Y si se llegase a pensar que algo como el 

fármacon –o la escritura–, lejos de ser dominado por esas oposiciones, inaugura su 

posibilidad sin dejarse comprender en ellas; si se llegase a pensar que es sólo a partir de 

algo semejante a la escritura –o al fármacon– cómo puede anunciarse la extraña 

diferencia entre el interior y el exterior; si, por consiguiente, se llegase a pensar que la 

escritura como fármacon no se deja asignar simplemente un lugar en lo que ella sitúa, 

no se deja subsumir bajo los conceptos que a partir de ella se deciden, no abandona más 

que su fantasma a la lógica, que no puede querer dominarla más que para proceder aún 

de ella misma, habría entonces que plegar a extraños movimientos lo que ni siquiera 

 
314 En el Fedro, “el rey rebaja y desprecia al fármacon de la escritura, palabra que no habrá, pues, que 

apresurarse, tampoco ahí, a considerar como una metáfora, salvo si se deja a la posibilidad metafórica 

todo su poder de enigma. 

Quizá podamos leer ahora la respuesta de Zamus: 

«Y el rey replicó: «Incomparable maestro de artes, oh Zeuz (O tejnikótate Zeuz), uno es el hombre capaz 

de dar a luz a la institución de un arte; otro el que es capaz de apreciar lo que ese arte comporta de 

perjuicio o de utilidad para los hombres que deberán utilizarlo. Ahora, tú, en tu calidad de padre de los 

caracteres de la escritura (pater ón grammatón), les has, por complacencia hacia ellos, atribuido todo lo 

contrario (tunantion) de sus verdaderos efectos. Pues este conocimiento tendrá como resultado, en los que 

lo hayan adquirido, el volver olvidadizas a sus almas, pues dejarán de ejercitar su memoria (lecen men en 

psijais parexei mnemes ameletesiá): confiando en efecto en lo escrito, será desde fuera, gracias a huellas 

exteriores (día pistin grafes exocen ip'alotrión tipón), y no desde el interior y gracias a ellos mismos, 

como se acordarán de las cosas (uk endocen autus ifautón anamimneskomenus). No es pues para la 

memoria, sino para la rememoración para lo que tú has descubierto un remedio (ukun mnemes, ala 

ipomneseós, farmakon eures). En cuanto a la instrucción (Sofías de), es la apariencia (doxan) lo que tú 

procuras a tus discípulos, y no en absoluto la realidad (aleceian): cuando en efecto con tu ayuda rebosen 

de conocimientos sin haber recibido enseñanza, parecerán buenos para juzgar de mil cosas, y la mayor 

parte del tiempo resultarán carentes de todo juicio; y serán además insoportables porque serán apariencias 

de hombres instruidos (doxofoi) en vez de ser hombres instruidos (anti sófoi)» (274 e-275 b). 

El rey, el padre del habla, ha afirmado así su autoridad sobre el padre de la escritura. Y lo ha hecho con 

severidad, sin manifestar respecto a quien ocupa la posición de hijo suyo, esa indulgencia complaciente 

que unía a Zeuz con sus hijos, con sus «caracteres». Zamus se apresura, multiplica las reservas y no 

quiere visiblemente dejar a Zeuz ninguna esperanza.” Jacques Derrida, Ibidem, pp. 152-153. 
315 Jacques Derrida, Ibidem, p. 153. 



 

127 

 

podría llamarse ya la lógica o el discurso. Tanto más cuanto que lo que 

imprudentemente acabamos de llamar fantasma no puede ser ya, con la misma certeza, 

distinguido de la verdad, de la realidad, de la carne viva, etc. Hay que aceptar que, en 

cierto modo, el dejar a su fantasma sea por una vez no salvar nada.”316 Vemos una 

consecuencia importante en la distinción y diferencia entre habla y escritura como 

pharmakón (φαρμακόn), a partir de lo que Platón inaugura y establece. Si la escritura 

como pharmakón (φαρμακόn), debe producir un efecto beneficioso, para esto, su 

eficacia, su poder, su dynamis (δύναμις) debe radicar en la buena ambigüedad que 

diferencia mentira de apariencia.317 Para nosotros esta diferenciación implica que la 

representación que se inscribe como ficción porta una verdad que se medio diga, esto es, 

que se inscriba, pero al mismo tiempo no pueda ser dicha. En este sentido, no basta con 

decir que la escritura está pensada a partir de las oposiciones puestas en serie sino de la 

oposición misma. ¿Pero la oposición misma entre qué y qué? Entre habla y escritura, 

entre habla y escritura como pharmakón (φαρμακόn). Esto lleva a que la instancia de la 

letra quede inscripta de modo tal que cada uno de los términos resulte simplemente 

exterior al otro, es decir, que la oposición (dentro/fuera) (sujeto/Otro) esté ya acreditada 

como matriz de toda oposición posible y al mismo tiempo se constituya en inmixión de 

Otredad. Y por esto mismo, la escritura como pharmakón (φαρμακόn) queda instituida 

en la inmixión misma de la oposición produciendo su inscripción en el cuerpo, 

resolviendo la identidad de lo mismo que se repite en la carne, pero que no lo inscribe 

al cuerpo como tal cuando en éste ocurre una falla entre el saber y el cuerpo en el 

lugar mismo donde la operación de la falta se encuentra en suspenso, y es precisamente 

en ese punto donde la falla epistemo-somática se erige, se yergue anamórficamente. 

(sobre el tema de la anamorfosis volveremos más adelante) 

Ahora bien, –continúa Derrida–, si “la escritura produce, según el rey y bajo el sol, el 

efecto inverso al que se le atribuye, si el fármacon es nefasto, es que, como el del 

Timeo, no es de aquí. Viene de allá abajo, es exterior o extranjero: al ser vivo, que es el 

aquí mismo del interior, al logos como zóon al que pretende socorrer o suplir. Las 

huellas (típoi) de la escritura no se inscriben esta vez, como en la hipótesis del Teeteto 

(191 ss.), en hueco sobre la cera del alma [psyché (ψυχή)318], respondiendo así a los 

movimientos espontáneos, autóctonos, de la vida psíquica. Sabiendo que puede 

abandonar o confiar sus pensamientos al exterior, a la consigna, a las señales físicas, 

espaciales y superficiales que se dejan sobre una tablilla, quien disponga de la tejné de 

la escritura descansará en ella. Sabrá que puede ausentarse sin que los típoi dejen de 

estar allí, que puede olvidarlos sin que abandonen su servicio. Le representarán incluso 

si él los olvida, llevarán su palabra incluso si él no está ya allí para animarlos. Incluso si 

 
316 Jacques Derrida, Ibidem, pp. 154-155. 
317 Si bien en Platón la apariencia se constituye como una suerte de reproducción, reflejo del mundo de las 

ideas (εἶδος), nosotros podemos pensar que la apariencia toma dos dimensiones. Por un lado, la 

dimensión de la representación que hace a la diferencia entre la imagen del espejo y la presencia como 

extracción del espejo, y, por otro lado, al mismo tiempo, este movimiento de extracción plantea la 

dimensión de lo no representable en el espejo dando lugar a objeto como producto de la operación de 

corte y extracción. Por esto mismo, la apariencia, el semblante, es el objeto; objeto cuya dimensión se 

plantea en términos de conexión y separación entre significado y significante; conexión y separación que 

constituye el estatuto de la representación misma en cuanto siempre es metafórica y de sustitución (viene 
al lugar de) y metonímica –específicamente sinecdóquica, la parte por el todo–. 
318 El término griego ψύχω, psycho, significa «aire frío», y del verbo ψυχ psychein, soplar.  A partir de 

este verbo se forma el sustantivo ψυχή, psyché, que alude en un primer momento al soplo, hálito o aliento 

que inhala al nacer el ser humano. Dado que ese aliento permanece en el individuo hasta su muerte, ψυχή 

pasa a significar la vida en el doble sentido de la expresión.  

https://en.wiktionary.org/wiki/%CE%B4%CF%8D%CE%BD%CE%B1%CE%BC%CE%B9%CF%82


 

128 

 

está muerto, y sólo un fármacon puede detentar semejante poder, sobre la muerte sin 

duda, pero también en conclusión con ella. El fármacon y la escritura se trata pues, 

efectivamente siempre de una cuestión de vida o muerte.”319 El efecto nefasto de la 

escritura como pharmakón (φαρμακόn) sobre el cuerpo hablante (el logos (λόγος) como 

zóon al que pretende socorrer o suplir), se produce cuando las huellas de la marca de la 

escritura (típoi) resulta extraña, exterior y extranjera al cuerpo hablante al que intenta, y 

pretende, suplir y socorrer. Esto lleva a que este intento de sustitución al borrar la 

marca que inscribe al cuerpo hablante en cuanto tal, impide, demora y posterga la 

inscripción de la falta misma y al sujeto como falta en ser, de modo tal que, como no 

hay pensamiento anterior a la palabra ni escritura previa al pensamiento resulta 

necesario que, para que todo no sea un puro placer o displacer,320 es necesario que haya 

palabras que produzcan efectos que conmuevan al cuerpo hablante (al logos (λόγος)  

como zóon) que nos lleven a pensar. Si la huella se encuentra suspendida, dificultada o 

impedida de inscribirse para que la marca se produzca, el pensamiento mismo 

independizado de la marca, enlaza al cuerpo [zóon sin logos (λόγος)] con la 

imposibilidad de representación sin que la operación de la falta se inscriba. Esto plantea 

una dificultad respecto de la inscripción de la castración y al cuerpo hablante sin marca, 

sin las huellas de la marca de la escritura (típoi), de modo tal que la aparición de una 

lesión que se hace cuerpo en esta falla, lo demanda aparecer, es decir, hacerse presente, 

salir del espejo.  

Dicho esto, retomamos la siguiente pregunta que se hace Derrida, “¿Se puede decir 

sin un anacronismo conceptual –y por lo tanto sin cometer una falta grave de lectura– 

que los típoi son los representantes, los suplentes físicos de lo psíquico ausente? Más 

bien habría que pensar que las huellas escritas no atañen ni siquiera al orden de la físis 

porque no están vivas. No crecen; no más de lo que se habrá inseminado, como dirá 

Sócrates dentro de un instante, con una caña (cálamos). Violentan la organización 

natural y autónoma de la mneme, en la que no se oponen físis y psiqué. Si la escritura 

pertenece a la físis, ¿no es a ese momento de la físis, a ese movimiento necesario 

mediante el cual su verdad, la producción de su aparecer, gusta, dice Heráclito, de 

refugiarse en su cripta? «Criptograma» condensa en una sola palabra la proposición de 

un pleonasmo.”321 

Aquí, se nos hace necesario precisar algunos detalles. En primer lugar, tomando lo 

que afirma Derrida, pero diferenciándonos de él, establecemos que los típoi, no son las 

huellas de la escritura sino las huellas de la marca de la escritura (en el doble sentido 

del genitivo). En segundo lugar, una lectura a la letra nos lleva a diferenciar la relación 

entre letra y espíritu de la letra, así como Lacan lee a la letra a Freud, es decir, 

interpreta el espíritu de su letra, podemos establecer la misma operación con relación al 

planteo que hace Platón y el análisis de Derrida respecto del mismo. Su inscripción, la 

marca de su inscripción, implica cómo se establece y realiza la inseminación de la letra 

por el cálamos. Cálamos, que sitúa al  como ordenador lógico de la diferencia sexual 

y de inscripción de la falta. En este sentido, la violentación de “la organización natural 

de la mneme,” no se opone físis y psiqué, porque implica una convergencia de faltas; la 

falta del viviente, con la falta del significante, estableciéndose en esta convergencia y 

anudamiento una comunidad topológica entre pulsión y lengua. Desde esta perspectiva 

 
319 Jacques Derrida, Ibidem, p. 156. 
320 El displacer entendido como ausencia de inscripción huella y ligadura (anudamiento) entre pulsión y 

lengua, es decir, de la constitución de una comunidad topológica entre pulsión y lengua. 
321 Jacques Derrida, Ibidem, pp. 156-157. 



 

129 

 

es posible afirmar que la escritura misma en tanto y en cuanto implica la inscripción de 

la letra se constituye, y queda constituida como «criptograma» que, condensa en una 

sola palabra la proposición de un pleonasmo que en-cripta en su refugio la inscripción 

de una marca. Cripta, que toma el relevo de la experiencia de lo que no tenemos 

experiencia que remite al origen y al final. Es decir, de todo aquello que se plantea 

acerca de lo que el lenguaje carece para dar cuenta de la falta en el lenguaje; falta 

simbólica de la cual el lenguaje no puede dar cuenta. Convergencia de faltas, 

comunidad topológica entre pulsión y lengua, imposibilidad de representar sexualidad, 

muerte y conciencia, sitúan la constitución de la representación como falta de la 

representación.322  Falta de la representación, que, en el doble sentido del genitivo, 

lleva a que esta imposibilidad de la memoria (mneme), el pharmakón (φαρμακόn) de la 

escritura y la escritura como pharmakón (φαρμακόn) intentarían fascinar, es decir, 

restituir el fascinus, la economía de constitución de la falta en la falla que lo dificulta, 

en el intento de restituir al cuerpo su dimensión de Otro y al sujeto como hablante-ser 

en inmixión de otredad con el cuerpo como Otro; de modo tal que, la memoria (mneme) 

independizada de las huellas de la marca de la escritura (tipoi), se abrirá y localizará en 

el ocultamiento y olvido (lethé), consituyéndose como un saber no sabido. Memoria 

(mneme) y verdad (αλήθεια: des-olvido, o no olvido, si bien se lo traduce como 

desocultamiento) quedan anudadas. 

Las huellas de la marca de la escritura (típoi), fascinando la memoria, la llevan a 

sucumbir en las aguas del olvido [lethé (λήθε)]; esta inmersión, la conecta y aleja de la 

verdad (αλήθεια) –no es posible separar memoria y verdad–, produciendo en ella un 

saber no sabido que, el pharmakón (φαρμακόn) de la escritura, establecerá en su 

producción, al ser leído, como un saber supuesto.323 

La lengua de un análisis, es decir, el análisis mismo como órgano-lenguaje, no 

recurre a reestablecer las huellas mnémicas sino a la lectura de las huellas de la marca 

de la escritura (típoi); operación analítica, que lleva a la constitución del saber supuesto 

en la acción que provoca, engendra y origina como acto performativo. Aquí, entonces 

el límite “(entre el interior y el exterior, lo vivo y lo no-vivo) –que, topológicamente se 

presentan moebianamente–, no separan simplemente al habla y la escritura, sino que en 

el decir se opera una torsión moebiana al ubicar a la memoria como develamiento que 

reproduce la presencia en las huellas de la marca de la escritura (típoi), y la 

rememoración como repetición del monumento: la verdad y su signo, el ser y el tipo 

quedan anudados. La extimidad no se origina en la inmixión de lo que se denomina lo 

 
322 Cf. Primera conferencia del presente seminario. 
323 “Si creemos, pues, al rey fiándonos de su palabra, es a esa vida de la memoria a lo que el fármacon de 

la escritura vendría a hipnotizar: fascinándola, haciéndola salirse entonces de sí y adormeciéndola en el 

monumento. Confiando en la permanencia e independencia de sus tipos (típoi), la memoria se dormirá, no 

se mantendrá más, no se afanará ya por mantenerse tensa, presente, lo más próxima posible de la verdad 

de los seres. Fascinada por sus guardianes, por sus propios signos, por los tipos encargados de la guardia 

y vigilancia del saber, se dejará tragar por Lecé, invadir por el olvido y el no-saber.  

No hay que separar aquí memoria y verdad. El movimiento de la aleceia es de un extremo a otro 

despliegue de mneme. De la memoria viva, de la memoria como la vida psíquica en tanto que se presenta 

a sí misma. Los poderes de la Lecé aumentan simultáneamente los dominios de la muerte, de la no-

verdad, del no-saber. Por eso la escritura, al menos en tanto que vuelve «olvidadizas a las almas», nos 

lleva del lado de lo inanimado y del no-saber. Pero no se puede decir que su esencia la confunda simple y 

presentemente con la muerte y la no-verdad. Pues la escritura no tiene esencia o valor propio. Mima en su 

tipo a la memoria, el saber, la verdad, etc. Por eso los hombres de escritura aparecen, bajo la mirada de 

dios, no como sabios (sófoi), sino en realidad como pretendidos o supuestos sabios (doxosófoi)” Jacques 

Derrida, Ibidem, pp. 157-158. 



 

130 

 

psíquico y lo físico, sino en el punto en que las huellas mnémicas, pero también 

recuerdo-pantalla (mneme), –la distinción entre ambos excede los límites de esta 

presentación–, en tanto representación, quedan sustituidos por la presencia: las huellas 

de la marca de la escritura (típoi), como movimiento de la verdad. El espacio de la 

escritura, y el espacio como escritura, se abren en el movimiento de esa suplencia, en la 

diferencia entre memoria y rememoración (mneme e hipomnesis) como consecuencia de 

la actividad de lectura, que recae sobre estas marcas. La extimidad entonces, se 

encuentra ya en el trabajo de la memoria. El síntoma –a diferencia de la falla epistemo-

somática–, podemos decir, se exterioriza, revela (se corre el velo y se da a ver) en la 

relación que queda establecida de la memoria, y en la organización de la actividad 

mnésica misma. Derrida nos recuerda que, como, la memoria es por esencia finita –

Platón lo reconoce atribuyéndole la vida–,324 al igual que a todo organismo vivo, le 

asigna límites ya que una memoria sin límite configuraría un oxímoron en la medida 

que plantearía una memoria sin olvido, una memoria sin la necesidad de signos para 

acordarse de lo no presente con lo que necesariamente tiene relación, y con esto, una 

presencia que aboliría a la representación misma en cuanto tal. 

Ni la memoria es infinita, ni las huellas de la marca de la escritura (típoi) y la 

escritura misma, son un suplemento de la memoria ni mímesis de la misma; no hay 

duplicidad posible. Lo que se pone en juego aquí, es la relación misma entre presencia y 

representación, ya que una memoria infinita, una memoria sin olvido, llevaría a situar la 

lesión orgánica como reduplicación (mímesis de la marca, mímesis de las huellas de la 

marca de la escritura (típoi) intentando producir a mneme (huellas mnémicas, pero 

también recuerdo-pantalla) como presencia, pero, en este intento fallado –y no fallido–, 

cayendo fuera de la vida, dejando la vida de lado. Si entendemos (leemos) aquí, el 

pharmakón (φαρμακόn) de la escritura como veneno, es en el punto en que la lesión 

intenta apelar a la marca para reestablecer falladamente el cuerpo como tal, pero, lo que 

esta falla produce, es una lesión sin marca, en este sentido, una de las dimensiones de lo 

mimético que se produce conecta organismo-ciencia por fuera de la representación. 

(sobre esto volveremos) 

Lo que se escribe es posible leerlo, y leerlo implica al síntoma y su resolución, pero, 

¿cómo resolver (disolver) la falla que no produce marca para que pueda ser leída?  

Ahora bien, la escritura sería la posibilidad para el significante de inscribir su 

diferencia y salir de la repetición, al responder a una legalidad –(la ley es letra escrita)–, 

que otorga a la letra una identidad inmutable cuya permanencia queda consolidada y 

fortalecida con la protección, conservación y resguardo que la legalidad provee e 

instaura, de modo tal que, “podremos así escrutarla, interrogarla, consultarla, hacerla 

hablar sin alterar su identidad.”325 

Si el pensamiento326 [logos (λόγος)] es un ser vivo (zôon) –como señala Derrida que 

lo es para Isócrates y Alcidamas–, su riqueza, vigor, ductilidad, agilidad están limitadas 

(en el sentido topológico del término) y determinadas por la estabilidad, consistencia y 

 
324 Jacques Derrida, Ibidem, p. 163. 
325 Jacques Derrida, Ibidem, p. 169. 
326 Fukelman planteaba que, como no hay pensamiento anterior a las palabras, ni las palabras son 

expresiones de los pensamientos, –retomando lo que Freud enseñaba acerca de que, para que todo no sea 

un puro placer o un puro displacer–, es necesario que esto se ligue con palabras, en consecuencia, de lo 

cual hay pensamientos, es decir, “palabras que producen efectos, efectos que nos llevan a pensar”. Paula 

M. de Gainza, Miguel J. Lares, Capítulo 1: EL JUEGO SITÚA AL NIÑO, Escolios. El juego es una 

pantalla, “Conversaciones con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Colección Cuerpo, Arte y Salud Serie Roja, 

Buenos Aires – México, 2011, p. 26.   



 

131 

 

solidez de la letra. Lo escrito, en tanto que se repite y permanece idéntico a sí mismo, 

en las huellas de la marca de la escritura (típoi), no se pliega a todos los sentidos, a 

diferencia de quien habla, absolutamente libre en su hablar, aunque no así en su decir. 

Denotando esto una debilidad inherente en la libertad que se plantea en el hablar mismo 

que la escritura como remedio pharmakón (φαρμακόn), –Alcidamas lo recuerda en su 

tratado «sobre los que escriben discursos» y «sobre los sofistas»–, viene a curar y 

remediar.327 Estamos en el espacio ambivalente e indeterminado del 

pharmakón (φαρμακόn), de lo que en el logos (λόγος) permanece en potencia: el decir 

mismo que la operación analítica producirá en el acto analítico. Lacan es muy preciso 

cuando señala que es “con esto que nosotros vamos a hacer el análisis, y entramos en el 

nuevo sujeto que es el del inconsciente. Justamente en la medida en que él consienta en 

no pensar, podremos, a lo mejor, saber algo un poquito más preciso, podremos sacar 

algunas consecuencias de los dichos; de los dichos, justamente, de los que no cabe 

desdecirse; esa es la regla del juego [más allá del discurso corriente: la irrupción de un 

“decir”, de Otro discurso]; de donde surge un decir que no llega siempre hasta poder 

ex-sistir al dicho, a causa, justamente de lo que le ocurre al dicho como consecuencia, y 

ahí está, la prueba donde algún real, en el análisis de quienquiera, por bestia [singular, 

raro…] que sea, puede alcanzarse. [cf. El Aturdicho: “Que se diga, queda olvidado 

detrás de lo que se dice en lo que se escucha”: las consecuencias del “dicho” (lo que se 

escucha: el sentido unívoco) enmascara el “decir”]”328 

De lo dicho hasta acá nos da a pensar que se establece una relación (analogía) entre 

la relación logos/psyché (λόγος/ ψυχή) y la relación pharmakón (φαρμακόn)/cuerpo que 

podemos designar como logos (λόγος), en tanto el pensamiento [logos (λόγος)] –tal 

como referimos anteriormente– implica una ligadura del placer/displacer con la palabra, 

ligadura que refiere a la pérdida de goce en el decir mismo. Podemos establecer además, 

que una consecuencia de esto es que, como el nombre de la relación es el mismo que el 

de uno de sus términos, el pharmakón (φαρμακόn) está comprendido en la estructura 

del logos (λόγος)329 que se opone al temor hechizante de la muerte. “Farmakeus contra 

farmakeus, fármacon sonoro, pues, fónico más bien, es decir, que penetra en el alma y 

arrebata el fuero interno.” 330, podríamos decir, que produce una rectificación subjetiva 

de las relaciones del sujeto con  lo real/realidad, que participan del mismo corte. 

Por lo dicho, el pharmakón (φαρμακόn) es pharmakón-logos (φαρμακόn-λόγος), 

como operación incide sobre el sujeto y el cuerpo a la vez.331 Semejante operación no 

 
327 Jacques Derrida, Ibidem, p.172. 
328 “C’est avec ça que nous allons faire l’analyse et que nous entrons dans le nouveau sujet qui est celui de 

l’inconscient. C’est justement dans la mesure où il veut bien ne plus penser, le bonhomme, qu’on en 

saura peut-être un petit peu plus long et qu’on tirera quelques conséquences des dits, des dits justement 

dont on ne peut pas se dédire, c’est ça qui est la règle du jeu [au-delà du discours courant: l’irruption 

d’un «dire», d’un Autre discours]. De là surgit un dire qui ne va pas toujours jusqu’à pouvoir ex-sister au 

dit, à cause justement de ce qui vient au dit comme conséquence, et que c’est là l’épreuve où un certain 

réel dans l’analyse de quiconque -si bête [singulier, odd…] soit-il- peut être atteint.  

[cf. L’étourdit: «Qu’on dise reste oublié derrière ce qui se dit dans ce qui s’entend»: les conséquences du 

«dit» (ce qu’on entend: le sens univoque) masquent le «dire»]” Jacques Lacan, Leçon 3, 19 décembre 

1972, “Séminarie 20 Encore (1972 – 1973)”, Staferla, staferla.free.fr, p. 32. 
329 Jacques Derrida, Ibidem, p. 175. 
330 Jacques Derrida, Ibidem, p. 186. 
331 “Pero no se puede curar la cabeza por separado. Los buenos médicos curan «el todo» y es «curando el 

todo como se aplican a curar y a cuidar la parte enferma». Luego, pretendiendo inspirarse en un médico 

tracio, «uno de esos discípulos de Zalmoxis que, cuentan, saben hacer inmortales a las gentes», Sócrates 

muestra que el todo del cuerpo no puede ser curado más que en la fuente –el alma– de todos sus bienes y 

males. «Ahora, el remedio del alma son ciertos conjuros (epodais tisin). Estos consisten en los hermosos 



 

132 

 

resultaría posible si el pharmakón-logos (φαρμακόn-λόγος), no encerrase sobre sí esa 

inmixión de valores contrarios, y si pharmakón (φαρμακόn)-logos, en general no fuese, 

lo que, dándose como remedio, puede perè-vert(e)r-se en veneno, o lo que dándose 

como veneno puede perè-vert(e)r-se después de administrado en su verdad de remedio. 

Por esto, el pharmakón-logos (φαρμακόn-λόγος), al no presentar una representación ni 

escritura propia no es susceptible de representación. El pharmakón-logos (φαρμακόn-

λόγος) es «ambivalente», por constituirse el medio en que se oponen los opuestos, el 

movimiento mismo y el juego que los relacionan mutuamente: sujeto/Otro/cuerpo, 

interior/exterior/extimidad, memoria/olvido/rememoración, habla/decir/escritura).  

 

5 

El pharmakón (φαρμακόn) de la escritura: letra, verdad y representación. 
La rememoración implica la escritura en tanto produce un saber supuesto que supone 

al sujeto como tal.   

La oposición mneme/ lethé/ hipomnesis, memoria/olvido/rememoración. Oposición 

sutil entre un saber como memoria, un saber no sabido como rememoración y un saber 

supuesto como olvido; ternario que hace a la repetición. Una repetición que inaugura 

una verdad como αλήθεια [alētheia] que muestra y presenta al eidos (representación); y 

una repetición de muerte y olvido, λήθε [lethé], que revela la ausencia de 

representación y a la representación imposible. 

La hipomnesis (rememoración), a partir de la cual se anuncia y da a pensar aquí la 

escritura, que no coincide con la memoria pero que, en esta no coincidencia presenta a 

la verdad en su medio-decir, que recordamos en la famosa prosopopeya: ¡Yo, la verdad, 

hablo!  

“En el momento en que es llamada a comparecer ante la instancia paterna, la 

escritura se halla determinada en el interior de una problemática del saber-memoria; se 

halla, pues, desprovista de todos sus atributos y de todos sus poderes de 

desbrozamiento.”332 Tras la muerte del padre, la inscripción de la marca en la operación 

que produce la economía de la falta, inaugura la rememoración conjuntamente con lo 

que evoca: la relación que se establece entre saber y verdad. En este sentido, la escritura 

no podría plantearse como los logoi escritos: la escritura no es la repetición viva del 

padre asesinado sino el acto de incorporación de una falta (el banquete totémico es la 

incorporación de la falta misma a partir del acto de asesinato; escritura e inscripción de 

la falta). 

La escritura se emparenta con la caída de la imagen333 y no con la pintura, como 

pretende Derrida, por eso, en ella la mímesis es imposible. Si lo mimético toma lugar, si 

lo mimético se produce, es más bien porque la escritura ahí está diferida. En este punto 

podemos pensar el porqué de la eficacia del pharmakón-logos (φαρμακόn-λόγος) en el 

intento de inscripción de esa escritura diferida a partir de una lectura que la restituya. El 

pharmakón-logos (φαρμακόn-λόγος), escritura y letra quedan entonces enlazadas a 

 
discursos que hacen nacer en el alma la cordura (sofrosirten). Cuando el alma posee una vez la cordura y 

la conserva, es fácil entonces dar la salud a la cabeza y al cuerpo entero» (157 a). Y se pasa entonces al 

diálogo sobre la esencia de la cordura, el mejor fármacon, el remedio capital.” Jacques Derrida, Ibidem, 

p.188. 
332 Jacques Derrida, Ibidem, p. 205. 
333 Cf.  Sandra Gonzalez, Omar Fernández, Espejito, espejito…, “El juego: Espejo de la infancia. I”, 

REVISTA DE TRANSMISIÓN DE LA OPERACIÓN ANALÍTICA EN NIÑOS Año 1 N° 1, noviembre 

/ diciembre 2012, Lecturas Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar, pp. 10-13. 



 

133 

 

partir de una marca que se cuenta, que numera y que opera como número. Número, que 

en una de sus dimensiones lleva al tema del ritmo, la lengua y la filiación.  

Contrariamente a lo expresado en el Cratilo, (430 e y 431 c) y a lo sostenido por 

Derrida334,  no hay homología estructural ni topológica entre escritura y pintura, ya 

que, contrariamente a lo que Platón afirma, no sólo no pinta al habla viva, sino que el 

decir es posible sólo si la inscripción de la marca se establece a la espera de un acto 

que la haga legible, de manera tal que, en ese momento, performativamente, la marca 

deviene letra y, por tanto, no hay mímesis posible. La escritura no sustituye siquiera una 

imagen, sino más bien implica la caída de la misma; caída que inscribe el espacio de la 

voz perdida y de la pérdida de la voz. 

La fascinación es siempre efecto de una representación, que captura y cautiva la 

forma del otro, la mirada y la voz. 

Aun cuando la palabra fármacon (φαρμακόn) designa también el color pictórico, la 

materia en que se inscribe el zografema, –a diferencia de lo que Platón escribe en el 

Cratilo en su conversación con Hermógenes, en la que Sócrates examina la hipótesis 

según la cual los nombres imitan a la esencia de las cosas, comparando, para 

distinguirlas, la imitación musical o pictórica, por una parte, y la imitación nominal, por 

otra–, no sólo no hay mímesis posible al estar de entrada radicalmente perdido el 

mimetismo con el medio por efecto del lenguaje que conforma una comunidad 

topológica entre pulsión y lengua, sino que más bien, cuando la mímesis tiene lugar está 

produciendo una suerte de repetición fallada, al menos en uno de sus aspectos, –

retomaremos esto más adelante–, que intenta restituir la dimensión del cuerpo 

suspendido al tratar de inscribir una diferencia que no termina de ser leída. Por esto 

mismo, en este punto, episteme-ciencia-cuerpo, quedan relacionados por fuera de la 

representación. 

Derrida nos comenta que “La República llama también fármaca a los colores del 

pintor (420 c). La magia de la escritura y de la pintura es, pues, la de un afeite que 

disimula la muerte bajo la apariencia de lo vivo. El fármacon presenta y oculta a la 

muerte. Da buen aspecto al cadáver, lo enmascara y pinta. Lo perfuma con su esencia, 

como se dice en Esquilo. El fármacon designa también al perfume. Perfume sin esencia, 

como antes decíamos droga sin sustancia. Transforma el orden en atavío, el cosmos en 

cosmética. La muerte, la máscara, el afeite, es la fiesta que subvierte el orden de la 

ciudad, tal como debería ser regulado por el dialéctico y por la ciencia del ser. Platón, 

ya lo veremos, no tardará en identificar la escritura y la fiesta. Y él juego. Cierta fiesta y 

cierto juego.”335 De aquí podemos extraer la siguiente reflexión. El 

pharmakón (φαρμακόn)-logos-escritura-letra, en su función cosmética de 

enmascaramiento, vela (produce olvido), de la muerte bajo la apariencia de lo vivo, 

bajo el semblante de lo vivo, en el doble sentido que el genitivo le imprime. Y si el 

cosmos deviene cosmética, es porque reinstala el corte entre real y realidad, corte que 

conecta y los separa al mismo tiempo, enmarcando la realidad, produciendo el cuadro 

y la extracción del espejo –sobre este punto volveremos más adelante–, de modo tal que 

la máscara, el personaje, el fantasma, el semblante, sexualidad y muerte se inscriben en 

el orden de la polis a partir de aquello que falta, es decir, aquello de lo cual no tenemos 

experiencia posible (lo extranjero). Falta y excepción fundan la realidad del lenguaje 

donde el sujeto queda articulado por un significante ante y para otro significante. 

 

 
334 Cf. Jacques Derrida, Ibidem, pp. 206-208. 
335 Jacques Derrida, Ibidem, p. 215. 



 

134 

 

6 

El pharmakón (φαρμακόn) de la escritura: La herencia, el padre, el hijo 

perdido. 
A diferencia de Platón, para quien el escrito, en tanto que discurso escrito (logos 

guegrámmenos), constituía un simulacro, la escritura como inscripción de la marca, 

implica una operación sobre el lenguaje y con el lenguaje donde la imposibilidad que él 

mismo plantea a propósito de lo que el lenguaje carece para dar cuenta de la falta en el 

lenguaje, necesariamente ésta tiene que quedar redoblada por la prohibición; en este 

sentido, es que podemos decir que  el logos (λόγος) surge, se inaugura y produce a 

partir del padre muerto, quedando articulados y anudados en esta operación, lenguaje 

(logos, λόγος) y ley (nomos, νόμος).  

Derrida da a entender que la escritura es el hijo miserable, un hijo perdido y un 

huérfano del logos (λόγος), del habla, del discurso. “El huérfano es siempre en el texto 

de Platón –y en otros lugares–, el modelo del perseguido. Insistíamos para empezar en 

la afinidad de la escritura y del mito, en su oposición común al logos. La orfandad es 

quizá otro rasgo de parentesco. El logos tiene un padre; el padre del mito resulta casi 

siempre inhallable: de donde la necesidad de la asistencia (boeceia) de que habla el 

Fedro respecto de la escritura como huérfano.”336  La “muerte del padre abre el reino de 

la violencia […] –[y es de eso de lo que se trata desde el origen]–, contra el padre, el 

hijo –o la escritura parricida– no puede dejar de exponerse. Todo eso se hace para que el 

padre muerto, […], no esté ya más allí.”337 Sin embargo, el tema no es que no esté más 

allí, sino que el estar-allí, el ya allí, si fuera el de un habla paterna, la voz del padre, es 

el mito del origen. No hay voz previa a la pérdida, ni habla previa a la escritura, y por 

esto mismo, la escritura no puede situarse en el lugar de excepción, en el lugar del 

fuera-de-la-ley, al quedar anudados y articulados el habla y la ley, logos (λόγος) y 

nomos (νόμος). 

¿Qué es el padre? El padre es –dice Derrida–, la escritura, el huérfano “no responde a 

esa pregunta, (se) escribe; y ¿qué (se) escribe?, que él, el padre no está, es decir, no está 

presente.”338 Es decir, está ausente sobre el fondo de una presencia y presente sobre el 

fondo de una ausencia. Se escribe cuando esa voz queda perdida. Por eso, cuando “ya 

no es un habla descolgada del padre, suspende la pregunta ¿qué es?, que es siempre 

tautológicamente la pregunta «¿qué es el padre?» y la respuesta «el padre es lo que es». 

Entonces se produce una avanzada que ya no se deja pensar en la oposición corriente 

del padre y del hijo, del habla y de la escritura.”339  

Si Platón escribe a partir de la muerte de Sócrates, toda la escritura platónica –y no 

lo que quiere decir, o su contenido– escribe, la reparación del padre contra la grafé 

(γραφή) que decidió su muerte (el nomos νόμος), la ley es, pues, leída a partir de la 

muerte de Sócrates, en la situación de la escritura acusada en el Fedro. Leemos 

entonces, que se inscriben dos escenas en el nacimiento de la escritura: La muerte del 

Urvater y la orfandad del hijo conjuntamente con la escritura y el nacimiento del 

habla. Discurso escrito y ley, logos (λόγος) y nomos (νόμος) quedan anudados. El hijo 

huérfano, no queda conocido por la voz perdida del padre muerto, lo que la escritura 

inscribe es la falta misma tras el padre muerto y la voz perdida. En el famoso diálogo 

 
336 Jacques Derrida, Ibidem, nota 64, p. 221. 
337 Jacques Derrida, Ibidem, pp. 221-222. 
338 Jacques Derrida, Ibidem, p. 222. 
339 Jacques Derrida, Ibidem, p. 222. 



 

135 

 

paradigmático entre Sócrates y Fedro,340 en el que Sócrates presenta a la escritura como 

un falso-hermano, en tanto se constituye como imagen o simulacro del discurso hablado 

(ó ó) él es llevado por primera vez “a considerar al hermano de ese 

hermano, al legítimo, como otra especie de escritura: no sólo como un discurso sabio, 

vivo y animado, sino como una inscripción de la verdad en el alma. Sin duda se tiene 

normalmente la impresión de estar aquí ante una «metáfora». Platón –¿por qué no, y 

qué importancia tiene?– lo creía quizá también en el momento en que tenía lugar, 

comenzaba incluso, sin duda, la historia de una «metáfora» (inscripción, impresión, 

marca, etc., en la cera del cerebro o del alma) de la que la filosofía no podrá ya 

prescindir, por poco crítico que sea su tratamiento. Pero no es menos notable ahora que 

el habla supuestamente viva sea de pronto descrita por una «metáfora» tomada del 

orden mismo de lo que se quiere excluir, del orden de su simulacro. Préstamo hecho 

necesario por lo que liga estructuralmente a lo inteligible con su repetición en la copia, y 

el lenguaje que describe a la dialéctica no puede dejar de apelar a ello.”341 Hasta aquí 

vemos que “el habla”, el logos (λóγος) (como pensamiento, como habla y como 

discurso), no es primero respecto de la escritura342 sino metáfora de una imagen de un 

simulacro, donde se inscribe la verdad como ficción. Es, por tanto, en el juego mismo 

de inscripción y decir, donde se juega la división del sujeto. 

La analogía: relación escritura-simulacro (en este otro sentido) con lo que representa 

–la escritura de la verdad en la constitución del sujeto como falta en ser, y de la 

inscripción de la episteme (ἐπιστήμη) como verdad; esa relación es análoga a la relación 

de la simiente generatriz: Falo-escritura, inscripción de la falta en la constitución del 

sujeto. 

Escritura-simiente-agricultura plantean el mismo espacio –parafraseando a Derrida– 

que el de la operación de injertar (grabar); del cuchillo para injertar y del estilete para 

grabar la tablilla de cera. En francés el injertador es también funcionario público que 

redacta una minuta de proceso. Quedan aquí anudadas y articulados cuerpo, sujeto y 

deseo. En el anudamiento entre escritura, habla, grafé (γραφή) y logos (λóγος), se marca 

e inscribe la unidad de logos (λόγος) y nomos (νόμος): La muerte del padre hace posible 

que se escriba. Que se escriba va a implicar que en el momento en que el sujeto queda 

inscripto, como lo que un significante representa para y ante otro significante –

recordando el viejo axioma lacaniano–, mantiene ese movimiento en el interior de una 

problemática de la verdad [alétheia (αλήθεια)], de la verdad misma que la escritura 

inscribe al escribir al sujeto. El límite que traza la inscripción de la huella es la distancia 

misma que se establece entre presencia y representación, dando lugar a la palabra, la 

imagen, el cuerpo y la extracción del espejo. 

Derrida nos recuerda que en el Timeo, “no sólo todo el juego matemático de las 

proporcionalidades remite a un logos que puede prescindir de la voz, el cálculo de Dios 

 
340 “Sócrates: ¿Y bien? ¿Consideramos otro discurso, hermano de éste, pero legítimo, y vemos de qué 

manera nace, y cómo se desarrolla mucho mejor que éste y con más fuerza? 

Fedro: ¿Cuál es, y cómo dices que nace? 

Sócrates: El que se escribe, junto con la ciencia, en el alma del que aprende, capaz de defenderse a sí 

mismo y que sabe a quién debe hablar y ante quién callar. 

Fedro: Te refieres al discurso del que sabe, vivo y animado, del cual el escrito podría llamarse, 

justamente, una Imagen. 

Sócrates: Sí, exactamente. […]”, Platón, Fedro, (276 a), edición bilingüe, la introducción, traducción, 

notas y comentario, Armando Poratti, 2010, Ediciones Akal, S. A., Madrid- España, 20 10 p. 211. 
341 Jacques Derrida, Ibidem, p. 226. 
342 Cf. Punto 2 Presencia y Representación. Cuerpo y Nombre, Séptima conferencia del presente 

Seminario, segundo párrafo, p.188  



 

136 

 

(loguismos ceu) (34, a), que puede expresarse en el silencio de las cifras, sino que, 

además, la introducción del otro y de la mezcla (35 a), la problemática de la causa 

errante y del lugar –tercer género irreductible–, la dualidad de los paradigmas (49 a), 

toda eso «obliga» (49 a) a definir como huella al origen del mundo, es decir, a la 

inscripción de las formas, de los esquemas, en la matriz, en el receptáculo. En una 

matriz o en un receptáculo que no están en ninguna parte y no resultan jamás ofrecidos 

en forma de la presencia o en presencia de la forma, suponiendo una y otra ya 

inscripción en la madre.”343 […] “La inscripción es, pues, la producción del hijo, al 

mismo tiempo que la constitución de una estructuralidad. […] La estructura es leída 

como una escritura en la instancia en que la intuición de la presencia, sensible o 

inteligible, viene a faltar.”344 Vemos en este antecedente que Platón intuye y conjetura 

con acierto, la relación primerísima entre ritmo, número, la voz perdida, la constitución 

de una protoimagen del cuerpo y la extracción del espejo como la constitución de un 

cuerpo con volumen y del espacio tridimensional. Elementos que refieren al origen y 

más precisamente a la inscripción de una falta en el origen, más precisamente a la 

inscripción del sujeto como falta en el origen, que en Derrida aparece como matriz o 

receptáculo y la inscripción en la madre que remite a la inscripción en la lengua 

materna, al pasaje del laleo universal al laleo en la lengua materna específica. En este 

sentido, podemos decir y acordar que la estructura es leída como una escritura en la 

instancia en que la presencia, viene a faltar, es decir, en la instancia en que la presencia 

se resta de la imagen como falta, dejándonos del lado de acá del espejo.345 

Para concluir por hoy. “La entrada en escena del fármacon, la evolución de los 

poderes mágicos, la comparación con la pintura, la violencia y la perversión político-

familiar, la alusión a los afeites, a la máscara, a los simulacros, todo eso no podía dejar 

de introducir al juego y a la fiesta, que no tienen lugar nunca sin algún apremio o 

despliegue de esperma.”346 Vemos en este antecedente del pasaje del mito a la historia, 

y del mito a la estructura, una primera relación del pharmakós (φαρμακός) en el rito de 

purificación, con la articulación entre una representación y un saber supuesto; y al 

mismo tiempo su doble vertiente de remedio y veneno, la relación entre cuerpo y psique, 

escritura y verdad, logos y escritura, memoria (Mneme) y rememoración (hipomnesis), 

donde tanto escritura como rememoración cumplen la función del pharmakón-logos 

(φαρμακόn-λόγος). Esta relación con la representación implica al saber, al cuerpo, al 

dolor, a la vida y a la muerte, y en esto al J(A), y por ende a la castración. 

Entonces, si pensáramos en qué consiste la operación misma del pharmakón-logos 

(φαρμακόn-λόγος), podemos establecer una relación directa con la función del dolor y la 

constitución y destitución del sujeto. 

La operación pharmakón-logos (φαρμακόn-λόγος)  intenta responder-interpretar lo 

que la falla epistemo-somática procura borrar: la demanda de cuerpo que intenta 

presencia. Por esto, podemos pensar que la refracción a la medicación en la falla 

epistemo-somática se procura un llamado a la lectura de una inscripción, de una 

escritura que permita restituir la inscripción del sujeto en inmixión de Otredad, al 

cuerpo como agujero y al Otro como cuerpo. 

 
343 Jacques Derrida, 9. El juego: Del fármacon a la letra y del cegamiento al suplemento, La farmacia de 

Platón, “La diseminación”, Editorial Fundamentos, espiral/ensayo, séptima edición, España, 1997, p. 243. 
344 Jacques Derrida, Ibidem, pp. 246-247. 
345 Cf. Omar Fernández, Tercera Conferencia, Cuarta Conferencia y Quinta Conferencia, “Seminario 

Lecturas clínicas de la operación analítica en la infancia”, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2020, pp. 41-102.  
346 Jacques Derrida, Ibidem, p. 227. 



 

137 

 

Seminario 

Lectura clínica de la operación analítica 

La falla epistemo-somática: Migajas 

 

QUINTA CONFERENCIA 

 

1 

Presentación clínica. 
En primer lugar, es necesario ver cómo podemos plantearnos aquello que Lacan 

llamó falla epistemo-somática en los llamados trastornos psicosomáticos en general. 

Fukelman decía que “de mínimo lo que podemos decir de los llamados psicosomáticos 

es que están dedicados –lo voy a decir con cuidado–, a la medicina. Quiero decir que, si 

nosotros atendemos un chico, o un adulto que tiene lo que él, o nosotros, o todos 

pensamos como trastornos psicosomáticos, nosotros vamos necesariamente a pensar qué 

relación hay ahí con la medicina. 

Después pensaremos: ¿Es con la medicina o es con los médicos? Si es con la 

medicina nos vamos a encontrar con una situación más complicada, porque la 

idealización es tan grande que borra muchas imágenes. Si es con los médicos o con tal 

médico o con tal otro ya restablecemos allí relaciones imaginarias. Ustedes saben que 

con relación a las llamadas psicosomáticas y a lo imaginario ha habido y seguirá 

habiendo muchos trabajos.  

Con relación a la niñez, tendremos que incluir, qué lugar ocupa el médico, para los 

padres y para el niño en cuestión. Si este camino lo podemos ir haciendo, puede ser que 

elementos que estaban en la psicosomática comienzan a circular de otros modos, con 

otros personajes, con otra mirada, con otra relación con la mirada.”347 

Luego de esta reflexión precisa que nos deja Fukelman, me gustaría charlar con 

ustedes el recorrido de tres sesiones de una paciente que atiendo desde hace 

prácticamente una década, y a raíz de la ruptura de una relación amorosa –que ya venía 

dificultada– que tiene con su pareja en octubre del año pasado, desarrolla una suerte de 

erupción en el cuerpo que se le generaliza y le impide el contacto físico; la limita en el 

contacto físico, el estar afuera de la casa, el tomar sol, el teñirse el cabello, y el poder 

ingerir determinados alimentos que le gustan. Podemos decir que se encuentra 

interferida respecto del deseo, el gusto y la imagen corporal. Ella ubica esta lesión en el 

cuerpo que está con relación a esta ruptura en la relación y la falta del contacto, y lo que 

se plantea ella con relación al contacto.  

La relación que había establecido con esta pareja, era una relación donde ella no sólo 

quedaba en segundo lugar, sino también que se proyectaba, en términos de la otra. No 

había un lugar para la relación, salvo en lo que se refiere a la actividad de bailar tango, –

uno de los lugares de encuentro posible–, y cuando cogían, lo hacían en la casa de ella, 

porque en la casa de él era imposible. Él vivía con su mujer de la cual él dice que está 

separado: una relación con poco contacto. Podemos pensar entonces que una relación 

 
347 Jorge Fukelman, Jorge Fukelman, Diagnóstico e inicio de tratamiento III, Notas de Lectura”, 

www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, p. 70, (Material de circulación interna). 



 

138 

 

con poco contacto, es también, la modalidad de relación que esta paciente mantiene con 

esta pareja. 

 Sin embargo, esta relación que llevaba ya cuatro años de duración con esta 

modalidad, no le hacía problema a ella, hasta que los espacios de salida con él, se van 

restringiendo cada vez más. Pasan de verse de tres veces por semana, a dos, y luego se 

reduce a una; se va perdiendo el contacto hasta quedar muy dificultada la posibilidad 

del encuentro.  

A ella la estoy viendo desde hace ya varios años con una frecuencia quincenal. 

Tres sesiones atrás, en esa sesión –que actualmente es por videollamada (año 2020)–, 

aparece con la cara hinchada, diciéndome que tiene un herpes zóster en el ojo, que le 

abarca el párpado del ojo derecho y parte de la cara. Consulta a un dermatólogo, –esto 

se relaciona con lo que comentaba reuniones atrás respecto del personaje del médico del 

que hablaba Lacan en Psicoanálisis y Medicina. El lugar del Psicoanálisis en la 

Medicina–; ella ya había consultado a varios dermatólogos por el tema de la erupción en 

piel, pero a raíz, de este herpes que le apareció de manera súbita, consulta a un 

dermatólogo, quien al final de esa consulta le dice que él es ateo, agnóstico, pero, que 

cada uno debe cargar con su propia cruz, mi propia cruz es, por ejemplo, la acidez 

estomacal –dice él–; y ahí, con ese comentario, la crucificó del todo.  

Ella había salido con mucha bronca de esta consulta, sin haber podido decirle algo; 

se había quedado enmudecida, acerca de esto, se recalienta, literalmente, estaba en 

llamas. Además del brote de la erupción que le diagnostica el médico como 

psicosomática, aparece el herpes zóster, aparece también el tema del ardor y la 

imposibilidad de tomar sol. Paralelamente a esto, ella participa en un grupo de 

WhatsApp, integrado por las antiguas compañeras del profesorado, y surgen dos temas; 

el primero, referido al tema de la piel, porque la ven bastante mal al presentarse ella con 

la cara hinchada y brotada, y el segundo, referido a su relación con el Negro (su 

expareja), donde lo que ahí se plantea, es que se cortó la relación con el Negro (no 

tuvieron más contacto).  

Las amigas le dan varios consejos. Cuanto más consejo recibe, más bronca acumula, 

más caliente está, y la llamada se transforma en una especie de calentura, una llama, 

literalmente, está que arde.  

En esta llamada se encuentra (la llama, la amada, la ya amada) motivo que redobla la 

calentura y remite a la ausencia de llamada por parte del Negro en este período de 

cuarentena y, cuando en esa semana, él le deja un mensaje, ella se calienta más con esto 

porque –según refiere– ella no iba a responder a este mensaje.  

En el significante llamada, está la llama, la amada y la ya amada en juego. En ese 

momento –y la intervención que se produce es acerca de cómo ella piensa la cuestión 

del amor y la relación con el Negro–, se desarrolla este tema en torno a una oposición 

que ella establece entre el amor absoluto, y el amor como diferente al amor absoluto. 

La sesión gira circundando lo que se le presenta como aquello que es importante para 

ella. Cuando la sesión gira en torno a distintos temas acerca de lo que es importante para 

ella, se lee en lo que se escucha ahí, es: lo que importa. Obviamente, lo importante no es 

que ella diga la palabra importante, sino cómo la sesión da vueltas alrededor de 

determinados temas que son importantes y que son importantes para ella; en esto se deja 

leer: lo que importa. Intervengo con relación a este significante que es importar, y que 

ella queda como importada, como si habláramos de una mercancía o, de un producto 

importado, pero también, lo que le importa a ella, y lo que le importa a ella con 

relación al amor.  



 

139 

 

Con relación al amor ella queda siendo importada desde el exterior, un amor de 

contrabando, etc. Este importada desde el exterior, va a tomar su relevancia en función 

de una característica que aparece en la conformación del síntoma (quedar afuera de lo 

que quiere o, de lo que es importante para ella), en el cual se manifiesta el hecho de que 

durante mucho tiempo tuvo la particularidad de que ella no podía estar mucho tiempo 

dentro de la casa, de su casa, y en este sentido, hacía todo lo posible para estar la mayor 

parte del tiempo fuera de la casa, estar afuera, y no poder entrar.  

Con respecto a la particularidad de la casa, –en realidad es un departamento–, ella 

vive en el departamento de la madre, porque le había canjeado a la madre, su 

departamento por el de ella, con lo cual no puede sentir la casa como casa propia como 

su hogar, aquí también queda afuera. Este intercambio lo había realizado décadas atrás. 

A su vez, ella se ubica –señalo esto para ubicar algo del personaje que la toma y la liga 

al síntoma–, como alguien totalmente independiente, es decir, que, si se ubica como 

alguien totalmente independiente, no necesita nada de nadie, no puede pedir nada, con 

el riesgo de quedar fuera de todo lo que importa, con el consecuente matiz masoquista 

que esto conlleva y la bronca/odio que recae sobre ella misma bajo la forma de 

calentura extrema. Entonces, aparece acá el significante, introducido por esta 

construcción con relación a lo que se lee en lo que se escucha: lo importante, lo que 

importa, lo importado, que se exhibe, se encuentra en suspenso y en conflicto en el 

movimiento que se produce en la sesión, es decir, que lo que se lee en lo que se escucha, 

está en potencia. Esto que está en potencia, ubica la relación con el amor, y alrededor 

de esto, se le arman dos preguntas: ¿cómo sé lo que quiero?, y ¿cómo sé que lo que 

quiero lo quiero? Entonces ubico que son preguntas centrales con relación a lo que se 

vino hablando en esa sesión, y hay ahí, una particularidad que venía teniendo hacía ya 

unos meses, y es que frente a lo que aparece como importante en la sesión respecto de lo 

que se dice, lo anota, lo escribe, pero con la particularidad de que eso que ella escribe y 

anota, a la sesión siguiente desaparece. No sólo desaparece en el olvido, sino que 

literalmente el papel en el que escribe eso que resulta importante para ella, desaparece, o 

lo tira a la basura, o lo pierde; no puede volver a aparecer, desaparece el papel, deja de 

tener contacto con eso que se escribe, y es ahí donde se formulan (aparecen) estas dos 

preguntas en la sesión: ¿cómo sé lo que quiero?, y ¿cómo sé que lo que quiero lo 

quiero? Hay una tercera pregunta que formula: ¿qué pasaría si lo que escribo lo 

pierdo?, le digo, si lo que escribe lo pierde, en la próxima sesión le preguntaría algo así 

como: ¿por qué cree que perdió lo que es importante para usted? Ahí termina esta 

sesión. 

Al finalizar esta sesión, la cara estaba completamente deshinchada. Eso fue para mí 

sorprendente y bastante impactante respecto de la transformación de su imagen. 

En la siguiente sesión, quince días después, dice que sigue con el brote en el cuerpo, 

pero sin herpes; fue una semana de rebrote –dice ella–. Señala que el Negro la había 

llamado, que ella no lo atendió, y que se había quedado con mucha bronca. Ahí, insiste 

la llamada, la amada, la ya amada, la cosa está que arde con el Negro, y ella se plantea 

el tema de su sexualidad con relación a tipos casados.  

En su momento cuando ella tenía veintipico de años estuvo a punto de casarse, 

habían comprado los muebles, y a último momento ella rompe la relación. A partir de 

ahí, las relaciones que ella entabla con distintos hombres, tienen este rasgo en común: 

están casados; y cuando habla de su deseo con respecto a la elección de los distintos 

hombres, ella dice que privilegia la calidad por sobre la cantidad, yo le digo: ¡Bueno, se 

queda con migajas! Ahí, en migajas, –otro significante que aparece introducido desde la 

interpretación–, se localiza el tema de la amistad en términos de amigas y la diferencia 



 

140 

 

entre lo que es el objeto del ideal y el objeto de deseo; en migajas aparece 

principalmente el poco contacto, en lo poco que recibe de y en las relaciones que 

establece con los hombres. 

Mientras la escucho y se ubica esta interpretación, me quedo pensando en las tres 

preguntas con las cuales finaliza la sesión anterior (de ahí surge esta interpretación), que 

no las trae ni aparecen, sino por una vía de rodeo a través del tema del amor, y lo que 

ella plantea con relación al amor como todo o nada, en el sentido de que si ella no tiene 

todo se queda con nada. Ahora bien, en esta falsa oposición, que se le plantea como 

todo o nada, la ubicación en la que queda respecto del ideal es la de recibir migajas. 

Cuando la interpretación de migajas se localiza, ella se pregunta: ¿cómo es que quedo 

ahí cuando no tengo todo o poco? Con relación a esta pregunta que va de todo o nada a 

todo o poco (migajas), siento que ella está esquivando la pregunta que se plantean a 

través de estas digresiones, entonces le pregunto si ella de chica jugaba a la quemada. 

Con un orgullo y satisfacción manifiestas no sólo asiente que jugaba a la quemada, sino 

que, además –agrega con entusiasmo–, era delegada.  

Comienza a aparecer un recorrido detallado en torno a cómo jugaba ahí y la 

articulación entre la ca(l)idad y la ca(r)idad. Ahí hay un cambio de letra, que lleva al 

tema del amor, pero es un cambio de letra que produce y determina a la interpretación 

que se introduce cuando ella dice que prefiere en las relaciones la ca(l)idad a la 

ca(nt)idad; eso que ella llama ca(l)idad es en verdad, ca(r)idad porque recibe migajas.  

En el deslizamiento del significante ca(r)idad, aparece el tema de aquello donde 

aparece la lástima, lo que la lastima, la lastimadura y la relación con el Negro, de la cual 

ella recibe migajas.  

En esto de “el juego de la infancia” respecto de la delegada y como esquivaba 

rebién, ubico y le señalo: ¡qué habilidad que para esquivar las preguntas y cambiar de 

tema!, entonces le marco que es como si tuviera una papa caliente en las manos.  

Este papa caliente que lleva al tema del padre. Hago un paréntesis.  

En la historia familiar cuando ella era chica los padres se separan, y el padre se va 

con su pareja homosexual con la que engañaba a la madre de la paciente. Cuando esta 

paciente nace, quien la inscribe en el Registro Civil es el padre, pero, con un nombre 

distinto del que la madre le pone. Ella figura en el D.N.I., con el nombre con el que el 

padre la inscribió que es el nombre de pila con el que la llaman todas las personas que 

son importantes para ella, menos la madre que la sigue llamando con el nombre que ella 

le puso, que es el nombre que no tiene, con lo cual no queda reconocida por la madre 

con su nombre propio, con el nombre de pila con el que el padre la registró.  

El tema de la caridad aparece en la vertiente superyoica en términos de que este 

intercambio de viviendas que hace con la madre, ella le da a la madre, el departamento 

que tiene una comodidad mayor que el que dispone ella con su propio departamento, y 

ella queda en esa posición de recibir migajas activamente buscada. Un hecho 

importante respecto de este departamento en el cual ella habita, el que era de la madre, 

es que tiene un cuarto donde estaba lleno de porquerías, lleno de cosas que ella tenía 

que desechar; ella no quería (se rehusaba) a entrar a ese cuarto hasta que en un 

movimiento del análisis el año pasado, logra vaciar ese cuarto, acondiciona ese cuarto, 

toma ese cuarto como espacio propio y las sesiones –actualmente virtuales–, transcurren 

para ella, en ese cuarto. Cuando ocurre el tema de la pandemia, no sólo está a gusto en 

su casa, sino que empieza a disfrutar de estar adentro; señalo esto como el contexto 

anterior en el que se enmarcan estas sesiones. Cierro paréntesis.  

Lo que me parece importante en este sentido, es cómo ella se habilita y queda 

habilitada en este cuarto que además toma el lugar donde se desarrollan las sesiones 



 

141 

 

virtuales. Entonces, esta sesión donde aparece el tema de la ca(l)idad/ca(r)idad, y donde 

toda la sesión gira en torno al trabajo de este significante (en el doble sentido del 

genitivo), termina con una intervención que se ubica: la calidad bien entendida empieza 

por casa, y ahí finaliza esta sesión.  

Lo que me interesaba situar respecto de esto, era el tema del personaje, de la papa 

caliente, esta papa caliente –que en un aspecto remite al padre–, con relación a la 

caridad y el recibir migajas, y la sexualidad (la madre queda caliente). El síntoma que 

aparece en un sentido más manifiesto, a lo largo de todos estos años hasta que empieza 

a revertir el año pasado al punto tal que cuando aparece el tema de la cuarentena pude 

disfrutar de estar en casa, y por eso, esta intervención cierra la sesión a partir del cambio 

de letra ca(r)idad/ca(l)idad. El síntoma de estar afuera (en sus múltiples sentidos), pero, 

en particular el no poder estar en casa, se plantea al revés, en otro plano, donde el 

exterior se le transforma en la imposibilidad de salir de la casa (con todo lo que este 

símbolo de la casa implica), estar siempre metida adentro; por esto mismo, para poder 

entrar, es condición necesaria y previa, haber podido salir. 

Hay un recuerdo infantil, que en su momento se trabajó, años atrás, donde frente al 

malestar familiar que sentía ella al estar en su casa familiar, cuando salía e iba a la casa 

de las amigas, estaba muy contenta y tenía la fantasía de que ella era parte de esa 

familia, como si estuviera adoptada por esta familia, el tema es que después tenía que 

volver, es decir, no podía nunca terminar de salir, por esto mismo, de grande, no puede 

estar dentro de su casa, no lo soporta. Podríamos decir, que, ahí donde en la infancia, 

ella estaba en otra casa con cierta felicidad, pospubertad, aparece el tema de la boda 

suspendida, y que no se casa, respecto del amor recibe migajas, el afuera de casa, que 

toma la forma sintomática de la dificultad de salir de donde está, es decir, de no poder 

cambiar fácilmente de posición (se encierra en sus pensamientos). Tema de los 

pensamientos, que plantean un exceso de pensamientos, un exceso en el pensar, y no 

poder decir, (todo queda adentro), y el exceso del pensar la lleva a esquivar los puntos 

centrales, y la ensordecen, y este valor de esquivar tiene un valor de repetición. ¿Qué se 

repite ahí? Se repite el hecho de lo que queda adentro, lo que no puede salir. Fantasía 

transferencial del hijo nonato. 

Última sesión de esta semana. Lo primero que dice en esta sesión, es que ella prefiere 

ir de atrás para adelante. En la semana consulta a un nuevo dermatólogo, cuyo 

consultorio se encuentra en el mismo edificio donde ella vive. Dice esto, –generalmente 

en las sesiones se prepara un té, toma un té–, cuando ella dice esto, se le cae el té 

encima, y sobre el teclado de la computadora, entonces dice: “¡Menos mal que no estaba 

caliente porque si no, me hubiera quemado la pierna!”, eso queda ahí; un acto fallido. 

Dice entonces, que ella se había vuelto a brotar y es ahí donde ella consulta a este nuevo 

dermatólogo que le habían recomendado, que se encuentra en el mismo edificio donde 

ella vive, y comenta que le da una medicación que ella refiere que tiene un ansiolítico 

que justamente se llama panaler. El nombre del medicamento toca vía significante el 

trabajo de la red significante que se venía realizando en las sesiones (migajas, calidad, 

caridad, calidez, quemadura, que-madura, etc.); el dermatólogo está en el mismo 

edificio, está adentro, el medicamento tiene efectos ansiolíticos (baja la calentura), y 

contiene en el nombre, el pan, que remite a la red significante que viene trabajándose en 

las sesiones anteriores.348 Esta crema dérmica tiene una particularidad, –que ella lee en 

 
348 Hay que recordar aquí lo trabajado anteriormente en la cuarta conferencia del presente seminario 

respecto del pharmakón-logos (φαρμακόn-λόγος), en los puntos 4 y 5, pp. 123-133. 



 

142 

 

el prospecto, cosa que habitualmente no suele hacer–, y es la siguiente: está indicada 

para bajar la ansiedad en adultos (aquellos que-maduran). De hecho, a diferencia de los 

medicamentos anteriores, funcionó, desapareció la erupción de la piel, pudo dormir 

bien, entra en un sueño profundo. En esta sesión, a partir de este acto fallido en el que se 

le cae el té caliente, pero que, a pesar de esto, ella no se quema, cambia de lugar, y va a 

la cocina de la casa, le pregunto acerca de lo que escribe y qué pasa que pierde los 

papeles que escribe. Ella dice que, en realidad, tira todos los papeles, y que se puso a 

pensar ¡basta de escribir papeles!, ¡voy a tirar los papeles!, pero, lo dice con una alegría 

inusitada, y finalmente me dice, que después de muchos años, –más de una década–, 

pudo tirar todos los recibos, recibos que tenían que ver con todos los recibos de sueldo. 

En lo que dice, se lee en el significante todos los recibos de sueldo, que puede tirar, 

todos los recibos de sueldo, en los que queda soldada respecto de lo que recibe, cosa 

que además fue un logro. Pudo tirar todos los recibos, y dice, me amo por esto. Hago 

una intervención acerca de los papeles, el cambio de papel…, ella dice, ¡no, a mi edad, 

cambiar los papeles…!, eso, queda un poco ahí. Y me dice que el otro día ella se había 

acordado del cambio de letra –refiriéndose al tema de la ca(l)idad/ca(r)idad–, y que el 

martes de la semana anterior, por primera vez, pudo prestar atención que tuvo miedo en 

su vida. Nunca en su vida había tenido miedo, y por primera vez, había tenido miedo 

acerca de tres temas que le aparecieron en el pensamiento que le impactó en el cuerpo 

de manera sorprendente, en el sentido de que la sorprendió y que sintió el miedo en el 

cuerpo. 

Los tres temas a los que este miedo refiere son los siguientes, el primero era, 

quedarse con este problema de piel para toda su vida, el segundo es acerca de la finitud 

de su madre –aclara–, es una persona mayor y puede morir (no porque esté mal de salud 

sino por la edad avanzada, más de noventa años), y en el tercero, sitúa que tuvo miedo 

con relación a lo que había perdido con el Negro en esta relación de más de cuatro años. 

Y ahí, se plantea algo de la ilusión, y lo que ella expresa es que se da cuenta que puso 

ilusiones personales ahí donde él no ponía nada. Entonces, la relación en términos de 

las migajas que recibía, estaban ubicadas en términos de la ilusión que ella ponía donde 

el otro no ponía nada, según su planteo; ahí migajas, aparece en términos del ideal.  

   Se pregunta por qué ella no podía atender al Negro por teléfono, –porque en esta 

época el Negro le deja una serie de mensajes a los cuales ella no responde, no quiere 

responder–, dice que no quiere responderle porque lo tiene superado hasta que aparece 

este tema del miedo, y entonces dice, “¡bueno, tan superado no estaba!”, y es ahí donde 

se pregunta, por qué no podía atenderlo por teléfono. Ella, reflexionando acerca de esto, 

se da cuenta que ella era la que todo lo puede, que siempre todo está bien, que puede 

con todo, que sigue adelante; pero cuando les cuenta a las amigas que finalmente 

decidió cortar con el Negro, cortar la relación, –que diferencia del hecho de poder 

responder al llamado en tanto y en cuanto, hay algo todavía que quiere decirle y que 

necesita decirle, pero no puede–.  Sitúa que para ella la relación –aunque se acabe la 

cuarentena–, no puede seguir en los mismos términos, y si él le propusiera continuar en 

los mismos términos, para ella ya no habría posibilidad alguna de continuar con la 

relación. Ahí, habría un corte. Finalmente, comenta que le responde a uno de los 

llamados, y le dice al Negro –refiriéndose a ella–, que hierba mala nunca muere. Señala 

que le hizo bien compartir todo esto con las amigas (finalmente empieza a salir lo que 

tiene adentro y salir de adentro), y comenta –refiriéndose al acto fallido del inicio de la 

sesión, sobre el cual hasta el momento yo no había intervenido de manera directa–, que 

se le había caído la leche, y en eso leo en lo que dice, un cambio de letra en el 

significante ca(y)ó/ca(ll)ó. Entonces le digo, con relación al Negro, que cuando uno se 



 

143 

 

quema con leche cuando ve la vaca llora, se caga de risa y vuelve sobre el tema del 

temor, y ahí le pregunto como la llama la madre en la actualidad. Entonces me responde 

que, a esta altura, no le va a decir a la madre que la llame por su nombre, yo le digo que 

el tema no es que la madre la llame o no por su nombre, sino que ella pueda llamar a 

las cosas por su nombre, que no llame h por b. El tema de llamar las cosas por su 

nombre me lleva a mí a introducir el tema de este recuerdo infantil respecto de la casa, 

en el relato del recuerdo que había traído a sesión acerca de cuando iba a la casa de la 

amiga y encontrada a la familia en la que se sentía feliz, y ubicar algo, nuevamente de la 

calidad respecto de la calidad de vida y el tema de la salida. Esa parte de la sesión gira 

en torno a eso, y empiezan a ubicarse una serie de cuestiones que tiene que ver con la 

ilusión y las distintas ilusiones que ella tiene. Finalmente, se encuentra ahí con un 

pensamiento en ella que la sorprende y dice que la ilusión incoherente de la familia fue 

puesta por ella en el Negro. Trabajamos ese tema de la ilusión incoherente de la 

familia, puesta por ella en el Negro, en el doble sentido de cómo se puede leer este fue 

puesto por ella (ella referida a ella misma y ella referida a la familia). Entonces se 

trabaja qué es lo que la deja atrapada, sin salida, recibiendo migajas y en la posición de 

caridad y carente, que retorna luego en la calentura, es decir, la deja reca(li)ente/ 

reca(r)ente. Finalmente, se ubica, al final de la sesión, que, al plantear la ca(l)idad de su 

ilusión, ahora puede abrir la puerta para poder salir y entonces transformar esa alergia 

en alegría, ahí termina la sesión. 

 

2 

Comentarios y Reflexiones. 
Dicho esto, me gustaría hacer una reflexión y situar una pregunta respecto de lo que 

plantea la falla epistemo-somática. 

Reflexión. Cuando la paciente se sorprende por la aparición del miedo por primera 

vez en su vida, nos lleva a pensar acerca de la relación que se produce entre una 

representación que adquiere la dimensión de presencia, lo ilimitado y el objeto fóbico. 

Si bien en este caso no se trata de una fobia, la aparición del temor nos lleva 

necesariamente a establecer una articulación entre la representación que adquiere la 

dimensión de presencia, el temor y lo ilimitado. 

En nuestra segunda reunión había situado la importancia de la dimensión del marco 

cuando trabajamos acerca de la diferencia entre presencia y representación y una 

representación que adquiere la dimensión de la presencia respecto de lo que podemos 

ubicar como falla epistemo-somática. Si volvemos a ese punto y dando una vuelta más 

al respecto, vemos Lacan argumenta en la clase en la clase 18, del 18 de mayo de 1966, 

en el Seminario 13, El objeto del Psicoanálisis (1965-1966) que, lo que la experiencia 

analítica nos aporta está centrado sobre el fenómeno de la pantalla en la medida en que 

la pantalla no sólo oculta lo real, sino que, al mismo tiempo, lo indica. Ante esta 

afirmación se pregunta: “¿Qué estructura soporta este bastidor de la pantalla de una 

manera que la integra estrictamente a la existencia del sujeto?” 349 Señala ahí, el punto 

pivote a partir del cual si se quiere dar cuenta de los términos mínimos “que intervienen 

en nuestra experiencia como connotados por el término ‘escópico’, y ahí, desde luego, 

no tenemos que ver sino con el recuerdo encubridor [recuerdo pantalla], estamos frente 

a algo que se llama el fantasma, estamos frente a ese término que Freud llama, no 

representación, sino representante de la representación, estamos frente a muchas series 

 
349 Jacques Lacan, Leçon 18, 18 Mai 1966, “Séminarie 13, L’objet de la psychanalyse, (1965 – 1966)”, 

Staferla, staferla.free.fr, pp. 225-226. 



 

144 

 

de términos de los que tenemos que saber si son o no sinónimos. Es por eso que 

nosotros nos damos cuenta que este mundo escópico del que se trata no podemos 

simplemente pensarlo en los términos de la linterna mágica, sino, que debe pensarse en 

los términos en una estructura que felizmente nos es suministrada.”350 Lacan presenta 

aquí cómo toma lugar lo escópico en la experiencia del análisis bajo la forma de la 

pantalla en diversas manifestaciones tales como el recuerdo encubridor, el fantasma, la 

pulsión y el objeto (a), sin embargo, no alcanza a precisar las diferencias ni las 

particularidades clínicas que cada uno de estos elementos conlleva. Por otra parte, deja 

de lado un hecho fundamental en todo esto que es el valor de la escena primaria y la 

captura que ésta conlleva, porque si bien habla de pantalla, el tema que también está en 

juego es el de la proyección sobre la misma: la escena de captura. 

La relación entonces entre escena primaria y libertad es evidente. Para poder precisar 

mejor este punto debemos situar la relación entre escena primaria, la segregación del 

objeto, y la construcción de la misma a partir del desplazamiento del objeto segregado. 

Al respecto Carlos Faig desarrolla con precisión el valor clínico y técnico de esta 

construcción 351 estableciendo que la construcción sobre la escena primaria, “consiste en 

considerar al objeto como un desplazamiento de la escena e invertir los tiempos. La 

segregación del objeto deviene de una posición inicial donde el sujeto no sólo no 

dispone de objetos, sino que él mismo está tomado como objeto. La segregación, por 

tanto, no puede pensarse o construirse de modo directo a partir de la escena”352 porque 

la repetición no es lineal, y por esto se hace necesario “interponer un desplazamiento 

por donde el objeto sexual se conecta con la escena. En la medida en que el analista 

debe disponer de alguna idea del objeto de goce, o de por dónde anda la transferencia, la 

construcción, se entenderá, exige un desarrollo previo relativamente prolongado del 

análisis. El objeto se ha localizado, aunque sea de modo parcial, y aunque el 

razonamiento del analista no sea del todo correcto. Sería irrisorio realizar una 

construcción en dos o tres sesiones y tampoco serviría de mucho. Dicho de otra forma, 

la construcción resulta de un trabajo interpretativo anterior que la permite. Opera sobre 

un material ya trabajado, si se quiere decirlo así.  

Existen diversas formas de realizar estas construcciones, aunque nos limitemos aquí 

a una. Otra técnica produce una suerte de precipitado edípico, una sinopsis, como en el 

caso de paranoia contrario de Freud. Asimismo, la captura transferencial, o el 

antiguamente llamado setting, pueden eventualmente ligarse a la escena primaria. En 

ese caso, proveemos de una imagen a lo que está ocurriendo en el tratamiento. También 

pueden ligarse fantasías, transferenciales o provenientes del material, e interpretaciones 

en un denominador común vinculado, por ejemplo, al tipo de satisfacción en juego. […] 

Debemos observar que la construcción tiene un alcance presubjetivo y pulsional. 

Esto plantea al menos dos problemas en relación con la teoría clásica de la transferencia 

de Lacan. La construcción de la escena primaria no depende de que se instale après-

coup. El objeto se produce retroactivamente, la escena no. Es una deducción de segundo 

grado, imposible de extraer sin ubicar el objeto, pero de otro orden temporal.  

Una segunda cuestión atañe a la pulsión. La presencia pulsional es detectable y hay 

capturas que la hacen presente. Por tanto, debería dársele un estatuto en el desarrollo de 

la transferencia. Hasta ahora no lo tiene. A esto se agrega el hecho de que, si aceptamos 

 
350 Jacques Lacan, Ibidem, p. 226. 
351 Cf. Carlos Faig los Faig, Cómo construir sobre la escena primaria, “Técnica y Estructura”, 

www.elsigma.com/, 15 de noviembre de 2010, pp. 37-38. 
352 Carlos Faig, Ibidem, p. 37. 



 

145 

 

que debe trabajarse con caídas parciales del S.S.S., el fantasma no drena la 

transferencia. Es necesario sostener, desde entonces, otra instancia –ni Platón ni 

Claudel– que dé cuenta de su continuidad.”353 Este punto técnico-clínico que desarrolla 

Carlos Faig es central –no se encuentra en Lacan, ni en los lacanianos en general–, 

porque lleva a trabajar en el análisis desde el punto que establece la captura pulsional 

que determina a la posición del analista en la transferencia, de modo tal que, la 

capacidad de tolerar ese objeto, de poder operar con él, va a depender del punto al que 

haya llegado el analista con relación a su propia escena primaria o, como decía 

Fukelman, con aquello que nos tiene agarrados, con aquello que remite, que nos remite 

a la perversión polimorfa de nuestros padres. 

Ahora bien, situado el valor clínico y técnico de la construcción de la escena 

primaria, es necesario destacar el peligro de la captura por la escena primaria, es decir, 

que el sujeto quede ubicado en posición de objeto al no quedar segregado de la misma y 

de qué manera quedan articulados la escena primaria, el cuerpo y el objeto. 

Si zona erógena y objeto participan del mismo corte354 situando un borde que 

delimita y circunscribe zona erógena y objeto355 si el objeto no queda segregado, 

produciría una posición letal. 

Por eso, llegado a este punto Carlos Faig expone ¿por qué la posición de objeto 

comporta efectos tan letales? Él desarrolla y demuestra que, el valor básico del cuerpo 

para el psicoanálisis, “en la perspectiva de este círculo tan particular que circunscribe 

su exterior, es un agujero, por eso cuando el cuerpo funciona bien, nos olvidamos de él. 

Pasa desapercibido. Y cuando aparece, cuando se lo toma en cuenta, se lo advierte, 

suelen presentarse fenómenos ligados a la angustia. […] 

El objeto comporta un aspecto letal porque está cerrado. Es un borde cerrado, cierra 

sobre sí. Luego, ¿cómo segregar un objeto si el cuerpo está cerrado? Ahora bien, ¿por 

qué habría que segregar un objeto? ¿Qué es lo que hace que esto sea imprescindible y 

que su ausencia sea patógena?  

 
353 Carlos Faig, Ibidem, pp. 37-38. 
354 “La delimitación misma de la «zona erógena» que la pulsión aísla del metabolismo de la función (el 

acto de la devoración interesa a otros órganos aparte de la boca, pregúntenselo al perro de Pavlov) es el 

hecho de un corte favorecido por el rasgo anatómico de un margen o de un borde: labios, «cercado de los 

dientes», margen del ano, surco peniano, vagina, hendidura palpebral, incluso cornete de la oreja [Hay 

aquí un error en Lacan, los cornetes anatómicamente son las paredes internas de la nariz que presentan 

tres pares de huesos largos y delgados cubiertos con tejido que puede inflamarse y expandirse. A estos 

huesos se los denomina cornetes nasales, las alergias u otros problemas nasales pueden provocar que los 

cornetes se hinchen y bloqueen el flujo de aire. No existe anatómicamente, como señala Lacan cornete de 

las orejas] (evitamos aquí las precisiones embriológicas). La erogeneidad respiratoria está mal estudiada, 

pero es evidentemente por el espasmo como entra en juego. 

Observemos que este rasgo del corte prevalece con no menos claridad en el objeto que describe la teoría 

analítica: pezón, escíbalo, falo (como objeto imaginario), flujo urinario. (Lista impensable si no se le 

añade con nosotros el fonema, la mirada, la voz, el nada). Pues ¿no se ve acaso que el rasgo: parcial, 

subrayado con justicia en los objetos, no se aplica al hecho de que formen parte de un objeto total que 

sería el cuerpo, sino al de que no representan sino parcialmente la función que los produce?” Jacques 

Lacan, Subversión del sujeto y dialéctica del deseo en el inconsciente Freudiano, Escritos 2, siglo XXI 

editores, s.a., décimo cuarta edición, Argentina 1987, pp. 797-798. 
355 El claro ejemplo que despliega Carlos Faig en su artículo, Otro texto sobre la escena primaria, 

“Técnica y Estructura”, www.elsigma.com/, 15 de noviembre de 2010, pp. 42-44, muestra que si al 

representar este borde que sitúa Lacan como un círculo cuyo interior contiene al objeto, y su exterior 

constituye la zona erógena, la circunferencia del círculo limita tanto un plano como el otro, al tiempo que 

produce el corte. Es decir, que el corte produce la superficie y su límite. En este caso se trata de una 

superficie cerrada. 



 

146 

 

Veamos las cosas así: tenemos el agujero de la zona erógena, y ahí estamos a nivel 

orgánico. El corte de la zona constituye a la pulsión como tal, pero para que esto sea 

subjetivado hace falta que el objeto se separe. Al separarse del cuerpo el objeto permite 

leer la falta en la que consiste el sujeto. Dicho de otro modo, empezamos a transitar en 

la economía del fantasma, estamos en una cuestión que hace, como se ve, a la escritura 

del fantasma. […] Tenemos lo que falta en el sexo (la zona erógena no cierra sobre sí, 

lo que impone el goce sexual como diferente del goce a secas), y lo que falta en el 

lenguaje (aquí falta el significante que nos podría posicionar sexualmente, en un sexo, 

es decir, falta la inscripción de la relación sexual), y tenemos además que estas faltas 

van a coincidir, van a recubrirse, se produce una comunidad topológica de las catexias 

en juego. El sujeto se instala sobre el agujero de la zona erógena. Pero para que pueda 

ser leído hace falta el objeto que lo ubica en la cadena. Desde ese momento es un 

significante elidido, legible cuando el objeto lo trae a luz. 

[…] Una última cuestión, para tomar la otra punta de esta estructura. ¿Por qué la 

escena primaria tendría que producir captura? ¿Qué la predestina? El coito parental, y 

todo coito, produce un elemento tercero que evacua la insatisfacción. El lugar del 

espectador, de un voyeurista por ejemplo, frente al coito de una pareja es suponer, 

enunciar algo así como “¡Qué manera de gozar!” Es lo que aporta, una idealización y a 

la vez, una posición que subsume la insatisfacción. Es la posición de un bebé o de un 

nenito frente a la escena. Si la equivalencia fálica no se presenta, el niño es tomado allí 

realmente, funciona como objeto y no como una simbolización, un equivalente de la 

castración. Otra justificación de esto mismo: la repetición.  

Un ejemplo muy conocido: a madre santa o padres santos, hijo perverso. El hijo 

desplaza la escena primaria, la referencia ideal al más allá, y la concretiza. Pone un 

objeto más allá del velo, en lugar de la nada.  

Hasta cierto punto, la escena primaria es pulsional. Nos envuelve. Pensemos, para 

aproximar esto, en los hechos de mimetismo: un animal se mimetiza con el entorno. Se 

encuentra perdido en él. El animal es el paisaje. Cuando adquiere un punto de vista, con 

la marca que constituye la zona erógena, la pulsión se constituye. Porque la pulsión 

busca restituir el organismo no ya circunscripto por el entorno sino devenido entorno, 

algo que se perdió, pero no estuvo nunca como tal. Con la escena primaria ocurre algo 

similar. Solo cuando adquirimos un punto de vista resulta constituida. Hasta allí, el 

goce parental nos circunda, estamos tomados en él sin que haya posición subjetiva. Así 

alcanzamos algunas reflexiones de Freud sobre el hecho de que la escena primaria 

dispara las primeras excitaciones libidinales.”356  

Un corolario que podemos extraer de esto es que, si el objeto no puede separarse del 

cuerpo, estamos frente a un círculo o un cuerpo cerrado sobre sí. Luego, no hay 

posibilidad de subjetivar la escena, de desplazarla, y en el caso del niño, de que el juego 

lo constituya en cuanto tal. Hay entonces una incompatibilidad entre la posición de 

objeto real y la posibilidad de segregar el objeto. Si el cuerpo deviene objeto, si no sale 

de allí, no hay forma de segregar el objeto. 

Dicho esto, es necesario señalar que, Lacan, aquí, en este mismo seminario, El objeto 

del psicoanálisis, deja de lado todo esto, porque al enfocarse sobre el tema del objeto 

extraído del cuerpo, lo lleva a desarrollar el paralelo que se establece entre el campo 

visual del fantasma y la estructura del cuadro desde la técnica de la perspectiva lineal, 

la geometría proyectiva y de superficies. Despliega conceptualmente la diferencia entre 

 
356 Carlos Faig, Otro texto sobre la escena primaria, “Técnica y Estructura”, www.elsigma.com/, 15 de 

noviembre de 2010, pp. 42-44. 



 

147 

 

el cuadro y el espejo en lo atinente a la mirada, el mundo, la representación y el sujeto, 

diferenciando para esto, espejo de cuadro, y el espejo que está en el fondo del cuadro de 

Las Meninas, de aquél que está a nuestro nivel ya que, “la relación del cuadro al sujeto 

es fundamentalmente diferente de aquella del espejo”.357 Diferencia que aborda en 

torno a cómo en el cuadro, –como campo percibido–, puede inscribirse el lugar del 

objeto (a) y su relación con la división del sujeto a través de la puesta en función, en el 

cuadro, de la presencia del sujeto, en tanto que es el modo donde, –a partir de una fecha 

históricamente situable–, se hace presente en el cuadro mismo. Para esto, la presencia 

del pintor en el cuadro es una metáfora de esta localización de este otro punto que, 

Lacan expresa como el punto en el infinito en el plano del cuadro, distinguiendo con 

esto en el campo escópico, la función del cuadro de la del espejo, y ubicando al mismo 

tiempo algo que ambos tienen en común: el marco.358 De este modo comienza a abordar 

la diferencia entre ambos planos y cómo el marco en cuanto función, es lo que regula el 

límite de ambos.  

“Pero lo que vemos en el espejo –dice Lacan en la clase 19 del 25 de mayo 1966–, lo 

que vemos es ese algo donde no hay más perspectiva que en el mundo real. La 

perspectiva organizada es la entrada del campo de lo escópico del sujeto mismo.”359 Es 

decir, que para que la mirada organice la profundidad y el espesor corporal, el sujeto 

necesariamente tiene que estar extraído, segregado de la escena que lo circunda. Por 

esto Lacan va a plantear que el cuadro es el representante de la representación, 

Vorstellungsrepräsentanz, el representante de la representación “en” el espejo, y no, la 

representación en sí misma. Si la Vorstellungsrepräsentanz, es el representante de la 

representación “en” el espejo, lo que denominamos pulsión, implica la relación y 

montaje que se establece entre un representante y la representación “del” espejo, es 

decir, la representación que el espejo produce y la representación que en el espejo se 

produce; esto implica una relación entre lenguaje, cuerpo y falta, porque a la 

representación del y en el espejo le falta aquello que no se refleja, le falta aquello que se 

encuentra en la presencia y, a su vez, el representante enlaza la presencia del lado de acá 

del espejo con la representación que se encuentra en el espejo, por ende cuerpo e 

imagen se encuentran en una correspondencia enlazada por el lenguaje y en el lenguaje, 

de ahí que Lacan más adelante defina a la pulsión como “el eco en el cuerpo del hecho 

de que hay un decir”.360 Veamos como lo afirma. “En el espejo, ustedes tienen el 

mundo en bruto, es decir, este espacio donde ustedes se localizan con las experiencias 

de la vida común, en tanto que está dominada por un cierto número de intuiciones, 

donde se conjuga, no solamente el campo de la óptica, sino donde se conjuga con la 

práctica y el campo de los propios desplazamientos de ustedes. 

Es este título, y a este título primero, que se puede decir, que el cuadro estructurado 

tan diferentemente y en su marco, en su marco que no puede ser aislado de otro punto 

de referencia, que aquel ocupado por el punto S que domina su proyectiva, que el 

cuadro no es sino el representante de la representación. Es el representante de lo que 

es la representación en el espejo. No es de su esencia ser la representación. Y esto, el 

arte moderno se los ilustra: un cuadro, una tela, con una simple mierda encima, una 

mierda real, porque, ¿qué otra cosa es, después de todo, una gran mancha de color? Y 

 
357 Jacques Lacan, Leçon 19, 25 Mai 1966, “Séminarie 13, L’objet de la psychanalyse, (1965 – 1966)”, 

Staferla, staferla.free.fr, p. 232. 
358 Jacques Lacan, Ibidem, p. 233. 
359 Jacques Lacan, Ibidem, p. 233. 
360 Jacques Lacan, Clase del 18/11/1975, “Seminario 23, El sinthoma, (1975-76)”, (versión crítica), 

traducción Ricardo Rodríguez Ponte, (material de circulación interna de E.F.B.A.), p. 7.   



 

148 

 

esto está manifestado de una manera, de algún modo provocativa, por ciertos extremos 

de la creación artística. Es un cuadro en la medida en que es una obra de arte el ready 

made de Duchamp, a saber, también la presentación frente a ustedes de algún perchero 

enganchado a una varilla para cortina. Es de una estructura diferente de toda 

representación. Es a este título que insisto sobre la diferencia esencial que constituye, 

tomando de Freud este término de representante de la representación, 

Vorstellungsrepräsentanz.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Es que el cuadro, por su relación al punto S del sistema proyectivo, manifiesta esto 

que, paralelo a él, existe enmarcando este punto S mismo en un plano [S], de modo que, 

paralelo al plano del cuadro [P], y que llamo la ventana, a saber, ese algo que ustedes 

pueden materializar como un marco paralelo al del cuadro, en tanto que da su lugar a 

este punto S que enmarca.  

Es en este marco donde está situado S, que es, si puedo decirlo así, el prototipo del 

cuadro, aquel donde, efectivamente, el S sustenta no reducido a ese punto que nos 

permite construir en el cuadro la perspectiva, sino, como el punto donde el sujeto mismo 

es resistente en su propia división alrededor de ese objeto (a) presente, que es su 

armazón.”361, es decir, se encuentra circundado, en y por la escena, no está segregado, 

por eso, lo va a ubicar respecto de cómo se proyecta en el cuadro como representante de 

la representación, Vorstellungsrepräsentanz. Sigue Lacan: “Es en lo cual el ideal de la 

realización del sujeto sería el de presentificar [nótese que está planteando el orden de la 

presencia y no el de la representación, es decir, si se presentifica, no se representa] este 

cuadro en su ventana y es la imagen provocativa que produce frente a nosotros un 

pintor como Magritte, cuando viene, efectivamente, en el cuadro a inscribir un cuadro 

en la ventana. Es también la imagen a la cual recurrí para explicar lo que concierne a la 

función del fantasma: la imagen que implica esta contradicción, si jamás fuera realizada 

en alguna habitación, como acá, iluminada por una sola ventana, que el logro perfecto 

de este ideal sumergiría a la sala en la oscuridad.  

Es en lo cual el cuadro debe ser producido en algún lugar frente a este plano 

[ventana], donde se instituye como lugar del sujeto en su división y que la cuestión es 

saber lo que adviene de ese algo que cae en el intervalo, para que el sujeto se separe del 

cuadro.”362 Lacan establece acá la relación entre la ventana, la luz y el cuadro, y para 

que se produzca el intervalo, para que se produzca la separación entre ventana y cuadro 

y que el sujeto advenga como tal, como sujeto elidido, es necesario una mirada que 

 
361 Jacques Lacan, Leçon 19, 25 Mai 1966, “Séminarie 13, L’objet de la psychanalyse, (1965 – 1966)”, 

Staferla, staferla.free.fr, p. 233. 
362 Jacques Lacan, Ibidem, p. 233. 



 

149 

 

diga y una voz que represente363 por eso, Lacan establece esta diferencia entre mirada y 

luz (luz que implica, el decir del Otro, y por ende, la Otra escena que se constituye con y 

en el decir). 

Continúa Lacan, “Lo que adviene, eso que es el objeto ejemplar, alrededor del cual 

trabajo acá frente a ustedes, manifiesta que el sujeto bajo la forma de su división, puede 

inscribirse en el plano-figura [P], en el plano separado del plano [ventana] del fantasma 

[cuadro], donde se realiza la obra del arte. 

El artista, como también cada uno de nosotros, renuncia a la ventana para tener el 

cuadro.”364 –renunciar a la ventana para tener el cuadro implica la extracción del 

espejo–, continúa Lacan, “y, ahí está la ambigüedad que yo daba el otro día, que 

indicaba sobre la función del fantasma. El fantasma es el estatuto del ser del sujeto, y la 

palabra fantasma implica ese deseo de ver proyectarse el fantasma, ese espacio de 

retroceso entre dos líneas paralelas, gracias a lo cual siempre insuficiente, pero siempre 

deseado, a la vez factible e imposible. [cuando dice ‘a la vez factible e imposible’, sitúa 

al mismo tiempo la relación real-realidad, en tanto y en cuanto participan del mismo 

corte.], el fantasma puede ser llamado a aparecer de alguna manera en el cuadro. El 

cuadro, sin embargo, no es representación. Una representación, eso, se ve. ¿Y cómo 

traducir este eso se ve? Eso se ve, no importa quien lo vea, pero también es la forma 

reflexiva de esto que hay inmanente en toda representación, este verse. La 

representación como tal, el mundo de la representación y el sujeto como soporte de este 

mundo que se representa, ahí está el sujeto transparente a sí mismo de la concepción 

clásica y ahí está, justamente aquello sobre lo cual nos es por la experiencia de la 

pulsión escópica, aquello sobre lo cual nos es demandado volver. 

Es por esto, que cuando introduje la función de este cuadro con el ‘¡A ver!’ (Fais 

voir!), puesto en la boca del personaje sobre el cual vamos a volver hoy, el personaje 

central de la Infanta Doña Margarita María de Austria, ‘¡A ver!’, mi respuesta fue 

primero aquella que, en mis términos, hace dar a la figura de Velázquez, presente en el 

cuadro: tú no me ves desde donde te miro.  

¿Qué quiere decir eso?  

Como ya lo adelanté, la presencia en el cuadro de lo que solamente en el cuadro es 

representación, la del cuadro mismo que está ahí como representante de la 

representación, tiene la misma función en el cuadro que en un cristal en una solución 

sobresaturada, es que todo lo que está en el cuadro se manifiesta como, ya no siendo 

representación, sino representante de la representación. Como aparece el ver, –¿es 

necesario que haga, de nuevo, hacer resurgir la imagen?–, que todos los personajes que 

están ahí no se representan nada y, justamente, no lo que ellos representan. Aquí toma 

todo su valor la figura del perro que ustedes ven a la derecha. No más que él, ninguna de 

las otras figuras hace otra cosa que estar en esa representación, figuras de corte que 

miman una escena ideal donde cada uno está en su función de estar en representación 

sabiéndolo apenas, aunque ahí resida la ambigüedad que nos permite observar que, 

como se ve sobre la escena cuando se entrena un animal, el perro también es siempre, 

él, muy buen comediante. 

 
363 Cf. Omar Fernández, Tercera Conferencia EL JUEGO: EL ESPEJO EN EL QUE UN SUJETO SE 

REFLEJA COMO NIÑO, 2. ¿Qué es un espejo?, “Seminario Lecturas clínicas de la operación analítica 

en la infancia”, Lecturas Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar, escritos, Buenos Aires 2020, pp. 

42-54. 
364 Jacques Lacan, Ibidem, p. 234. 



 

150 

 

Tu no me ves desde donde yo te miro, ya que es de una fórmula acuñada a mi manera 

que se trata, me permitiré hacerles observar que en mi estilo no dije en absoluto: tú no 

ves ahí desde donde te miro, que el ‘ahí’, está elidido, ese ‘ahí’ sobre el cual el 

pensamiento moderno puso tanto el acento bajo la forma de Dasein, como si todo 

estuviera resuelto de la función del ser, abierto a que haya un ser ahí. No hay ‘ahí’, que 

Velázquez invoque si lo hago hablar en este tú no me ves desde donde te miro. En este 

lugar hiante, en este intervalo no marcado, precisamente ese ‘ahí’ donde se produce la 

caída de lo que está en suspenso bajo el nombre del objeto (a). No hay, en absoluto, otro 

‘ahí’ del que se trate en el cuadro que este intervalo que les mostré expresamente 

dibujado entre lo que yo podría trazar, pero que ustedes pueden, pienso, imaginar tan 

bien como yo de las dos ranuras que dibujarían el trayecto en este cuadro como sobre 

una escena de teatro del modo por el cual llegan estos portantes o practicables, de los 

cuales el primer plano, en esta línea ligeramente oblicua que ustedes ven prolongarse 

fácilmente, el ver solamente la figura de este gran objeto a la izquierda y otro trazado a 

través del grupo les enseñe a reconocer su surco que es aquel por el cual el pintor se 

hizo introducir como uno de estos personajes de fantasmagoría que se hacen en la gran 

maquinaria teatral para hacerse depositar, a buena distancia de este cuadro, es decir, un 

poco demasiado lejos que para nosotros no ignoramos nada de su intención. 

Estas dos ranuras paralelas, este intervalo, este eje que constituye este intervalo, para 

retomar ese término de la terminología barroca de George Desargue, ahí y solamente 

ahí, está el Dasein. Es por esto que se puede decir que Velázquez, el pintor, –porque es 

un verdadero pintor–, no está, entonces, ahí para traficar su Dasein, si puedo decirlo así. 

La diferencia entre la buena y la mala pintura, entre la buena y la mala concepción 

del mundo, es que, al igual que los malos pintores, nunca hacen sino su propio retrato en 

cualquier retrato que hagan y, que la mala concepción del mundo, ve en el mundo, el 

macrocosmos del microcosmos que seríamos; Velázquez, incluso, cuando se introduce 

en el cuadro como autorretrato no se pinta en un espejo, tampoco se hace ningún buen 

autorretrato. El cuadro, cualquiera sea, incluso autorretrato, no es espejismo del pintor, 

sino trampa de miradas. Es pues, la presencia del cuadro en el cuadro lo que permite 

liberar el resto de lo que está en el cuadro de esta función de representación y es en 

esto que este cuadro nos capta y nos sorprende. 

[…] Y, entonces, vamos a ver, en efecto, lo que primero nos sugiere esta función del 

espejo. Es que este ser, en esta posición de vida fijada en esta muerte, que no las hace 

surgir a través de los siglos como casi viviente, a la manera de la mosca geológica 

capturada en el ámbar, es que, al verla hecha pasar, para decir su ‘¡A ver!’ (Fais voir), 

de nuestro lado, no evocamos, a propósito de esto, esta misma imagen, esta misma 

fábula del salto de Alicia que nos reuniría al zambullirnos según un artificio del que la 

literatura carrolliana hasta Jean Cocteau, supo hacer uso con el atravesamiento del 

espejo.  

¡Sin duda!, en este sentido, hay algo que atravesar que en el cuadro se nos conserva, 

de alguna manera congelado, ¿pero en el otro?, a saber, el de la vía que, después de todo 

nos llama a nosotros a entrar en este cuadro; no lo hay porque es la pregunta que les es 

planteada por este cuadro a ustedes, que, si puedo decirlo, se creen vivientes, de esto 

solamente, que es una falsa creencia, que bastaría con estar ahí para estar en el número 

de los vivientes. Y ahí está lo que los atormenta, lo que toma a cada uno de las tripas, a 

la vista de este cuadro, como en todo cuadro, en tanto que los llama a entrar en lo que es 

en verdad, y que les presenta como tal esto: que los seres están no ahí, representados, 

sino en representación. Y ahí está el fondo de lo que vuelve a cada uno tan necesario 

hacer surgir esta superficie invisible del espejo, de la que se sabe que no se la pueda 



 

151 

 

franquear. Y es la verdadera razón por la cual en el Museo del Prado ustedes tienen 

ligeramente, a la derecha, y de tres cuartos para que ustedes puedan agarrarse en caso de 

angustia, a saber, un espejo porque es necesario para aquellos a los que les podría dar 

vértigo, que sepan que el cuadro no es sino un señuelo, una representación. Porque, 

después de todo, en esta perspectiva, es el caso de decirlo, ¿en qué momento plantean la 

cuestión, o distinguen figuras del cuadro en tanto están ahí al natural, en representación 

y sin saberlo? Es así que, hablando del espejo, a propósito de este cuadro, sin duda, nos 

quemamos, por supuesto, porque no está ahí solamente, porque ustedes lo agregan: 

Vamos a decir, en efecto, hasta qué punto del cuadro es lo mismo, pero la punta que creí 

en el momento deber descartar de estas pequeñas Meninas con su tiempo de Dasein 

todavía afilada. […] 

Estamos acá hoy para diseñar esta estructura. ¿Qué hay, pues, de esta escena 

extraña donde lo que los retiene de saltar es simplemente que en el cuadro no haya 

suficiente espacio? Si el espejo los detiene no es por su resistencia, no por su dureza, es 

por la captura que ejerce en lo que ustedes se manifiestan muy inferiores a lo que hace 

el perro en cuestión, ya que es él quien está ahí, tomémoslo y que, por otra parte, lo que 

nos muestra es que, del espejismo del espejo, da la vuelta muy rápidamente una o dos 

veces: él ha visto bien que no hay nada detrás. Y si el cuadro está en el museo, es decir, 

en un lugar donde, si ustedes dan la misma vuelta, estarán muy seguros, es decir, que 

verán que no hay nada, no es menos verdadero que totalmente al contrario del perro, si 

ustedes no reconocen aquello de lo que el cuadro es el representante, es, justamente, 

por faltar esta reacción [función] que tiene que recordarles, que, a la vista de la 

realidad, ustedes mismos están incluidos en una función análoga a esa que representa 

el cuadro, es decir, atrapados, en el fantasma.”365 

Lacan realiza aquí una distinción central entre representación, repräsentanz, y 

representante de la representación, Vorstellungsrepräsentanz. Distinción que establece 

en el pasaje mismo del espejo al cuadro cuyo factor común es el marco que sostiene el 

espacio de representación y que, en el caso del espejo, hace consistir a la imagen. Como 

bien diferencia la repräsentanz el representante, de la Vorstellungsrepräsentanz, el 

representante de la representación, no se puede confundir, representación con imagen, 

y, menos aún, representación con imagen especular. Quiero decir, que para que la 

imagen especular se produzca, realice y tenga lugar es necesario el anudamiento de la 

operación de una mirada que dice y una voz que representa,366 siendo el marco –en 

tanto y en cuanto factor común del espejo (ventana) y del cuadro–, el corte mismo entre 

real y realidad. Punto que Lacan plantea desde el desarrollo de la perspectiva, en 

conjunción con el punto de fuga, el punto de vista, y el plano proyectivo. 

En este desarrollo podemos ver que uno de los puntos en los que Lacan se encuentra 

particularmente interesado es en el tema del marco, diferenciando el marco del cuadro 

del marco del espejo, pero a su vez, ubica la ventana en el espejo y su proyección en el 

cuadro donde, al mismo tiempo queda configurado cuadro y marco. En este proceso, 

simultáneamente el marco oficia como corte entre real y realidad y, paralelamente 

plantea en el plano del cuadro, tanto el decorado de fondo como el bastidor mismo. Es 

decir, que la proyección que va de la ventana del espejo a la constitución del cuadro 

 
365 Jacques Lacan, Ibidem, pp. 232-236. 
366 Cf. Omar Fernández, Tercera conferencia: El Juego: el espejo en el que un sujeto se refleja como 

niño. Punto 2 ¿Qué es un espejo?, “Seminario Lecturas clínicas de la operación analítica en la infancia”, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2020, pp. 42-54. 

 



 

152 

 

enmarcado, no alude al marco exterior que encuadra la tela sino al armazón del cuadro. 

De hecho, con respecto al marco pone como ejemplo a René Magritte que tiene una 

forma muy singular de enmarcar, si nos remitimos, por ejemplo, a uno de los famosos 

cuadros titulado La condición humana. 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Este cuadro en particular nos remite a las reflexiones anteriores de Lacan acerca de la 

diferencia entre el cuadro y el espejo y, a su vez, respecto del marco, la ventana y la 

realidad. Vemos aquí, que marco-realidad se separan y conectan al mismo tiempo, como 

real y realidad que participan del mismo corte. En cambio, cuando Lacan se refiere a 

Las Meninas, de Velázquez, le sirve, además, para establecer la diferencia y relación 

entre representación y representante de la representación, y el punto de la mirada para 

situar el famoso: “Tú no me ves desde donde yo te miro”. Con relación a eso, Lacan 

dice que no hay un allá desde donde Velázquez invoca ese “tú no ves desde donde yo te 

miro” es decir, que “ese lugar, ese intervalo no marcado es, precisamente, ese allá, 

donde se produce la caída de aquello que está en suspenso bajo el nombre de objeto (a). 

No hay otro allá del cual se trata, en el cuadro, sino de ese intervalo, de ese intervalo 

entre la ventana (espejo) y el cuadro. Intervalo, que concurre homotópicamente con la 

hiancia en la que el sujeto queda representado entre S1 y S2.  

De esta forma, Lacan ejemplifica lo que hace a la división del sujeto y la pérdida del 

objeto (a) como aquello que, en la constitución de la visión, conforma la base del 

fantasma, –por eso, en el gráfico se presenta como la proyección que va del espejo al 

cuadro enmarcado–, configurando ese intervalo donde Lacan dice que cae el objeto (a) 

un borde que circunda un vacío. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

¿De qué manera Las Meninas ilustran al Vorstellungsrepräsentanz? 



 

153 

 

Faig demuestra que: “–Cuando el ‘cuadro interior’ (el cuadro dentro del cuadro), que 

acompaña al autorretrato de Velázquez, es parte de la realidad del cuadro se trata de 

representación; –Cuando el ‘cuadro interior’ se torna inaccesible porque representa al 

‘cuadro exterior’ (el que efectivamente vemos) se trata de representante de la 

representación. Homológicamente, extendiendo esta distribución sobre el esquema R, 

tenemos: a) cuando la realidad es parte del esquema R funciona como lugarteniente del 

fantasma; b) cuando la realidad es el corte del esquema R ‘el sujeto en cuanto 

representante de la representación en el fantasma soporta el campo de la realidad’.  

La realidad y lo real concurren a un mismo corte.  

Podemos representar este movimiento como sigue:  
 

 

 

 

 

 

En este punto y contrariando el primer párrafo de la nota de Lacan: no sólo se trata 

de una introducción ‘para esclarecer lo que aporta –el objeto (a), obviamente– sobre el 

campo de la realidad’. La ubicación del fantasma sobre el esquema R puede 

perfectamente sustituirlo. 

Aparentemente no haría falta ya hablar de Edipo en el triángulo simbólico o situar la 

pareja especular en el triángulo imaginario. La explicación cambia radicalmente. Y esto 

preanuncia la crítica que Proposición (un año después) realiza al Edipo y a Freud (cf. J. 

Lacan, Proposición del 9 de octubre de 1967 sobre el psicoanalista de la escuela, 

Scilicet nº 1, Ed. du Seuil, París, 1968, pp. 27-28). En algún sentido el (a) es una 

refutación más que una introducción, una extensión o un ‘aporte’.  

Sin embargo, parece más prometedor interrogar la coexistencia de la explicación 

edípica y el desarrollo del fantasma, en tanto se ubican de un lado y otro de la esquizo. 

El Edipo (también por supuesto, el triángulo imaginario) se instala en la realidad, el 

fantasma ocupa lo real. Refutar el complejo de Edipo es innecesario y poco práctico, 

puesto que se presta a un uso pertinente ubicándolo de otra manera. Así, y en más de 

un sentido, lo real del objeto es equiparable a la realidad del Edipo y el incesto 

realizado.  

Podríamos decir entonces que el objeto (a) participa de una cronología cíclica y lineal 

como la que domina en los mitos (cf. Claude Lévi-Strauss, Antropología estructural, 

Eudeba, Buenos Aires, 1968, 5ª ed., 1973, La estructura de los mitos, pp. 186-210), 

como si el objeto(a) fuera la operación lógica del mito extraída y aislada como tal.  

La relación percipiens/perceptum –uno de los temas propios de Una cuestión 

preliminar– es susceptible de formularse en términos de la distribución entre 

representación y representante. A la relación sujeto/objeto de la teoría clásica del 

conocimiento, formulada corrientemente en categorías visuales y tributaria de la 

economía de la representación, podemos oponerte el fenómeno de la voz psicótica en 

tanto es ubicable como representante de la representación y delata por allí la presencia 

del percipiens en el terreno auditivo. (cf. J. Lacan, Comptes rendus d’enseignement, 

Ornicar? nº 29, pp. 12-13. Lacan dice en esas páginas: ‘Hemos provisto la topología 



 

154 

 

que permite restablecer la presencia del percipiens mismo en el campo donde es sin 

embargo perceptible (...)’ p. 13.)”.367 

Si como plantea Faig, “la relación percipiens/perceptum puede formularse en 

términos de la distribución entre representación y representante”368 y “a la relación 

sujeto/objeto de la teoría clásica del conocimiento, formulada corrientemente en 

categorías visuales y tributaria de la economía de la representación, podemos oponerte 

el fenómeno de la voz psicótica en tanto es ubicable como representante de la 

representación y delata por allí la presencia del percipiens en el terreno auditivo”369, nos 

encontramos clínicamente con dos variedades paradigmáticas al respecto: el objeto 

fóbico y la falla epistemo-somática. 

Con respecto al primero podemos decir que como el vacío del intervalo significante 

es diferente al agujero producido por el horror presentificado en los fenómenos 

ominosos –ya que aquello que debería estar en falta, es decir, faltar a la imagen, aparece 

como presencia en la misma en tanto la imagen me mira–, el objeto fóbico enmarca y 

expulsa –al presentarse como marco–, esa mirada que –como señala Fukelman– puede 

devenir voraz. Pero, este marco no queda articulado al fantasma ya que, hay una 

hiancia, un corte entre el espejo y el cuadro, con lo cual, los límites que el objeto 

enmarcaría desalojando la mirada, tambalean al producirse una relación de continuidad 

entre el espejo y el cuadro, entre lo que el espejo debería enmarcar y aquello que el 

cuadro enmarca con lo cual la distancia entre la presencia y la imagen del espejo queda 

en continuidad sin corte. Y, como consecuencia de esto, el objeto como agujero, que 

debería enmarcar al fantasma, devine presencia en la imagen. Y, en esta irresolución del 

objeto los límites devienen amenazadores ante la vacilación de ese objeto que al hacerse 

presente deviene colosal370 e inconmensurable.  

Desde esta perspectiva, a nivel del espejo, el objeto toma un valor icónico371 del 

objeto escópico, es decir, la imagen devine presencia en el cuerpo del otro, literalmente 

salta al cuerpo del otro, ocluyendo el orificio corporal correspondiente. El ejemplo 

puede extenderse al resto de los objetos. Una consecuencia de esto es que imagen y 

significante quedan desarticulados en los momentos de pánico al presentarse una 

dislocación entre lo imaginario del objeto y su función significante. La percepción 

queda separada del mundo en tanto y en cuanto, percepción y memoria, percepción y 

conciencia tienden a homologarse y homogeneizarse, es decir, a desaparecer la 

distancia que las separa. Con lo cual, al dificultarse esta separación, al dificultarse esta 

distancia, no sólo queda afectada la relación presencia-representación, sino que, tanto el 

pánico como el dolor, son intentos –aunque diferentes– de restituir esta distancia que 

falla; digo falla, porque la falta queda impedida, o por lo menos dificultada. Podemos 

decir entonces, que se abre un agujero que, al quedar desanudado de lo simbólico 

confronta la división misma del sujeto a la falla del Otro. Esta falla puede localizarse a 

nivel de la imagen, planteando las variedades propias de la fobia, o, si se localiza con 

relación al cuerpo y al saber, se plantean entonces la diversidad de fenómenos del 

cuerpo con relación a la falla epistemo-somática. 

 
367 Carlos Faig, Nota Semiedípica al esquema R, “Ensayos III. Freudianas, lacanianas y otras”, Ricardo 

Vergara Ediciones, Buenos Aires marzo 2014, pp. 100-102. 
368 Carlos Faig, Ibidem, p. 102. 
369 Carlos Faig, Ibidem, p. 102. 
370 Cf. Marta Beisim, El Marco del juego II, “Conferencias y Escritos”, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2019, pp. 376 - 377. 
371 Cuando me refiero al valor icónico, estoy planteando que adquiere valor de signo que toma el valor del 

objeto (a), con el que guarda una relación de identidad o semejanza formal isomórfica. 



 

155 

 

Jorge Fukelman hacía una distinción entre gritarle a alguien y gritar a lo real ya 

que, si se grita a lo real, se grita al vacío en el símbolo; y si se “grita al vacío en el 

símbolo, no hay artefacto simbólico que sostenga imágenes que posibiliten, aunque más 

no sea, gritarle a alguien. Yo puedo gritar para mandar, para exigir, para pedir, para lo 

que fuere, pero necesito el alguien, y el alguien sostenido por una cierta estructura 

simbólica. 

Cuando yo me dirijo a lo real, lo real no me responde. Si yo grito, no le grito a 

ustedes, si yo me pongo a gritarles a ustedes voy a recibir algún tipo de respuesta: me 

echan, pero me dirijo a gente y obtengo una respuesta. Por supuesto, hay algo que 

trasciende a la gente, hay artefactos simbólicos donde ustedes como gente están 

sostenidos. Ahora, si yo grito, no hay estrictamente la posibilidad de respuesta. En el 

lugar donde no hay posibilidad de respuesta, lo real se agujerea, se producen agujeros. 

Con lo cual mi relación con este real agujereado se hace cada vez más inquietante 

porque este lugar agujereado, si no está entroncado con el agujero que está tratando de 

plantear en lo simbólico, es decir, si no está entroncado con la castración, este real 

agujereado se me presenta cada vez más con una boca que puede tragarme, engullirme, 

deglutirme.”372 Por esto mismo, a nivel de la falla epistemo-somática nos 

encontraríamos con algo homólogo a lo que podríamos aproximar como un grito al 

cuerpo y en el cuerpo: los gritos del cuerpo –como verán, esto es algo muy diferente al 

planteo que hace Nasio en su libro Los gritos del cuerpo373–. 

Por lo tanto, si el estatuto de la falla epistemo-somática nos ubica en esta localización 

como un intento de perforación de esta circularidad que nos envuelve, se requiere 

necesariamente de la constitución de un artefacto simbólico que enmarque. Este marco 

en el fantasma –heredero de la ventana en el espejo que plantea Lacan–,374 enmarca la 

escena de modo tal que “el marco de la escena recupera así toda su importancia en tanto 

lugar de clivaje que permite o no una articulación entre los dos lados de la escena: 

escena subjetiva y mundo. Esa diferencia entre las escenas la concebimos en torno a un 

contrapunto entre la manera en la que la escena fóbica enmarca su escena con un objeto 

del mundo”,375 y la escena en la falla epistemo-somática que queda suspendida entre el 

espejo y el cuadro que enmarca el fantasma, y ahí, el cuerpo aparece, se hace presente 

como injuria (no se representa), trazando una única escena en la que se intenta 

enmarcar una marca que no termina de inscribirse y donde en el dolor que se hace 

presente en la injuria del cuerpo converge el mundo entero.  

Abro paréntesis. Desde esta perspectiva de diferenciación entre objeto fóbico, objeto 

fantasmático y la injuria de la falla epistemo-somática, se comprueba que a medida que 

el imaginario rearma la relación entre espejo y cuadro respecto de la constitución del 

marco, comienza a aparecer una serie de temores paralelos a la recuperación física de la 

injuria corporal. Esto se debe a que la constitución paradojal del objeto fóbico, tal como 

 
372 Jorge Fukelman, Octava conferencia, 1 de setiembre de 1996, “Seminario Ponerse en Juego”, (revisión 

crítica de la versión original), http://www.lecturasclinicas.com.ar, (material de circulación interna), 

Buenos Aires, 2014, pp. 81-82. 
373 Juan David Nasio, Los gritos del cuerpo, Editorial Paidós, Buenos Aires – Argentina, septiembre 

2008. 
374 Jacques Lacan, Leçon 19, 25 Mai 1966, “Séminarie 13, L’objet de la psychanalyse, (1965 – 1966)”, 

Staferla, staferla.free.fr, p. 233. 
375 Verónica Diez, Un sublime horror, “VIII Congreso Internacional de Investigación y Práctica 

Profesional en Psicología XXIII Jornadas de Investigación XII Encuentro de Investigadores en Psicología 

del MERCOSUR. Facultad de Psicología - Universidad de Buenos Aires, Dirección estable: 

https://www.aacademica.org/000-044/699, ARK: https://n2t.net/ark:/13683/eATh/bby, Buenos Aires, 

2016, p. 212. 

http://www.lecturasclinicas.com.ar/
https://www.aacademica.org/000-044/699
https://n2t.net/ark:/13683/eATh/bby


 

156 

 

explica y desarrolla Verónica Diez, que al abordar la fobia desde el punto de vista de la 

función de su objeto en la delimitación del contorno de su escena,376 ese “objeto sirve 

para fijar un punto del espacio que permite delimitar un territorio habitable, 

frecuentable; pero al mismo tiempo favorece una suerte de continuidad entre la escena 

subjetiva y el fuera de escena, lo que conlleva el riesgo de homogeneizar ambos lados 

de la misma.”377  

En el caso de la falla epistemo-somática, si bien estrictamente no se configura una 

fobia, estamos situando que en la salida de la injuria del cuerpo se reestablece un pasaje 

entre el espejo y el marco del cuadro en el fantasma de manera tal que la escena 

fantasmática encuentra su borde en la letra, conformándose e inscribiéndose en una 

escena de palabras. Esta salida aborda y expone, el restablecimiento del mundo, y la 

escena del mundo; y para esto, se instituye el objeto fóbico con su presencia paradojal 

produciéndose fenómenos de angustia, temor y del orden de lo inquietante. La 

diferencia con la fobia constituida como tal, es que, en la salida de la falla epistemo-

somática, no queda enmarcado ni apuntalado en un objeto único como en la fobia, sino 

que el objeto aparece indeterminado en una diversidad de temores, o bien, emerge el 

temor como temor indeterminado. La posibilidad de operar en la constitución de un 

imaginario que ligue el temor inespecífico o los diversos temores a un campo de 

representación con relación al significante va a dar lugar a la constitución del marco 

fantasmático, lo cual llevaría a localizar la operación de montaje de la escena sobre la 

escena, pudiendo diferenciarse la escena del fuera de escena. 

Cuando Lacan, en este seminario El objeto del psicoanálisis (1965 – 1966), intenta 

explorar el campo visual del fantasma haciendo una analogía con la estructura del 

cuadro y la técnica de la perspectiva central, alude específicamente al marco del cuadro 

y al intervalo producido entre el punto del sujeto mirante y la escena representada en el 

cuadro, –como situamos en el esquema que desarrolla la distancia entre la ventana del 

espejo y la constitución del marco del cuadro–, llegando así a la famosa frase “Tú no me 

ves desde donde yo te miro” manifestando que no hay un allá desde donde Velázquez 

invoca ese “tú no ves desde donde yo te miro” sino que  ese lugar, “ese intervalo no 

marcado es, precisamente, ese allá, donde se produce la caída de aquello que está en 

suspenso bajo el nombre de objeto (a). No hay otro allá del cual se trata, en el cuadro, 

sino de ese intervalo”,378 en el que el objeto (a) queda alojado, conforma un borde que 

circunda un vacío; de modo tal que el intervalo mismo de la división del sujeto entra en 

correlación y concuerda con este vacío. Es decir, que la constitución de este vacío 

aborda, expone y origina, el vaciamiento de la imagen respecto de la mirada: una 

imagen vaciada de la mirada y de la voz; de modo tal que, la representación se 

constituye como caída de una imagen que dice y de una voz que representa. Esta caída 

plantea la distancia entre presencia y representación, entre el lado de acá del espejo y el 

lado de allá del espejo. Nos encontramos entonces con un espejo enmarcado y una 

imagen constituida a partir de una falta. Imagen que se forma a partir de la estructura 

combinatoria del objeto, quiero decir, una imagen que anuda el vacío en lo simbólico 

articulando el vacío a la castración. Si esta operación se produce y se realiza, entonces 

ese real agujereado, no se me presenta –recordando lo que Fukelman nos enseña–, como 

“una boca que puede tragarme, engullirme, deglutirme”.379 

 
376 Verónica Diez, Ibidem, pp. 212-213. 
377 Verónica Diez, Ibidem, pp. 212-213. 
378 Verónica Diez, Ibidem, p. 213.   
379 “Cuando yo me dirijo a lo real, en este sentido, es para esto, que lo real no me responde […] Ahora, si 

yo grito, no hay estrictamente la posibilidad de respuesta. En el lugar donde no hay posibilidad de 



 

157 

 

3 

¿Una escena sin intervalos? 
Lacan afirma que “lo que nos aporta nuestra experiencia, la experiencia analítica, 

está centrado sobre el fenómeno de la pantalla. Lejos de que el fundamento inaugural de 

lo que es la dimensión del análisis sea algo donde, como en un punto cualquiera, lo 

primitividad de la luz por sí misma haga surgir todo lo que es tinieblas bajo la forma de 

lo que existe, tenemos, en primer lugar, que lidiar con esta relación problemática que 

está representada por la pantalla. La pantalla no es solamente lo que oculta lo real, lo es 

seguramente, pero, al mismo tiempo lo indica. 

¿Qué estructura soporta este bastidor de la pantalla de una manera que la integra 

estrictamente a la existencia del sujeto? Ahí está el punto pivote a partir del cual 

tenemos, si queremos dar cuenta de los términos mínimos que intervienen en nuestra 

experiencia como connotados por el término escópico, y ahí, desde luego, no tenemos 

que ver sino con el “recuerdo encubridor” (souvenir écran); tenemos que ver con ese 

algo que se llama el fantasma, tenemos que ver con ese término que Freud llama, no 

representación, sino representante de la representación, tenemos que ver con muchas 

series de términos de los que tenemos que saber si son o no sinónimos. Es por eso, que 

nos daremos cuenta que este mundo ‘escópico’ del que se trata, no debe simplemente 

ponerse en los términos de la linterna mágica, sino, que debe pensarse en los términos 

en una estructura que felizmente nos es provista.”380  

Ahora bien, los términos de esta estructura que plantea la relación entre espejo y el 

cuadro, la pantalla y el bastidor, nos lleva a situar la relación entre el objeto, la 

presencia, la representación, el representante y el signo. 

Comencemos por lo siguiente. Cuando hablamos de representación, pero ya no en el 

sentido lingüístico, ¿estamos hablando de un signo que representa algo para alguien? 

Si tomamos el estadio del espejo como momento paradigmático de constitución de la 

imagen, nos encontramos con que del lado de acá se produce una presencia y del lado 

de allá la constitución de la imagen que dará lugar a la representación (no son lo mismo) 

se produce –a partir del movimiento de nutación del niño y el encuentro con y en la 

mirada del Otro en el otro–381 un anudamiento entre una voz que dice y una mirada que 

representa, lo cual implica una caída del objeto mirada y del objeto voz inscribiendo 

una falta en la imagen, siendo el objeto no especularizable, faltante respecto de la 

imagen, y enmarcando el espejo que da lugar a la representación; luego podré decir que 

esa imagen me representa y recién ahí, ese me al adquirir, además, un valor deíctico 

puede establecerse que la representación toma un valor sígnico en tanto y en cuanto 

representa algo para alguien. Hay entonces un anudamiento entre cuerpo, imagen, y 

significante, efecto de esta operatoria, que permite que la distancia entre presencia y 

 
respuesta, lo real se agujerea, se producen agujeros. Con lo cual mi relación con este real agujereado se 

hace cada vez más inquietante porque este lugar agujereado, si no está entroncado con el agujero que 

está tratando de plantear en lo simbólico, es decir, si no está entroncado con la castración, este real 

agujereado se me presenta cada vez más con una boca que puede tragarme, engullirme, deglutirme.” 

Jorge Fukelman, Octava conferencia, 1 de setiembre de 1996, “Seminario Ponerse en Juego”, (revisión 

crítica de la versión original), http://www.lecturasclinicas.com.ar, (material de circulación interna), 

Buenos Aires, 2014, p. 82. 
380 Jacques Lacan, Leçon 18, 18 Mai 1966, “Séminarie 13, L’objet de la psychanalyse, (1965 – 1966)”, 

Staferla, staferla.free.fr, pp. 225-226. 
381 Cf. Omar Fernández, 2. ¿Qué es un espejo? Y 3. El juego no reconocido y la letra encarnada, Tercera 

conferencia: El juego es el espejo en el que un sujeto se refleja como niño, “Seminario Lecturas clínicas 

de la operación analítica en la infancia”, http://www.lecturasclinicas.com.ar, escritos, Buenos Aires 2020, 

pp. 42-57.   

http://www.lecturasclinicas.com.ar/


 

158 

 

representación, entre espacio virtual y espacio real, quede inscripta. Entonces, la 

inscripción de esta distancia entre presencia y representación, nos permite distinguir que 

efecto y producto de esta distancia tanto la presencia como la representación surgen de 

un anudamiento entre lo representado, el representante y el representante de la 

representación. En este sentido Fukelman estableció una precisión central entre el ser 

copulativo y el ser óntico; el traía la siguiente reflexión: “En el misterio de la Eucaristía, 

lo que dice el sacerdote es que el pan y el vino son el cuerpo y la sangre de Cristo, –esto 

se puede acotar– pero de todos modos lo que quiero señalar es que hay un punto en el 

que no se trata de representante, de si había importantes discusiones teológicas al 

respecto –y no solamente discusiones– sino que se trata de que ‘es’. Este ‘es’, para esto, 

no es un ‘es’ copulativo. No es lo que me permite decir, si acá hubiera un cuadro que 

representara a Bolívar, podemos decir ‘es’ Bolívar. Pero hay un ‘es’ que no es 

copulativo, sino que es de ‘ser’, que es un ‘ser’ óntico, es un ‘es’ óntico. Este cuadro 

‘es’ Bolívar, si yo lo rompo se me puede castigar, no porque he atentado contra la 

representación de Bolívar, sino contra Bolívar. El espejo, [el] ‘dentro de’, ubicado en 

relación al discurso, al lenguaje, plantea un ‘no es’ aquello que está del lado de acá del 

espejo. El espejo representa algo, y en tanto en el espejo se representa algo, esto que se 

representa ‘no es’ lo que está del lado de acá del espejo. Hasta acá nos situamos todos. 

Esto no quiere decir que no podamos sentir –y se ha escrito al respecto– que del lado de 

acá pasamos al lado de allá. 

Desde Alicia en el país de las maravillas, hasta las múltiples versiones en las que una 

pantalla de televisión nos lleva para el otro lado, para esto, ¿cuál es el otro lado? El otro 

lado, es el lugar donde se unifica presencia y representación, donde la representación 

se hace presente.”382  

La caída del objeto instituye su falta como pérdida383 al permitir la constitución de la 

distancia entre presencia y representación, que no sólo inscribe el marco del espejo y el 

cierre de la escena reflejada, es decir, el cierre de una escena de representación, sino 

que, de ahí, se da lugar, de manera performativa, al marco de la escena fantasmática, 

que separa escena y mundo. La inscripción de esta distancia produce al marco como 

límite que circunscribe, cierra y separa la relación entre presencia y representación, y 

entre escena y Real, en donde se encuentra el mundo; por esto, como decíamos 

anteriormente Real y realidad participan del mismo corte. Con esto planteamos que la 

función del marco se presenta al mismo tiempo como cierre y corte planteando una 

heterogeneidad de dos lugares y, por ende, la inscripción de una diferencia entre real y 

realidad, de modo tal que, como planteaba Fukelman en el Seminario Ponerse en juego, 

podamos decir que a es a384, es decir se establece una comunidad topológica entre 

pulsión y lengua. En este sentido, al haber diferencia y heterogeneidad, ambos lugares 

quedan articulados simbólicamente, esto es, mediados por la castración de modo tal que 

puedo decir esta imagen es “mía” y sentir que esta imagen es propia y “me” representa 

de modo tal de encontrarme representado en una escena y que esa escena a su vez, 

también “me” representa.  

 
382 Jorge Fukelman, Octava Conferencia, septiembre 1 de 1996, “Seminario Ponerse en juego”, 

Cartagena de Indias, Agosto – septiembre 1996, Versión crítica, www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos 

Aires, 2014, pp. 83-84. (Material de circulación interna).   
383 El doble sentido de la falta de objeto, indica tanto que el objeto falta como que el objeto instituye, 

produce e inscribe una falta. Esta inscripción, permite leer, esta falta como pérdida. 
384 Cf. Jorge Fukelman, Sexta Conferencia y Séptima Conferencia, septiembre 1 de 1996, “Seminario 

Ponerse en juego”, Cartagena de Indias, Agosto – septiembre 1996, Versión crítica, 

www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, pp. 63-79. (Material de circulación interna).   



 

159 

 

Hay diversas situaciones clínicas donde nos encontramos frente a la presencia y no a 

la representación, una de estas es la angustia, como así también, podemos pensar que en 

la falla epistemo-somática, nos encontramos en este orden de situaciones. La diferencia 

en este caso, es que se hace presente la falla y no la falta. Quiero decir, la angustia, –

siguiendo con el transitado concepto de que se homologa a la falta de la falta–, refiere 

que, si falta la falta, es porque la falta misma se hace presente, y por tanto queda 

borrada la posibilidad de representación, se borra la distancia entre presencia y 

representación o entre lo presente y lo representado. Ahora bien, de manera análoga y 

homotópicamente, si falla la falta, nos encontramos con que en la falla epistemo-

somática, se borra la distancia, no sólo entre presencia y representación sino también 

entre cuerpo y organismo; con lo cual, la falla en la constitución de esta distancia, ubica 

que la inscripción de esta distancia que produce al marco como límite que circunscribe, 

cierra y separa la relación entre presencia y representación, y entre escena y Real, en 

donde se encuentra el mundo, se encuentra alterada y el organismo toma lugar como 

deixis de aquello que debería faltar y está presente. Deixis particular porque en este 

borramiento de distancia en el lugar mismo del marco se instala una captura mimética 

del organismo con el medio (sobre esto volveremos). 

Una vuelta más. 

Cuando Lacan enuncia que en el espejo tenemos “el mundo en bruto”, en tanto y en 

cuanto es el espacio donde nos localizamos y quedamos localizados “con las 

experiencias de la vida común, en tanto que está dominada por un cierto número de 

intuiciones, donde se conjuga, no solamente el campo de la óptica, sino donde se 

conjuga con la práctica y el campo de los propios desplazamientos de ustedes.”385, aquí 

está articulando la experiencia de la vida común como praxis, es decir, el tratamiento de 

lo real por medio de lo simbólico respecto de lo que la domina: el campo de las 

percepciones (intuiciones), donde se enlaza, anuda, y conjuga gramaticalmente, el 

campo de la óptica, no sólo en lo que hace referencia a las leyes que determinan la 

imagen sino también en lo que respecta –extremando el razonamiento– al propio 

desplazamiento del sujeto. ¿Qué quiere decir? Los desplazamientos en cuanto a la 

posición misma del sujeto respecto del objeto que remite al concepto de anamorfosis –

concepto que trabaja Lacan respecto del cuadro Los Embajadores de Hans Holbein–, en 

el que el sujeto –obligado por el desplazamiento–, es llevado a adquirir un cambio en el 

punto de vista a consecuencia de lo cual, al quedar extraído de la relación entre 

percepción-representación respecto del cuadro en el que está incluido, podríamos decir 

que queda extraído del mimetismo que lo circunda, estableciéndose como consecuencia 

de esta operatoria otra dimensión de la representación respecto de la percepción y 

sensibilidad; cuerpo y sentido (en tanto significación, sentir, sensación y sensibilidad), 

quedan anudados respecto de las dos dimensiones de la falta que se articulan (la del 

viviente que converge con la del significante), reanudando (en los dos sentidos de la 

expresión, esto es, tanto reiniciando como produciendo un anudamiento) la comunidad 

topológica entre pulsión y lengua. 

En este sentido, este movimiento permite, el desplazamiento del acento que se 

produce en cuanto a la preeminencia del sujeto como “experiencia vivida” y 

constitución de la subjetividad, “en las formas de las condiciones de posibilidad de 

acceso a la sensibilidad del mundo de los objetos”,386 es decir, a la constitución del 

 
385 Jacques Lacan, Ibidem, p. 233. 
386 Raúl Sciarretta, Una nueva estética: la anamorfosis y la función imaginaria, Capítulo IV Las formas 

impuras de la sensibilidad: Anamorfosis y mirada, “Escritos Provisorios. Hacia un nuevo empirismo”, 



 

160 

 

pasaje de la representación, al espesor corporal. De hecho, nos ilustra Raúl Sciarretta, 

que en “la historia del arte se pensó a la anamorfosis como un factor de realismo 

restituyente de la tercera dimensión.  

Dice Baltrusaitis que la palabra anamorfosis hace su aparición en el siglo XVIII, pero 

que revierte sus elementos y sus principios en el seno de la expansión científica. En 

lugar de una reducción a los límites visibles, se constituye en una proyección de formas 

fuera de ellas mismas, y resulta una dislocación, de manera tal que toman una nueva 

dirección de acuerdo al lugar desde el cual son vistas.”387 Este cambio de perspectiva, 

que va de la perspectiva del cuadro que se ve igual desde todos los ángulos, a la 

perspectiva que lleva a borrar el cuadro y emerger una representación con el cambio en 

el punto de vista producido por un cambio en la posición del sujeto fuera del cuadro, en 

el plano de la realidad, produce un efecto en lo real. Esto lleva a pensar, por un lado, –

tal como reflexiona Lacan–, que “no hay realidad fenoménica si no es a través de la 

percepción que está atravesada por lo imaginario”,388 con lo cual Real y realidad 

participan del mismo corte. En este sentido, podemos decir que en la medida en que la 

anamorfosis establece y participa de la construcción de una representación sacando al 

sujeto del marco, pero enmarcándolo nuevamente en otro lado, se ubica en el límite del 

rebus, en el límite entre imagen y palabra. Al cuestionar la representación misma, la 

historia de las representaciones, real e imaginario se encuentra en disyunción 

poniéndose en evidencia en la representación misma de la anamorfosis, en el doble 

sentido del genitivo, en la representación que la anamorfosis plantea y en la 

representación de la anamorfosis misma. Si la perspectiva tradicional establece normas 

para representar el orden del espacio real, de modo tal que esta legalidad permite que el 

espacio real tridimensional quede representado tratando de hacer olvidar el pasaje de la 

tercera dimensión a la segunda estableciendo el espacio ficcional, en la perspectiva 

anamórfica en cambio, este espacio representacional queda derrumbado, al pasar de la 

segunda dimensión a la tercera, es decir, la representación se yergue, sale del cuadro; el 

cuadro desaparece al ubicar al sujeto en la extracción de la pantalla, en la extracción del 

cuadro, en la extracción de las representaciones, llevando al imaginario hasta el extremo 

de su estallido al romper y desgarrar el orden perceptual mismo; las imágenes 

descompuestas se restablecen desde otro lugar. 

En el siglo XVIII se explican exhaustivamente estos dos tipos de perspectivas y 

comienzan a hacerse un lugar en la gnoseología, pero “no como ciencia, sino como 

punto de fractura, a partir de las leyendas y las cosmogonías en las que las anamorfosis 

están enhebradas. Se las asocia a los autómatas, seres naturales que se vuelven 

artificiales por el hacer de una mirada. Razonamientos alrededor de las máquinas que 

reglan las formas de vida. […] ahora, desde el punto de vista óptico, la mirada como un 

instrumento nuevo, hace su aparición en el dominio anamórfico hacia 1615-1625. 

Geométricamente es la sustitución en el ángulo visual del ángulo de reflexión.”389 

Desde este punto de vista, la perspectiva deja de ser una ciencia de la realidad para 

convertirse en “un sistema matemático de la física alrededor del cual se fundan las 

formas iterativas y las especulaciones metafísicas”,390 es decir, se pone en cuestión la 

certidumbre perceptiva, o más bien sitúa un desfasaje entre percepción, representación, 

 
Colección Filosofía <> Psicoanálisis, Ediciones del Signo, Buenos Aires – Argentina, abril de 2000, p. 

154. 
387 Raúl Sciarretta, Ibidem, pp. 155-156. 
388 Raúl Sciarretta, Ibidem, p. 156. 
389 Raúl Sciarretta, Ibidem, pp. 156-157. 
390 Raúl Sciarretta, Ibidem, p. 157. 



 

161 

 

saber y lenguaje. Por ende, el pensamiento queda diferenciado de la percepción y de las 

representaciones en tanto y en cuanto, como no hay pensamientos y luego palabras que 

los expresen,391 sino que –como señalaba Fukelman retomando a Freud–, “para que todo 

no sea puro placer o displacer, es menester que esto se ligue con palabras. En 

consecuencia, hay pensamientos”; –y como resultado, consecuencia, efecto y secuela de 

esto–, “hay palabras que producen efectos, efectos que nos llevan a pensar.” Es evidente 

que esto nos plantea un primer contacto con el corte respecto de la presencia, y al 

perceptum como continuum. Corte que delimita, establece, e inscribe una relación de 

separación y anudamiento entre presencia y representación, entre cuerpo y lenguaje.392 

¿Por qué traigo esto con relación al tema de la falla epistemo-somática? 

En las migajas, y en el trabajo significante, de la red significante que se produce vía 

interpretación y distintas intervenciones, se está planteando el tema del Toro anudado al 

Toro –planteo esto en un sentido ilustrativo y metafórico con todas las limitaciones e 

imprecisiones que tiene esta metáfora al reducir diversos planos a uno solo de ellos en el 

anudamiento de los dos anillos–, ahí aparecen dos cuestiones. Por un lado, vemos que el 

agujero central donde se ubica el objeto, converge con el anillo interno del lado del 

Otro. Entonces, si el anillo interior del Toro es el anillo de la Demanda, cuando se 

completa el circuito de la demanda queda un agujero que no había que es el agujero 

central, del Toro, que conecta el interior con el exterior. Sobre ese anillo se entrelaza el 

otro Toro que es el lugar del Otro, pero en ese lugar de objeto es donde se produce la 

interpretación. 

¿Esto qué quiere decir? 

Quiere decir que vía significante vuelve aquello que queda ubicado del lado del 

objeto. 

¿Se entiende? 

Si esta intersección, (el entrelazamiento de los Toros), se presenta, se proyecta y 

desarrolla como inmixión de otredad, en el sentido de lo que está disuelto, pero en un 

sentido químico, es una solución. Esta metáfora química plantea que el hecho de 

inmixión de otredad lleva a la solución del síntoma en el doble sentido del genitivo. 

Cuando se produce la fanerosis, como proceso inverso de la inmixión, por medio de la 

intervención, la interpretación o construcción de la red significante, ésta aborda el 

trabajo del significante sobre el sujeto; desarrolla, la vuelta desde la articulación 

significante, desde el espacio significante, vuelve un significante que toca la historia 

relanzando un proceso asociativo (esto del lado del sujeto) ya que –como enseñaba 

Lacan en el Congreso de Boneval–, lo inconsciente se produce como corte en acto entre 

el sujeto y el Otro; del lado del analista, en el agujero central, se ubica lo que se plantea 

como el producto de las vueltas de la demanda. 

¿Se entiende? 

En el agujero central del Toro del Otro (el analista), se ubica el producto efecto de las 

vueltas de la demanda del lado del Toro del sujeto. Si yo tengo los Toros entrelazos por 

el agujero central, entonces lo que es objeto del lado del sujeto como producto de las 

 
391 Paula M. de Gainza, Miguel J. Lares, Capítulo 1: EL JUEGO SITÚA AL NIÑO, Escolios. El juego es 

una pantalla, “Conversaciones con Jorge Fukelman”, Ed. Lumen, Colección Cuerpo, Arte y Salud Serie 

Roja, Buenos Aires – México, 2011, p. 26.   
392 Cf. Omar Fernández, Tercera conferencia: El Juego: el espejo en el que un sujeto se refleja como 

niño. Punto 2 ¿Qué es un espejo?, “Seminario Lecturas clínicas de la operación analítica en la infancia”, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2020, pp. 42-54. 

 



 

162 

 

vueltas de la Demanda, determina lo que vuelve como interpretación del lado del Otro, 

en respuesta a la demanda del lado del sujeto; la Demanda reducida a objeto vuelve del 

lado del Otro como interpretación.  

Esto podemos graficarlo de la siguiente manera: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En esto que estoy tratado de ilustrar vemos las limitaciones de esta metáfora, ya que 

lo que vuelve del lado del Otro, no es una Demanda del analista, porque las posiciones 

son asimétricas y no son intercambiables. Con esta ilustración sólo pretendía subrayar, 

por un lado, la inmixión de otredad entre sujeto ($) y Otro         y, por otro lado, que esta 

inmixión plantea una determinación del lugar del analista por la lengua de ese análisis, 

que produce la conmutación de la lengua en objeto a partir de las vueltas de la 

demanda, (en el doble sentido que el genitivo, que le imprime la expresión). 

Por otro lado, si tuviera que aproximar otra imagen metafórica –con todas las 

limitaciones e imprecisiones que puede tener–, respecto de esta conmutación de la 

lengua de un análisis en objeto, en la medida que el objeto se presenta como agujero y 

la lengua perforada, si situamos que la lengua se presentaría como el anudamiento 

borromeo tórico de los tres registros, entonces la metáfora que aproximaría esto sería la 

del Toro trique, porque el agujero de lo simbólico en la torsión que produce, permite la 

envoltura de la ex-sistencia real y consistencia imaginaria en el enlace borromeo de los 

tres registros.  

Llegamos así al siguiente esquema: 

 

 

 

 

 

 

 

 

Si tomamos esta ilustración propuesta, podemos sospechar que la imagen del Toro 

trique nos lleva a pensar –por la analogía que su imagen nos suscita–, que la lengua de 

ese análisis conmutada en objeto nos acerca a aquello que Lacan nos enseñaba en la 

Proposición del 9 de octubre, al decirnos que el objeto (a) y la - tienen idéntica 

estructura. La desventaja de esta imagen es que, en la misma, se pierde el concepto de 

inmixión que proponía la imagen de los Toros entrelazados por el agujero central; 

siempre nos encontramos con que, en cualquier ejemplo como ilustración de un 

concepto, hay una ganancia y una pérdida. 

Dicho más sencillamente, lo que vuelve al paciente como el retorno del propio 

discurso en forma invertida desde el Otro, está sobredeterminado por la posición de 



 

163 

 

objeto en la que queda constituido y localizado el analista por la lengua de ese análisis 

que se inmixiona al sujeto ($) y al Otro       Por eso, las vueltas de la Demanda que 

produce el objeto del lado del paciente, quedan localizadas en el agujero central, como 

las vueltas internas del lado del Otro, que vuelven como interpretación; en este sentido, 

podemos entender por qué Lacan afirma que en la neurosis el objeto es la Demanda.  

Esta metáfora es una aproximación, porque las posiciones no son simétricas, sino que 

se encuentran en inmixión desde las faltas en juego; la falta del lado del sujeto y la falta 

del lado del Otro. El analista ofrece su falta para que un decir se localice, se produzca y 

se realice a través del trabajo del significante.  

En otro plano, esto nos llevaría a pensar que en la psicosis el objeto es el cuerpo, y 

que de acuerdo a cómo se organiza con relación a la imagen, el cuerpo toma espesor, y 

en la perversión el objeto es el Falo simbólico (); a su vez, lo que se plantea como el 

análisis en niños sería de un orden diferente respecto del juego de transferencia, el 

objeto parcial y el objeto parlante como efectos del mismo, pero esto sería otro tema que 

excede los límites del presente seminario.  

Por último, y con esto voy cerrando, la serie de intervenciones, que van desde lo que 

hizo que se desinflamara la cara en la primera sesión de las que relaté, cuando en la 

segunda aparece que tuvo un brote pero ya no tenía herpes, en la tercera, aparece el 

tema de que puede descansar y se le fue el brote en la piel, paralelamente el médico que 

encuentra dentro del mismo edificio donde ella vive y, en el medicamento recetado por 

este médico, hay un significante que toca al trabajo que tiene que ver con las migajas 

que es el pan-aler. Pero, además, en el pan, está el tema del padre y el tema del miedo. 

Ahí en la aparición del miedo, aparece el tema que empieza a ubicar a partir de tres 

frases citadas, medios, para salir de eso que le marca la piel, el lenguaje (las tres frases 

significantes). Acá podemos recordar esto que Lacan plantea en términos del lenguaje 

como chancro, el chancro del lenguaje en el cuerpo humano, en el humus que es el 

hombre, entonces a la inversa de esto, el tema de la lesión orgánica aparece como un 

chancro que invierte, la marca del lenguaje en el cuerpo, produciendo con la presencia 

del organismo un llamado a la producción de una marca imposible en el lenguaje. 

Entonces, esta inversión plantearía una suerte de movimiento que intentaría perforar el 

lenguaje con el organismo para recuperar la producción de un cuerpo, es decir, 

reestablecer la distancia entre presencia y representación a partir del cuerpo como 

agujero. 

Si esto es así, la pregunta entonces es ¿por qué tuvo cierta eficacia esta serie de 

intervenciones y la interpretación? Entonces, si pensamos el significante en esta vía de 

los Toros entrelazados, ubica la dimensión simbólica –esto que señalaba hoy respecto 

del nudo o, más precisamente la cadena borronea, como esquema metafórico que 

escribe Lacan en la intersección cuerpo-ciencia y este límite, como borde, la 

intervención que toca el límite de esta línea simbólica que viene en la 

extraterritorialidad que el síntoma plantea (borde), marca el límite simbólico, la 

separación y conexión con lo real y la constitución/construcción del cuerpo como 

imagen al poder trabajar sobre una imagen a través de la palabra. Ahí, se produce esta 

inversión donde el cuerpo marca al lenguaje y la lesión en el cuerpo orgánico se 

transforma en chancro en el lenguaje; el cuerpo del lenguaje queda lesionado: aparece 

una falla en el lenguaje en el lugar de la falta que el cuerpo del lenguaje nos plantea. 

Hasta acá la presentación. 

 

Mónica Rolandelli: Yo con lo que me quedé es que hay algo en la secuencia de 

intervenciones donde vos planteas esa diferencia entre la inmixión y la fanerosis, vía la 



 

164 

 

secuencia de intervenciones, lo que me parece que se arma es diferencia respecto de que 

ella estaba siempre afuera, pero, porque no había adentro. El afuera era encerrante, 

porque cuando uno se pega, se confunde el reflejo con lo reflejado, se borra la distancia, 

esa distancia se recupera con este entramado simbólico que trae la interpretación y arma 

esta diferencia entre poder disfrutar del adentro con cierta exterioridad, porque tiene el 

afuera armado. Porque, aunque sea adentro del edificio hay una exterioridad respecto de 

ese médico. Lo que se me ocurría es que no está el personaje en el primer médico, el 

personaje del médico, o sea, no hay distancia, el personaje es una distancia porque es 

per-sonare, porque para que resuene tiene que haber un hueco, tiene que armar esa 

distancia. Ella dice –con el primer médico– que no puede contestar, queda como 

caliente, llena, o explotada sin explotar. 

Hubiera sido distinto si ella hubiera podido resonar algo en el sentido de decir con el 

otro vía la interpretación y la química del remedio también, tampoco vamos a descontar 

la química… 

 

Omar Fernández: Claro, pero la química hace efecto también vía significante, fíjate 

lo que situamos en otra reunión respecto del pharmakón (φαρμακόn)-logos-escritura. 

Un efecto de esta relación pharmakón (φαρμακόn)-logos-escritura, podemos referirla a 

lo que figura en el prospecto de las medicaciones con relación a la estadística que 

presentan de estudios a doble ciego con medicación placebo, y en la medicación placebo 

en algunos medicamentos pueden llegar a tener una efectividad hasta de un 40% en 

algunos casos. 

Ahora, dos características de este dermatólogo, la primera es que lo encuentra dentro 

del edificio, si bien siempre había estado ahí. Ella lo encuentra después de la sesión 

donde se había trabajado el significante que surge ca(l)idad/ca(r)idad con el cambio de 

letra y que finaliza con la intervención “la calidad bien entendida empieza por casa”. 

La segunda cuestión es que una característica que ella remarca de este médico es la 

calidez con la que fue recibida. 

 

Mónica Rolandelli: Después hay otra cosa que me quedaba dando vuelta del “mi”, 

que las migajas tienen esto del “mí”, y ella queda en una exterioridad como alojada 

desde el nombre en una relación como que es de exterioridad como extraña, como que 

ante el mundo ella está reconocida con el nombre que el padre le puso, pero en el “mí”, 

de mi mamá, o de la cosa materna, no. Es como que esto de cómo se transita el mundo, 

vía el lugar al que uno fue llamado, –digo, el nombre es el lugar al que uno fue 

llamado–, tiene que quedar medio afuera y como rebotando, porque está adentro y está 

afuera, no puede no engancha muy bien ahí. ¿Cómo plantear el “mí” ahí? Esa es la 

pregunta, este “mí”, que me sonaba en las mi-gajas. 

 

Omar Fernández: Ahora que vos decís esto, diría que la dirección de ese “mí” está en 

relación a la última frase de la última sesión cuando ella se queda pensando y encuentra 

como un hallazgo, yo retomo esa frase y trabajamos un poco antes del corte de esa 

sesión, que tiene que ver con que –y es el tercer punto del temor que sintió en el 

cuerpo–, que ella se da cuenta que la ilusión incoherente de la familia –no dice mi 

familia, dice la familia–, la puso en el Negro y ahí, queda recibiendo migajas. Entonces, 

cuando ella dice esto y se da cuenta de esto con asombro, frente a eso, aparecen 

ilusiones propias que la diferencian de la familia, convergen con lo que es el tema del 

recuerdo infantil que es la casa de familia, que no era la suya (en los dos sentidos), 

estaba afuera y el estar afuera.  



 

165 

 

 

Mónica Rolandelli: El “mí” estaba afuera, no alojado. 

 

Omar Fernández: Claro, el “mí” no alojado estaba afuera, entonces, ella puede 

empezar vía las ilusiones que ahora aparecen propias, –puede decir ilusiones “mías”–, 

diferente y separada de la ilusión incoherente de la familia; puede empezar a salir, 

porque en esta separación la familia pasa a ser “mí” familia, entonces se puede empezar 

a encontrar adentro y, por ende, empezar a salir. Este es todo un trabajo que recién se 

ubica en el final de esta sesión. 

 

Andrea Gonzalez: Dos cosas cortitas. Se me vino una frase de Borges que creo que 

decía que el sabor no estaba ni en el paladar ni en la manzana sino en ese entre y en el 

contacto, entonces acá me parece que va recuperando algo del gusto por ahí con 

relación a algo que quiere, que puede querer.  

Y con relación al herpes zoster, herpes tiene her en inglés, o sea que aparece el ella, 

y zoster tiene la homofonía de sos, o sea que, hay algo del ser, pero también tiene restos 

(leído al revés y con el cambio de letra), que es la operación que puede hacer a partir de 

que vacía el cuarto y produce otra cosa. 

 

Sofía Tafetani: Me resultó muy rico el material y el modo de presentación, te iba 

escuchando y hay varios puntos que me interesan y varias preguntas que me fueron 

surgiendo. Una de ellas, es lo que vos ubicás ahí, por un lado, todo el recorrido y el 

cambio de la letra hasta que llegás a ubicar el significante migajas con relación al ideal. 

Ahí me surge como subrayado para ver si podés ampliar algo de eso, y, por otro lado, 

me preguntaba cómo se articulaba los efectos que eso tuvo, para el surgimiento del lado 

de la paciente, quizás para retomar la próxima, esa serie me interesaba, hay otras. 

 

Omar Fernández: Volveremos sobre este tema dando alguna otra vuelta. 

Nos vemos en quince días. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

166 

 

Seminario 

Lectura clínica de la operación analítica 

La falla epistemo-somática: Migajas 
 

Sexta CONFERENCIA 

 

Presentación clínica. Continuación. 
Hoy continuamos en parte retomando lo de la vez pasada, pero viendo cómo va 

continuando esta paciente, ya que se trata de un tratamiento en curso y la estoy viendo 

quincenalmente. Ya viene desde hace más de tres semanas con una remisión de la 

erupción en la piel. Sí apareció un vuelco en su posición fantasmática respecto del ideal, 

retomando la frase con la cual cerró la sesión anterior a esta que les voy a comentar, que 

era la siguiente: la ilusión incoherente de la familia, en la cual, había surgido una 

transformación del “la” por el “mí”, donde ella refería con sorpresa: “Había puesto la 

ilusión incoherente de “mi” familia en la relación con el Negro”; y en esta diferencia 

entre el “la” y el “mí”, empezaba a surgir sus propias fantasías con independencia de las 

fantasías familiares, para decirlo rápidamente.  

Al final de esa sesión aparece un juego de palabras entre alegría y alergia y que ella 

ahora podía decidir abrir la puerta para salir a la alegría. En este punto concluye la 

sesión anterior a la que les voy a comentar hoy. 

 En la sesión de esta semana, aparece con mucha bronca respecto de todo, y que lo 

que se le cae al piso tiene ganas de pisarlo, y aparece ahí algo con relación al tema de la 

bronca, en la misma línea de la calentura que había planteado la vez pasada, y algunas 

vueltas al respecto de no tener ganas de hablar y cómo se ubican algunas imágenes, pero 

aparece una fantasía, que siempre tuvo y, que tiene que ver con la idea de ser un 

hombre, ser un hombre para poder, desde el lugar de donador, tener el amor del otro. 

Ahí aparece –no sólo el qué pito toco ahí, en el sentido de no sólo de qué hago ahí, sino 

también en el sentido de si soy un hombre, ¿qué pito toco?–, esa es una vertiente. La 

otra vertiente –que es por la que avanzó esa sesión– es ser igual a superman, estar en el 

aire y no poder una relación estable, porque siempre sale volando en función de 

satisfacer el pedido del otro, reclamo, del otro, etc. y lo que recibe son migajas porque el 

deseo propio no se realiza. Aparece bastante humor con relación a eso y hay toda una 

vuelta alrededor del superhombre, superman, el superar y la posición deseante como 

mujer y ahí termina la última sesión.  

Un resumen un poco apretado de cómo evolucionaron las sesiones desde la falla 

epistemo-somática hasta la ubicación (construcción) fantasmática que aparece por 

primera vez. 

 

Sandra Gonzalez: O sea, que ¿la construcción es sobre esa falla, que es ese vacío 

entre el reflejo y lo reflejado que vos ubicabas la vez pasada?  

 

Omar Fernández: A ver. Retomando un poco el planteo de la vez pasada hay como 

varios niveles para pensar esto que Lacan llama falla epistemo-somática en 

Psicoanálisis y Medicina. El lugar del psicoanálisis en la medicina, que por otra parte 

es un texto que está mal titulado y mutilado en Intervenciones y textos, en la versión 

oficial, porque el título original es el que mencioné recién y están desaparecidas las 



 

167 

 

intervenciones anteriores de los otros expositores, pero en la traducción de Rodríguez 

Ponte está la versión completa. A lo que voy es que, en la articulación entre este texto 

Psicoanálisis y Medicina…, con la Conferencia de Ginebra y La tercera, –al menos 

desde mi lectura–, otros toman también el Seminario 11, y la holofrase, y ese es un error 

en Lacan. Digo un error en Lacan, teniendo en cuenta lo que Lacan formula 

posteriormente, y sobre todo porque la holofrase niega de plano el concepto de 

transferencia al borrar el intervalo significante; tal como lo trabajamos cuando 

abordamos la crítica de este concepto en la segunda reunión que tuvimos, y lo que 

demuestra Faig en su artículo El niño débil, brotado y con una úlcera perforada.393  

Entonces, o bien hay una falla epistemo-somática y es posible trabajar 

analíticamente, o bien hay holofrase; si hay holofrase no hay posibilidad ninguna de 

ubicar ahí, una diferencia ni representación de sujeto como supuesto ya que, al borrarse 

el intervalo, se anula el concepto de transferencia también, entonces si ahí no hay 

transferencia tampoco hay posibilidad de lectura, por lo tanto, si pensamos a la 

holofrase como un concepto, no es un concepto clínicamente productivo para pensar 

cómo se interviene transferencialmente y cómo da lugar eso que aparece como falla a la 

constitución de una falta y la dimensión fantasmática.  

Yo me baso en este hecho que quise exponer porque cuando decidía la presentación 

tenía una sesión sola, a la sesión siguiente que coincidió con la semana de nuestros 

encuentros, ahí tuvo lugar la segunda sesión con la paciente; y, en la tercera, que es esta 

que relato hoy, aparece el tema fantasmático, no es algo que yo haya estructurado 

conceptualmente previamente, yo me encuentro con esto. Esto me llevó a pensar en los 

textos de Lacan que estoy presentando; lo único que tenía claro previamente es que –y 

esto desde hace años–, es que el concepto de holofrase es un error clínico en Lacan, 

porque rechaza el concepto de transferencia y, por lo tanto, no es un concepto 

clínicamente fructífero para poder trabajar. Faig señala que Lacan al utilizar el concepto 

de holofrase para explicar la psicosomática, debilidad mental y psicosis incluye en una 

misma categoría entidades completamente disímiles, con lo cual, “la distancia que 

separa la debilidad mental y la psicosomática ya es mucha para agregar todavía la 

psicosis. Un modelo que explique la enuresis y las verrugas junto con la neurosis sería 

sospechado de inmediato; se diría que hay allí una bolsa de gatos. Y ese es el caso.”394, 

acuerdo plenamente con esta crítica.  

 

Sandra Gonzalez: La falla en el cuerpo de la que vos hablás, de la que decís, no se da 

a leer, por eso no puede ser un jeroglífico, ¿se sitúa sí o sí en el cuerpo?, ¿hay falla en el 

cuerpo? ¿hay falla a nivel del Otro?, ¿lo que puede pasar es que no hay inscripción a 

nivel de la falta en el Otro, o sea, significar esa falla como falta del Otro?, ¿eso es lo que 

puede pasar en estos casos en vez de la holofrase? 

Lo que quiero preguntar es, ¿se podría decir en cambio, que se puede explicar eso 

mismo de la holofrase como una falla en el Otro que no se ubica como falta en el Otro? 

 

Omar Fernández: Aun tomando el hecho de que el Otro es el cuerpo, aunque nos 

llevaría por otros senderos, no, clínicamente no. ¿Por qué tomo esta articulación entre 

estos tres textos que mencioné? En Psicoanálisis y Medicina…, el punto central que me 

parece nodal en Lacan esto que situaba la otra vez de la posición del médico con 

 
393 Cf. Carlos Faig, El niño débil, brotado y con una úlcera perforada, “Ensayos III. Freudianas, 

lacanianas y otras”, Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires 2014, pp. 20-27. 
394 Carlos Faig, Ibidem, p. 21. 



 

168 

 

relación al personaje del médico y el relevo que toma el psicoanalista respecto de esa 

posición vacante que deja el médico, pero vacante respecto de su subsunción en todo el 

desarrollo tecnocientífico y la OMS como representante representativo de este 

desarrollo, que nos llevaría a desarrollar un tema muy interesante acerca de cómo surge 

el sujeto de la ciencia a partir de Descartes planteándose el sujeto elidido, que no es un 

sujeto psicológico, y funda la ciencia moderna, este es el sujeto del psicoanálisis (el 

sujeto elidido, que no es el sujeto psicológico). Y cómo durante la primera mitad del 

siglo XX con la física cuántica se produce un giro e inversión respecto de la relación de 

la ciencia, con la técnica y su determinación por el mercado con el avance del 

capitalismo hasta la globalización. 

Quiero decir que, –dicho rápidamente y muy a grosso modo–, con el inicio de la 

modernidad y hasta el siglo XIX, la ciencia determinaba la técnica como una 

consecuencia de la ciencia, es decir, la técnica era como comúnmente se denominaba, a 

la ciencia aplicada; a partir de los desarrollos de la física cuántica esto se invierte. Se 

invierte por varias razones, en primer lugar, es que como efecto de la física cuántica el 

mundo desaparece en cuanto mundo, la segunda cuestión, es que se invierte el principio 

de causalidad lineal. El experimento paradigmático es el que se realiza sobre el electrón 

ya que por el principio de incertidumbre o indeterminación de Heisemberg establece 

que no se puede determinar, en términos de la física cuántica, simultáneamente, ciertos 

pares de variables físicas, como son, la posición y el momento lineal (cantidad de 

movimiento) de una partícula es decir, cuanta mayor certeza se busca en determinar la 

posición de una partícula, menos se conoce su momento lineal y, por tanto, su masa y 

velocidad. 

El principio de indeterminación establece que las propiedades de la partícula se 

encuentran en estado de superposición y por tanto, tienen atribuidos a la vez diferentes 

valores de posición y de momento lineal. En la intervención, a la hora de medir, 

obligamos a una de las magnitudes a tomar un valor, colapsando su función de onda, y 

dándonos así un resultado preciso para esta, por lo que aumenta irremediablemente la 

indeterminación en la otra medida. Por lo tanto, el principio de indeterminación afirma 

que las variables dinámicas como posición, momento angular, momento lineal, etc., se 

definen de manera operacional, esto es, en términos relativos al procedimiento 

experimental por medio del cual son medidas; la posición se definirá con respecto a un 

sistema de referencia determinado, definiendo el instrumento de medida empleado y el 

modo en que tal instrumento se usa. Sin embargo, cuando se examinan los 

procedimientos experimentales por medio de los cuales podrían medirse tales variables 

resulta que la medida siempre acabará perturbada; es decir, que, por el mismo hecho de 

realizar la medida, el experimentador modifica los datos de algún modo, introduciendo 

un error que es imposible de reducir a cero. 

Algunos señalan que, si la posición se mide determinando la perturbación que genera 

la partícula en el campo gravitacional que le rodea, puede reducirse el error a cero 

debido a que toda partícula es afectada en diferentes medidas por los campos generados 

por otras. 

Esta descripción cualitativa del principio de indeterminación, sin ser totalmente 

incorrecta, es engañosa en tanto que omite el principal aspecto del principio de 

indeterminación: el principio de indeterminación establece el límite de aplicabilidad de 

la física clásica. La física clásica concibe sistemas físicos descritos por medio de 

variables perfectamente definidas en el tiempo (velocidad, posición, ...) y que, en 

principio, pueden conocerse con la precisión que se desee. Aunque en la práctica 

resultara imposible determinar la posición de una partícula con 

https://es.wikipedia.org/wiki/Cantidad_de_movimiento
https://es.wikipedia.org/wiki/Cantidad_de_movimiento
https://es.wikipedia.org/wiki/Superposici%C3%B3n_cu%C3%A1ntica
https://es.wikipedia.org/wiki/Posici%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Cantidad_de_movimiento
https://es.wikipedia.org/wiki/Funci%C3%B3n_de_onda
https://es.wikipedia.org/wiki/Posici%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Momento_angular
https://es.wikipedia.org/wiki/Momento_lineal
https://es.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsica_cl%C3%A1sica


 

169 

 

una precisión infinitesimal, la física clásica concibe tal precisión como alcanzable: es 

posible y perfectamente concebible afirmar que tal o cual partícula, en el instante de 

tiempo exacto t, estaba en la posición exacta p. En cambio, el principio de 

indeterminación, al afirmar que existe un límite fundamental a la precisión de la 

medida, en realidad está indicando que, si un sistema físico real se describe en términos 

de la física clásica, entonces se está haciendo una aproximación, y la relación de 

incertidumbre nos indica la calidad de esa aproximación.  

Por motivos culturales y educativos, cuando solemos enfrentar al principio de 

incertidumbre por primera vez, lo hacemos condicionados por el determinismo de 

la física clásica. En ella, la posición  de una partícula puede ser definida como una 

función continua en el tiempo; si la masa de esa partícula es y se mueve a velocidades 

suficientemente inferiores a la de la luz, entonces el momento lineal de la partícula se 

define como masa por velocidad, siendo la velocidad la primera derivada en el tiempo 

de la posición. 

Dicho esto, atendiendo a la explicación habitual del principio de incertidumbre, 

podría resultar tentador creer que la relación de incertidumbre simplemente establece 

una limitación sobre nuestra capacidad de medida que nos impide conocer con precisión 

arbitraria la posición inicial y el momento lineal inicial. Entonces, de acuerdo con el 

principio de incertidumbre , no podrán conocerse la trayectoria que seguirá la partícula 

de manera absolutamente exacta. Este razonamiento es, sin embargo, incorrecto, pues 

en él subyace la idea de que, pese a que, –y no se pueden conocer exactamente–, es 

posible continuar usando la descripción clásica en virtud de la cual una partícula seguirá 

una trayectoria definida por la solución general de las ecuaciones de movimiento, 

introduciendo la noción añadida de que las condiciones iniciales y  no pueden conocerse 

al detalle: esto es, no podemos conocer exactamente qué trayectoria va a seguir la 

partícula, pero estaremos aceptando que, de facto, va a seguir una.  

Esta forma de proceder es, sin embargo, totalmente incorrecta ya que el principio de 

incertidumbre conlleva un desvío completo de las concepciones clásicas, haciendo que 

la noción clásica de trayectoria debe ser desechada, por eso mismo, preguntar cuáles son 

simultáneamente los valores de posición y de momento lineal en el que se encuentra una 

partícula  es un absurdo. Así dicho, podría resultar paradójico que primero se establezca 

una relación de incertidumbre en términos de posición  y momento lineal, para luego 

afirmar que aparecen en dicha relación; esto no tiene sentido. Si no tiene sentido, ¿qué 

sentido puede tener una relación que las emplee? Ocurre que, en física cuántica, es 

posible introducir una serie de entidades matemáticas y  que se correspondan en muchos 

aspectos con la posición y el momento clásicos. Dichas entidades no son, no obstante, 

exactamente iguales a la posición y el momento clásicos: el principio de incertidumbre 

sencillamente indica que si interpretamos esas entidades como posición y momento 

lineal –y por tanto interpretamos el movimiento de una forma clásica–, entonces existe 

un límite fundamental en la precisión con que dichas variables pueden ser conocidas; 

esto es, si intentamos introducir variables clásicas e intentamos interpretar el 

movimiento de forma clásica, la precisión con que estas variables pueden ser 

especificadas está limitada.  

¿Qué consecuencias podemos extraer del principio de indeterminación? 

Este principio supone un cambio básico en la naturaleza de la física, ya que se pasa 

de un conocimiento absolutamente preciso (en teoría, aunque no en la práctica), al 

conocimiento basado solo en probabilidades. Aunque debido a la pequeñez de 

la constante de Planck, en el mundo macroscópico la indeterminación cuántica es casi 

siempre completamente despreciable, y los resultados de las teorías físicas 

https://es.wikipedia.org/wiki/Precisi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Determinismo
https://es.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsica_cl%C3%A1sica
https://es.wikipedia.org/wiki/Posici%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Cantidad_de_movimiento
https://es.wikipedia.org/wiki/Momento_lineal
https://es.wikipedia.org/wiki/Constante_de_Planck


 

170 

 

deterministas, como la teoría de la relatividad, siguen teniendo validez en todos casos 

prácticos de interés. 

Las partículas, en mecánica cuántica, no siguen trayectorias definidas. No es posible 

conocer exactamente el valor de todas las magnitudes físicas que describen el estado de 

movimiento de la partícula en ningún momento, sino solo una distribución estadística. 

Por lo tanto, no es posible asignar una trayectoria a una partícula. Sí, se puede decir que 

hay una determinada probabilidad de que la partícula se encuentre en una determinada 

región del espacio en un momento determinado. 

Comúnmente se considera que el carácter probabilístico de la mecánica cuántica 

invalida el determinismo científico. Sin embargo, existen varias interpretaciones de la 

mecánica cuántica y no todas llegan a esta conclusión. Según puntualiza Stephen 

Hawking, la mecánica cuántica es determinista en sí misma, y es posible que la aparente 

indeterminación se deba a que realmente no existen posiciones y velocidades de 

partículas, sino solo ondas. Los físicos cuánticos intentarían entonces ajustar las ondas a 

nuestras ideas preconcebidas de posiciones y velocidades. La inadecuación de estos 

conceptos sería la causa de la aparente impredictibilidad.  

Resumiendo. Lo dicho respecto del principio de incertidumbre, nos lleva a pensar 

que cambia nuestra relación con el mundo ya que el mundo medible exacto como 

referente externo deja de existir en cuanto tal, esto se puede leer de manera detallada en 

el famoso libro del filósofo Vasco Xavier Xubirí, Naturaleza, Historia, Dios. 

Xubirí describe que desde los inicios de la modernidad hasta el siglo XIX, nosotros 

contábamos con la existencia de un mundo, el experimento y un sistema de medición 

exterior al experimento y que no modificaba aquello que se iba a medir. Por ejemplo, si 

yo quiero en la física clásica medir la velocidad de un móvil que va de un punto A, a un 

punto B, yo tengo el mundo, el experimento –el montaje de la escena sobre la escena del 

mundo–, tengo el sistema de medición de tiempo y distancia, y tomado el tiempo y 

sabiendo la distancia, puedo calcular la velocidad. Entonces, tengo el mundo, la escena 

del mundo y con el artefacto simbólico del que dispongo armo la escena sobre la escena 

del mundo.  

Ahora, con la física cuántica, aparece un primer problema y es que no se puede 

determinar –como ya dijimos–, los valores de posición y de momento lineal de una 

partícula sin alterar uno o el otro, a diferencia del experimento anterior donde la 

medición de la velocidad del móvil no altera su posición y viceversa. 

Con lo cual, para determinar los valores de posición y de momento lineal del electrón 

hay que realizar dos experimentos diferentes, pero con la particularidad de que el 

experimento mismo se constituye en el sistema de medición, por lo dicho anteriormente. 

Entonces experimento y sistema de medición son lo mismo, con lo cual, una 

consecuencia importante de este hecho, es que construyo algo que no había 

previamente, pero al mismo tiempo, el mundo desaparece. Es decir, que construyo un 

mundo y no tengo un mundo dado, esto, a su vez, altera el principio de causalidad 

lineal, ya que la construcción del mundo obedece al hecho de que el experimento y 

sistema de medición quedan en un mismo plano, y, al mismo tiempo, redefine el 

concepto de recursividad y contingencia.395 El mundo queda construido desde un 

modelo armado que no existe en lo real ya que al ser el experimento el sistema de 

medición modifica la naturaleza del objeto que queda construido por el sistema de 

 
395 Yuk Hui, Recursividad y Contingencia, Caja Negra editora, Buenos Aires, 2022. 

 

https://es.wikipedia.org/wiki/Teor%C3%ADa_de_la_relatividad
https://es.wikipedia.org/wiki/Determinismo_cient%C3%ADfico
https://es.wikipedia.org/wiki/Interpretaciones_de_la_mec%C3%A1nica_cu%C3%A1ntica
https://es.wikipedia.org/wiki/Interpretaciones_de_la_mec%C3%A1nica_cu%C3%A1ntica
https://es.wikipedia.org/wiki/Stephen_Hawking
https://es.wikipedia.org/wiki/Stephen_Hawking
https://es.wikipedia.org/wiki/Posici%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Cantidad_de_movimiento
https://es.wikipedia.org/wiki/Posici%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Cantidad_de_movimiento


 

171 

 

medición mismo. Un ejemplo de esto es el experimento de doble hendija para 

determinar la naturaleza de la luz como onda o partícula. De acuerdo a lo que se esté 

midiendo, presenta una naturaleza ondulatoria o corpuscular. 

 

Sofía Tafetani: Cuando vos decís que no hay mundo, ¿cómo estás pensando la 

definición de mundo ahí?, ¿qué sería el mundo?  

 

Omar Fernández: Esto nos remite al texto Psicoanálisis y Medicina…, cuando Lacan 

plantea el tema de los satélites y dice que los planetas no piensan, y circulan en sus 

órbitas –ya planteado en uno de los primeros seminarios y retomado aquí en este texto–, 

lo que está en el núcleo de este planteo es que, por un lado, el tema del pensamiento, 

que nos llevaría entre otras cosas al agujero del pensamiento en el sentido de la 

imposibilidad de aprehender el pienso como objeto de mi pensamiento, pero, a su vez, 

el pensamiento como racionalidad que lleva a la emergencia del sujeto de la ciencia, es 

decir, el sujeto del psicoanálisis, el sujeto elidido, esto por un lado. Por otro lado, nos 

lleva también al tema del saber y del saber con relación a la ciencia. 

El saber científico pasa de plantearse desde los inicios de la modernidad hasta el 

siglo XIX como la pretendida posibilidad de la construcción de un saber absoluto, a la 

constitución de un saber imposible, lógicamente imposible. Por eso, uno de los planteos 

de Lacan de lo Real es como lo imposible lógico, no sólo en términos de lo que no cesa 

de no escribirse sino la imposibilidad lógica misma. Por otro lado, desde el punto de 

vista epistemológico tenemos tres métodos lógicos, el hipotético deductivo, el inductivo 

y el abductivo, pero lo que me interesa marcar, es que no se puede probar 

científicamente de manera absoluta la verdad de una hipótesis, sólo se puede probar la 

falsedad, en cambio, la verdad de una hipótesis siempre es una aproximación, esto, por 

un lado. Por otro lado, si vemos los distintos tipos de epistemologías que existen, 

tenemos desde los programas de investigación científica y el falsacionismo, Popper, 

Lakatos, tenemos en Khun una epistemología social desde la construcción de 

paradigmas en y por una comunidad científica, tenemos la neopositivista clásica 

empirista con la verificación experimental clásica donde hay una realidad objetiva y el 

experimento permite la contrastación de hipótesis cosa que es al revés porque cuando 

vos vas a medir algo ya hay una hipótesis previa que arma el sistema de medida, el 

instrumento de medición, tenemos las epistemologías dialécticas por ejemplo, con 

Athanase Joja, lógicas ternarias, etc. 

Pero, en lo que me interesa hacer hincapié, es que se plantea la imposibilidad de 

constitución de un saber absoluto desde las ciencias, y la imposibilidad de tener certeza 

sobre la verdad porque lo que podés verificar es el funcionamiento de una hipótesis o 

teoría, y a su vez, desde la lógica tampoco podés demostrar cómo es que algo no existe, 

al respecto está la famosa anécdota entre Wittgenstein y Bertrand Russell del 

rinoceronte, de la que ya hablamos. Esto, por un lado. 

Por otro lado, se agrega, respecto de la revolución informática y la realidad virtual, y 

la inteligencia artificial, un tema más que implica que la tecnología, y la tecnología 

ligada al mercado, produce una inversión respecto de su relación con la ciencia, y va a 

determinar el desarrollo de los programas de investigación. 

¿Qué quiero decir con esto? 

Aparece –obedeciendo directamente al imperativo de la economía de mercado del 

semiocapitalismo– la economía de mercado plantea, produce e inaugura una necesidad 

que no había, y la respuesta la demanda de esta necesidad que la economía de mercado 

produce, es la construcción de un elemento técnico a esa necesidad neoproducida por el 



 

172 

 

semiocapitalismo, originando, provocando y engendrando, la constitución de objetos 

sin cuerpo396 a los cuales no les falta nada y, por ende, rechazan la castración en tanto y 

en cuanto son además unánimes, universales y anónimos. Faig señala que, así como “el 

genio es aquél que produce un objeto para el que no hay cuerpo. Lo separa de un lugar 

que no existe, […] la expansión de la ciencia, sobre todo en su faz tecnológica, produce 

algo muy similar a lo que yo llamaba ‘objetos sin cuerpo’. La voz, lanzada al aire en las 

comunicaciones radiales [comparable a un sonido sin cuerdas vocales]; la televisión, 

comparable a una imagen sin retina, son órganos sin cuerpo. La castración, por este 

hecho, no los concierne. Lo que la ciencia separa es el cuerpo en todo caso, no el pene. 

De modo que convergen los genios locos y la estructura de la ciencia”.397 Cabe agregar 

en la faz del desarrollo tecnológico actual desde la virtualidad que opera sobre la 

realidad y el desarrollo de la I.A., que además de la creación de objetos para los cuales 

no hay cuerpo, el sujeto elidido de la ciencia empieza a tener consecuencias sobre el 

sujeto psicológico al quedar éste despojado de las características psicológicas clásicas 

efecto del entrecruzamiento de la virtualidad, realidad ampliada, I.A., y constitución del 

metaverso.  

Paréntesis. Una consecuencia de esto –Fukelman claramente lo plantea así–, es que 

el desarrollo científico, y más marcadamente en la actualidad, plantea la distancia entre 

el mito y la estructura en tanto “tiende a expulsar al sujeto que se relaciona con la 

repetición, con el hablar, y con la lectura de un cuerpo que está marcado justamente 

por la lengua, por los significantes.”398  

Este objeto del desarrollo científico, que el desarrollo científico origina, provoca y 

engendra, no es homologable al objeto a en tanto produce el rechazo de la castración, 

la abolición de la falta y la ausencia de cuerpo, pero viene (intenta) localizarse en el 

lugar mismo del objeto a, es decir en el lugar originado, provocado, engendrado, 

inaugurado y abierto por la castración. Entonces, este objeto técnico o 

servomecanismo399 que obedece a los imperativos del mercado, es un objeto nuevo, un 

objeto que no había y que luego por su aplicabilidad pasa a ubicarse como necesario, 

indispensable y que no, no-puede no faltar –obturando a la castración en potencia 

estableciendo el rechazo de la castración que Lacan nos enseñaba como el efecto que el 

discurso del capitalismo produce y replica en todo discurso que quede entroncado en él–

, y que se desarrolla a partir de la implementación de programas de investigación ad hoc 

constituyéndose desde la ciencia-mercado, en un objeto para el cual no hay cuerpo.  

Este objeto, en tanto y en cuanto es un objeto para el cual no hay cuerpo, no produce 

falta, sino que establece un agujero artificial sobre el cual se constituye y arma un 

cuerpo no erógeno, un cuerpo determinado por el mercado, para el que se rechaza la 

relación Necesidad-Demanda-Deseo y se establece una nueva relación –efecto del 

rechazo de la castración que el discurso del capitalismo produce e instala–, que se 

podría escribir como: imperativo de consumo sin necesidad, ni demanda, ni deseo 

produciendo un deseo anónimo, unánime y universal. Esto no establece relaciones 

 
396 Carlos Faig, Comentario sobre Genio y Locura de Karl Jaspers, “La Clínica Psicoanalítica: Estilo, 

objeto y transferencia”, Colección Ensayos Lacanianos dirigida por Rogelio Fernández Couto, Ediciones 

Xavier Bóveda, Buenos Aires, 1986, p. 137. 
397 Carlos Faig, Ibidem, p. 137 
398 Paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, Cap. 3, Edipo, “Conversaciones con Jorge Fukelman. 

Psicoanálisis: juego e infancia”, Editorial Lumen, colección Cuerpo, Arte y Salud, serie roja, primera 

edición Buenos Aires 2011, p.54. 
399 Néstor A. Braunstein, El inconsciente, la técnica y el discurso capitalista, Siglo XXI editores, México, 

2011. 



 

173 

 

nuevas de goce ya que no hay ni cuerpo ni deseo, sino el rechazo a la relación goce-

deseo y, por ende, el rechazo del lenguaje mismo; la relación con el lenguaje es lo que 

queda en suspenso y en amenaza de disolución, o por lo menos, gravemente perturbado. 

Un efecto de esto es lo que Agamben nombra como la laguna del lenguaje y la 

imposibilidad del testimonio que inaugura Auschwitz,400 y el espectáculo integrado que 

origina Timisoara.401 

Abolida la experiencia –como planteaba Benjamin–, rechazada la posibilidad del 

testimonio frente a la ausencia del lenguaje, –como veía Agamben después de 

Auschwitz–, sin muerte y con la política como espectáculo integrado 

(Agamben/Debord), una consecuencia directa de esta nuda vida y el Lager globalizado 

como consecuencia de la globalización del estado de excepción, es la realización y 

consolidación de una imagen sin cuerpo. A diferencia del planteo de Deleuze-Guatari 

en el Anti-Edipo,402 de los órganos sin cuerpo; este sistema produce es una imagen sin 

cuerpo, una imagen que es Todo del otro lado del espejo, es decir, cuerpo e imagen son 

uno porque queda abolida la distancia entre presencia y representación. Esto plantea la 

posibilidad de que cuerpo e imagen devengan superponibles. 

Internet plantea a nivel de la sexualidad la observación “de un coito continuo y 

repetido: la intimidad es revelada, es por completo visible una abstracción de ella. 

Todo se sabe y el saber no presenta poros que resguarden la subjetividad, que resulta 

hallarse cada vez más rechazada. 

Resumo: la falta de representación sexual, de marcas familiares, de psicología, 

convergen con el sujeto de la ciencia.”403 Pasamos del cuerpo sin órganos que planteaba 

Deleuze y Guatari en El Anti-Edipo, a la constitución de una imagen no especular y sin 

cuerpo, de ahí que, sin anatomía que se haga cargo del destino sexuado, los flujos 

deseantes se encuentran sin borde y la insatisfacción deslocalizada se globaliza en un 

cuerpo inexistente. De este modo, el valor de la representación queda directamente 

atacado y en cuestión. 

Este servomecanismo, que se implementa como dispositivo, son imágenes sin 

cuerpo; el viejo ejemplo que citaba Faig refiriéndose a la televisión, como una imagen 

sin retina o la radio como un sonido sin cuerdas vocales, hoy, con el desarrollo de 

internet y los espacios virtuales múltiples, la Deep web, y el desarrollo acelerado de las 

redes, la implementación de la inteligencia artificial, y sus variantes diversas, nos 

encontramos con algo análogo respecto de la abolición del sujeto psicológico. En primer 

lugar, porque esto genera una ampliación y subversión en el campo de la economía 

pasando de la economía capitalista clásica a la constitución de un semiocapitalista y 

economía virtual. En antecedente de esto es el reemplazo en Norteamérica del patrón 

oro por el dólar, en tanto ya no podés recibir el oro por dólar sino dólar por dólar, papel 

por papel, se desmaterializa el valor de la referencia y se reemplaza, sustituye y 

modifica el patrón de cambio; al eliminar el objeto se desmantela la referencia. Esto 

tiene repercusiones en diversos planos de constitución de la subjetividad y de la 

producción de mundo. 

 
400 Giorgio Agamben, Lo que queda de Auschwitz, el archivo y el testigo, Homo sacer III, Valencia, Pre-

textos, 2000. 
401 Giorgio Agamben, MEDIOS SIN FIN. Notas sobre la política, Ed. Pre-Textos, España 2001. 
402 Gilles Deleuze y Felix Guattari, El Anti-Edipo. Capitalismo y Esquizofrenia, Ediciones Paidós Ibérica, 

S.A., España, 1985. 
403 Carlos Faig, Mercado,  sexual,  género  y  nuevas  sexualidades,                                               ,                                                 

Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires, 2014, p. 82. 



 

174 

 

Ahora con la moneda virtual por ej. el bitcoin, y la inversión del sistema de 

producción respecto de la mercancía y la plusvalía, lo que era el consumidor queda 

desplazado y reemplazado por la extracción de los atributos del sujeto psicológico que 

devienen mercancía en un capitalismo de signo, un semiocapitalismo que genera 

ganancias. Entonces, este avance de la ciencia sobre el mercado sexual a través de la 

estadística, lleva a la expulsión del sujeto y la anomia como modo de cálculo y 

predicción de comportamientos, ya no, desde una relación de causalidad sino, desde una 

probabilidad estadística sin causa. Es decir, que se conjugan la anomia, la ausencia de 

causalidad sobre la determinación del resultado, y la inclusión de los atributos del 

sujeto psicológico junto con la sexualidad como mercancía en un semio-mercado 

global. En este contexto la sexualidad pasa a tener también un estatuto diferente 

quedando despojada de un sujeto psicológico atribuible a ella. En la relación que se 

establece entre sexualidad y mercado, Faig cita una vieja fórmula que aparece en El 

Capital de Karl Marx, que establece la ley decreciente de la tasa de ganancia. La idea 

que plantea es la siguiente: “a mayor capital invertido, puesto en juego en los negocios, 

y si el mercado permanece idéntico, la proporción de ganancia sobre el capital que se va 

acrecentando por la reinversión, es menor”,404 a mayor capital invertido, por un lado, 

menor ganancia por el otro, entonces para que la ganancia aumente se hace necesario 

avanzar sobre otros mercados, o sobre nuevos mercados, es decir, crear mercados que 

no existen hasta ese momento. De este movimiento, Lenin deduce la constitución del 

Imperialismo.  

“En la situación actual –dice Faig–, ya no hay mercados reales, existentes, a los que 

conquistar. El imperialismo ‘clásico’ terminó; encontró su tope. Y por eso vemos, entre 

otros fenómenos, que se avanza sobre mercados potenciales.”405 Así, siguiendo esta 

línea de situación, el sexo se implanta y establece como “un mercado potencial” e 

“ideal”, en este sentido, el sexo pasa a formar parte del capitalismo “El sexo es global, 

universal por sí mismo, y en cierta forma esto lo pone a la par de la mundialización de 

los medios y la técnica.”406 

De esta manera, siguiendo el desarrollo de Faig, entendemos que, la inserción del 

sexo en el mercado global, lo provee de un sentido (al sexo y al mercado), de una 

dirección, y de un módulo (es medible en caracteres numéricos, estadísticos y 

económicos). Al respecto dos hechos paradigmáticos, uno “corresponde a Internet y los 

medios en general, otro al avance de la cirugía y la biología sobre los cuerpos, la ciencia 

aplicada, la tecnología médica.”407 De esto se desprende una consecuencia: la 

inscripción del sexo en el espacio virtual y tecnocientífico del semiocapitalismo y su 

consecuente escisión respecto del goce, esto es, que se origina y se engendra con esta 

operación del mercado como aparato, servomecanismo o dispositivo global, la 

producción –como resultado de este proceso–, de un goce no marcado, y con esto, 

sujeto, cuerpo y goce se independizan del discurso.  

La falta deslocalizada e independiente es homotópica con la deslocalización 

discursiva que introduce, plantea, y crea performativamente el espacio virtual 

produciendo y constituyendo en acto, un espacio no virtual que provee una imagen a la 

que le falta cuerpo. 

 
404 Carlos Faig, Ibidem, pp. 77-78. 
405 Carlos Faig, Ibidem, p. 78. 
406 Carlos Faig, Ibidem, p. 78. 
407 Carlos Faig, Ibidem, p. 78. 



 

175 

 

Desde Lacan –a diferencia de Freud–, las identificaciones cubren la ausencia de 

relación sexual, es decir, la ausencia de un significante que nos represente. En este 

sentido, la reivindicación de ciertas posiciones sexuales con la consecuente exclusión y 

rechazo de la diferencia que plantean al tratar de forcluir lo hetero como lo otro, y 

homogeneizar la diferencia, no deja de ser ideológica ya que “ni el deseo ni el goce 

pueden sostener esos enunciados. Y esto sin apelar a ninguna cuestión de orden moral o 

social. Simplemente se trata de evaluar si el goce resulta más concernido por estas 

prácticas que por otras.”408 Un ejemplo al respecto es el libro de Paul B. Preciado 

Manifiesto contrasexual, donde al confundir falo con pene, y establecer al dildo 

(servomecanismo) una eficacia y eficiencia mayor y mejor que el dildo de carne, luego 

se le presenta como necesario establecer un contrato de prácticas que regule la 

sexualidad. Eliminando al Falo (), y reemplazándolo por el dildo (servomecanismo), 

la sexualidad queda regulada por un contrato entre las partes (en ambos sentidos del 

término). Es clara la confusión que establece entre el concepto de Falo (), al 

homologarlo al pene (órgano), a éste con un dildo de carne y de ahí el último paso 

metonímico y de sustitución por el dildo tecnológico que se encuentra como 

servomecanismo en el mercado global. 

“¿Qué ideología acompaña al avance de la globalización, el capitalismo y la ciencia, 

sobre la sexualidad? ¿Dónde dirigirse para hallar la ‘superestructura’ de la 

‘infraestructura sexual’ en mutación?”409 Con esta interrogación Faig llega a ubicar las 

coordenadas del planteo acerca de cuáles son los obstáculos que se debería derribar para 

que “el sexo se transforme en un producto que pueda circular sin encontrar límites”.410 

La primera es la familia, la segunda, la identidad sexual. 

Con la llegada de Internet y la revolución digital, y el desarrollo de la Inteligencia 

Artificial, se produce un nuevo cambio en la era del tecnoceno,411 pasando del mundo 

que mostraba un sentido, a darle sentido a los cambios desde el interior de los cambios; 

porque si no damos sentido desde el interior de los cambios, entonces, la revolución 

digital que está sucediendo, ella, se pone a funcionar más allá de todo sentido y 

capturada por un sentido único universal absoluto y económico, del poder del signo 

dictatorial del semiocapitalismo, que se pone a funcionar de manera independiente sin 

sujeto.412 Entonces, con Internet, la revolución digital, y el desarrollo de la I.A., se 

produce un nuevo cambio desde este poder absoluto o símbolo dictatorial, que ya no 

tiene que ver con la explotación del obrero, la plus valía, respecto del objeto como 

producto final, sino que el usuario pasa a ser la mercancía –un ejemplo de esto puede 

verse en el documental Nada es privado, que se encuentra en Netflix–, pero a diferencia 

de lo que se presenta en este documental, la mercancía actual no sólo es el usuario sino 

la expropiación de sus características psicológicas que toman valor en el mercado del 

semiocapitalismo global. 

Cuando vos, por ejemplo, en Facebook cliqueas el me gusta, entrás en un sistema 

algorítmico organizado en Google a través de un sistema de Inteligencia Artificial, 
 

408 Carlos Faig, Ibidem, p. 79. 
409 Carlos Faig, Ibidem, pp. 79-80. 
410 Carlos Faig, Ibidem, p. 80. 
411 Flavia Costa, Tecnoceno. Algoritmos, biohackers y nuevas formas de vida, editorial Taurus, Buenos 

Aires, 2021. 
412 Cf. Miguel Benasayag, La Revolución tecnocientífica, canalabierto.com.ar, 

https://canalabierto.com.ar › 2021/01/07 › miguel-ben.. 

 

 

file:///D:/canalabierto.com.ar,%20https:/canalabierto.com.ar ›%202021/01/07%20›%20miguel-ben
file:///D:/canalabierto.com.ar,%20https:/canalabierto.com.ar ›%202021/01/07%20›%20miguel-ben


 

176 

 

donde la cuestión principal no es el robo de datos, sino que ese clic empieza a definir 

perfiles y de acuerdo a ese perfil te llegan propagandas específicas. Esos perfiles 

configurados estadísticamente determinan modalidades de comportamientos de los 

usuarios y predicen gustos. La pregunta sobre el flujo de dinero que se genera es, quién 

pone la guita. El que pone la guita son las multinacionales que pagan la publicidad 

como inversión en la mercancía que la publicidad produce, esa mercancía sos vos, en el 

perfil que te determina gustos y comportamientos en el mercado global. Cada vez que 

hacés una operación en el espacio virtual, estás alimentando el algoritmo, el algoritmo 

precisa el perfil que selecciona publicidad. Entonces, la publicidad que te llega te 

determina conductas, que determinan efectos de feedback que entrás en un circuito 

donde sos la mercancía que vende Google a quienes pagan por subir publicidad. Pero a 

su vez, esto genera modificaciones en la citoarquitectura cerebral, –Miguel Benasayag 

escribió varios libros sobre estas temáticas y se ocupa de estas investigaciones entre 

tecnología y neurociencias–.    

La pregunta sería ¿Qué producto es el que se extrae en esta producción cuando 

aparentemente las acciones que ejecutamos en el espacio virtual que crean perfiles y, no 

tienen estatuto clásico del trabajo y la plus valía?, y a su vez, ¿qué consecuencias 

psíquicas produce esto? 

Cuando nosotros estudiábamos en la Facultad Psicología General y veíamos respecto 

de las funciones del Yo, la percepción, memoria, atención, pensamiento, anticipación, 

exploración, ejecución y coordinación de la acción, esto es lo que la red te roba 

produciendo como consecuencia de esto el borramiento del sujeto psicológico tanto a 

nivel de cuerpo, sexualidad, pensamiento y gustos, que quedan reemplazando al cuerpo 

erógeno, por un cuerpo protésico, en el terreno de la sexualidad, la falta indeterminada, 

a nivel del pensamiento (en un sentido amplio) la sustitución de la división del sujeto 

por una división deslocalizada y la falta de signo que se vuelve todo.413 Y a nivel de 

gustos, la satisfacción pulsional queda sustituida por la satisfacción del consumo. Esto 

nos lleva a pensar la relación que se establece entre la transparencia del mal,414 el valor 

de uso, el valor de cambio, el valor semio-económico y la producción del “velo 

eliminado, mediante la falta de signo sexual, violenta el afuera, lo excluido. Suerte de 

venganza, si se quiere. Al todo sexual le responde hoy un símbolo cero, o aun, el 

conjunto vacío. El rasgo no marcado (como sexual) gana la escena y se sexualiza. Es el 

aspecto común a una violación y la prostitución infantil, por ejemplo”415 dando lugar a 

un carácter novedoso de la sexualidad que “supone que el sujeto se relaciona con el 

objeto sexual (que es todo) y lo excluido, lo que está fuera del sistema (una falta 

indeterminada, sin signo), independientemente.  

Sujeto→objeto 

Sujeto→falta (no marcado).”416 

 

Todos estos elementos sitúan aquello que Lacan precisaba como el rechazo de la 

castración que el discurso del capitalismo inaugura con la consecuente alteración 

respecto de la constitución del deseo singular localizando un “deseo” anónimo, unánime 

y sin falta, produciendo además a nivel cerebral modificaciones en la citoarquitectura 

 
413 Cf. Carlos Faig, After the Orgy,                                                        Ricardo Vergara Ediciones, Buenos 

Aires, 2014, p. 55. 
414 Jean, Baudrillard, La transparencia del mal. Ensayo sobre los fenómenos extremos, Editorial 

Anagrama S.A., Colección Argumentos, cuarta edición, Barcelona, octubre 1997.  
415 Carlos Faig, Ibidem, p. 57. 
416 Carlos Faig, Ibidem, p. 58. 



 

177 

 

cerebral. Todo esto nos lleva a replantearnos el tema del cuerpo, el tema del mundo, el 

tema de la constitución del sujeto en la medida en que quedamos no representados en y 

por la palabra sino ubicados, emplazados y localizados por un algoritmo que nos 

determina conductas de consumo social y que produce efectos y transformaciones en el 

cuerpo.  

A su vez, el aparato se transforma en una extensión del cuerpo como una prótesis; en 

este sentido, todo esto resitúa cómo desde la lógica (la I.A. es una lógica absoluta) es 

posible plantear –recordando la famosa anécdota del rinoceronte entre Wittgenstein y 

Bertrand Russell–,417 que, como no es posible probar lógicamente la inexistencia de un 

ente, esto nos lleva a la pregunta acerca de ¿cuál es la relación entre la lógica y la 

existencia. 

Para esto es preciso localizar lo que el significante nos plantea a partir de lo que 

consideramos llamar ‘el trabajo con el significante’ 

¿Qué estoy diciendo cuando digo ‘el trabajo con el significante’ y, a su vez, ¿qué 

implica trabajar con el significante?  

El trabajo con el significante –que a diferencia de un trabajo con el signo–, nos 

acerca al concepto de materialidad de la letra o materialidad del instrumento; por esto 

mismo, este trabajo con el significante es, sobre todo, “no confundir el significante de la 

diferencia, con la palabra, que tiene una repercusión imaginaria distinta.”418 Por esta 

razón, Fukelman sostenía que la construcción en análisis atañe al camino que lleva a 

trabajar con el significante, en tanto implica un trabajo con la falta. En este sentido, el 

trabajo con el significante no deja de remitirnos al corte, y en esto en particular, al 

Complejo de Edipo que, desde el punto de vista clínico, tal como lo plantea Fukelman –

y ésta es la principal razón y valor del Complejo–, “se trata de una elaboración de 

dichos en análisis.”419 

Entonces, este orden de preguntas, sitúan en lo cotidiano, nuestra relación con la 

falta y un deseo no anónimo; es decir, la salida de la globalización del estado de 

excepción en el que nos encontramos con la posibilidad de lo que atañe a mi deseo con 

relación al Otro y al otro, es decir, con el deseo del otro y con el deseo del Otro. 

Cuando Lacan localiza que el discurso del capitalismo produce el rechazo de la 

castración y al psicoanálisis como retorno en lo real de este rechazo, implica que 

nuestra posibilidad de trabajo con la falta y con un deseo no anónimo, da lugar a la 

salida de la anomia y del rechazo de la segregación y del desamparo (Ban). 

Entonces, si empezamos a ubicar el tema de la falla, la falla epistemo-somática, acá 

hay una articulación entre la episteme respecto del saber y no del pensar –porque el 

saber se transforma en una episteme–, la falta que se ubica en términos de falla, y el 

soma como el cuerpo que se sitúa, dispone y localiza en términos de la modificación 

que se construye a partir de lo que es el artefacto tecnológico o el servomecanismo 

como lo llama Néstor Braunstein. 

Si en el siglo XIX la histeria establecía y desafiaba el retorno de una verdad respecto 

del saber médico y del personaje del médico sobre el cual el saber queda impotentizado, 

en cambio, en la época actual, nos encontramos –a diferencia de lo que suele decirse y 

plantearse en nuestro medio como las patologías del acto, psicosis ordinarias y sus 

 
417 Cf. nota 15 del presente seminario, p. 11. 
418 Jorge Fukelman, Reportaje a Jorge Fukelman, versión completa, “Notas de Lectura”, 

www.lecturasclinicas.com.ar, 2014, p. 99, (material de circulación interna).   
419 Paula M. de Gainza y Miguel Jorge Lares, Cap. 3, Edipo, “Conversaciones con Jorge Fukelman. 

Psicoanálisis: juego e infancia”, Editorial Lumen, colección Cuerpo, Arte y Salud, serie roja, primera 

edición Buenos Aires 2011, p. 52.   



 

178 

 

derivaciones–, nos encontramos con la angustia que toma el cuerpo a raíz del rechazo 

del inconsciente como tal y conjuntamente con esto, con el cuestionamiento del estatuto 

de la extraterritorialidad del síntoma,420 entonces lo que entiendo como representativo 

del concepto de falla epistemo-somática, y la constitución del cuerpo alrededor de esto 

conjuntamente con el rechazo de la falta, es el tema de lo que Lacan llama, la 

enfermedad epistemo-somática y no psicosomática o trastorno psicosomático. 

Ahora, la pregunta sería ¿cómo aparece el cuerpo ahí? 

El cuerpo aparece como cad(á)-ver –retomando lo trabajado en nuestro segundo 

encuentro–. Si el cuerpo aparece como cad(á)-ver, el tema es pulsional. ¿Por qué? 

Porque si el cuerpo aparece como cad(á)-ver, se presenta en primer plano algo así como 

el mimetismo logrado: ser uno con el medio.  

La pregunta entonces sería si la pulsión intenta cernir el objeto perdido. 

Si afirmamos con Faig, que el objeto sólo mitologiza, entonces, la pulsión, el trabajo 

de la pulsión, intenta reintroducir la presencia en el Otro en tanto y en cuanto su 

constitución implica que se ha perdido la captura mimética del organismo,421 ¡Qué 

mejor representación para esto que el cad(á)-ver!, a este lugar viene la lesión orgánica. 

 

Sofía Tafetani: ¿Cómo pensás esa articulación entre el mimetismo y el cadáver? 

 

Omar Fernández: El mimetismo es ser Uno con el medio, el trabajo pulsional es el 

intento de restitución de la posición mimética y la desaparición del cuerpo, porque si el 

cuerpo es el cuerpo erógeno,422 –al menos para nosotros en uno de sus planos–,  en 

términos de las marcas que lo constituyen, en el sentido de que las marcas que la zonas 

erógenas lo constituyen localizando pulsión y zona erógena participando del mismo 

corte y, realizando en la unificación pulsional, y con esto, al cuerpo como objeto parcial, 

al adquirir un punto de vista efecto del corte, se pierde es el medio, a consecuencia de lo 

cual, el cuerpo queda recortado y unificado. Ahora, si del lado de la episteme lo que se 

establece es la desaparición del mundo, del lado de la desaparición del cuerpo, lo que 

lleva a un intento de restitución del cuerpo es el tema pulsional en términos de ser Uno 

con el medio, borramiento de la marca, cad(á)-ver. 

¿Por qué digo cad(á)-ver? 

Porque la única posibilidad de ser Uno con el medio en el sentido físico es que el 

cuerpo y el entorno sean Uno, es decir, las partículas, los átomos constitutivos, 

Carbono, Hidrógeno, Oxígeno y Nitrógeno, etc., vuelven al entorno y, por otro lado, del 

lado de la episteme, el cuerpo descuartizado, milimetrado, disecado, se lo estudia como 

cadáver, no hay sujeto, ni individuo, ni persona, es un cuerpo Universal, Anónimo y 

Unánime. 

Ahora, en la falla epistemo-somática, aparece el rechazo de la marca. El rechazo de 

una marca que marca al cuerpo en el intento de hacerlo presente en el propósito y en la 

finalización de restitución del cuerpo recortado; y un lenguaje independiente que no 

puede ser leído. Es decir, un intento de que el lenguaje habite, marque y perfore el 

cuerpo para que pueda producirse una lectura retroactiva sobre el lugar que la lesión 

 
420 Omar Fernández, Reflexiones Clínicas, “Revista Lecturas Clínicas N°2, El Psicoanálisis: Es posible 

Aún. El Malestar – La Clínica – La Teoría”, Lecturas Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar › 

escritos, Buenos Aires, octubre 2010. 
421 Cf. Carlos Faig, IV. Internet y su incidencia en nuestra sexualidad, “¿Qué es la sexualidad? y ¿Qué es 

el psicoanálisis?”, Lecturas Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, octubre 

2014, pp. 67-84. 
422 Lo cual implica que el cuerpo es el Otro: Encore – En corps (en cuerpo). 



 

179 

 

impide, para que una marca advenga, y que advenga la marca como pérdida y perdida, 

de modo tal que, aquello que fue falla en la episteme sobre el soma devenga falta y el 

cuerpo advenga como agujero. Por eso, decía la otra vez, que una línea de abordaje para 

esto podríamos tomar las primeras doce clases del Seminario 9 La Identificación (1961-

1962).  

 

Sandra Gonzalez: ¿Podrías repetir esto último? 

 

Omar Fernández: Decía que, si el tema que está en juego en la falla epistemo-

somática, es la relación entre falla y falta, es decir, lo que la falla impide y dificulta para 

que la falta se instituya como tal, –como verán no tiene nada que ver con la holofrase–, 

lo que se pone en juego entonces, es la relación de la relación Saber-episteme, en una 

correlación de imposición de la episteme sobre el saber supuesto, suspendiendo al saber 

supuesto, rechazando la suposición, y el rechazo de la falta, produciéndose como 

consecuencia de esto, la ubicación de la falla en la episteme-soma, y la localización de 

la lesión en una ausencia de marca intentando la aparición de una marca que tendrá que 

ser producida para que pueda producir, para que produzca, para que haga presente, al 

cuerpo como cuerpo erógeno y al cuerpo como Otro. Porque la falla no es la falta ni la 

marca –como verán el hecho de hacer presente al cuerpo implica una separación entre 

presencia y representación porque si no, solo habría mimetismo y no presencia–. 

Entonces, decía que ahí, una de las vías de abordaje para estudiar este hecho, se 

encuentra en la línea que inaugura Lacan en términos de marca, rasgo, significante, 

letra, etc, desarrollado en las doce primeras clases del Seminario 9, La Identificación 

(1961-1962), esta sería una vía que no desarrollé en este mismo esquema, la otra vez, 

pero, que estaría implícita en los puntos que iba mencionando. 

 

Sandra Gonzalez: ¿Falla y huella…? 

 

Omar Fernández: Lo que trato de ubicar ahí, es que el tema de la falla se produce 

como consecuencia del rechazo de la falta; y ahí donde no hay falta que organice el 

cuerpo, se produce una falla que se materializa en una lesión orgánica; no hay falta, hay 

falla, y la falla es epistemo-somática. ¿Por qué? Porque frente al rechazo al (del) saber 

supuesto, la episteme, produce al rechazo del (al) cuerpo, del (al) soma; por eso, el 

trabajo de la pulsión nos plantea este anudamiento entre cuerpo, marca, y falta, –y acá 

vamos al tema clínico de cómo lo pienso en términos de posibilidad de abordaje 

transferencial, si no, no tendría ningún sentido, sería un tema médico, un tema técnico y 

no habría ninguna posibilidad de remisión a partir del trabajo con el significante–. 

Ahora bien, con el esbozo clínico que presenté, y con lo que me encuentro en la sesión 

que era una hipótesis, pero queda corroborado por el material de la paciente con 

relación a la fantasía de ser un hombre el personaje de Superman, y el fantasma del 

nonato; nos encontramos entonces con una fantasía, un fantasma, un personaje, y el 

cuerpo. 

 

Sandra Gonzalez: ¿Qué edad tiene la paciente? 

 

Omar Fernández: Más de sesenta. 

 

Sandra Gonzalez: Eso se me complica, me hablás de personaje a los sesenta y pico… 

 



 

180 

 

Omar Fernández: Obviamente no estamos hablando en el mismo sentido que el 

personaje en la infancia, en uno de los textos, en el último seminario que les pasé 

Lecturas Clínicas de la operación analítica en la infancia, al final de la primera 

conferencia, ¿Qué es el psicoanálisis?, desarrollo brevemente un fragmento de un caso 

donde aparece recortado el personaje de “el bolas tristes”; ahí está vinculado el juego 

no reconocido por parte de él hacia su hijita de seis años, el personaje de él pospubertad 

que es el bolas triste referido al síntoma analítico, y el recuerdo encubridor de él en la 

infancia con su hermano cuando jugaban a la pelota y el hermano –diez años mayor que 

él– lo hacía pelota. El personaje en la infancia de pelota, vira pospubertad en el 

personaje del bolas tristes. 

Pero, además si tomamos el hecho de que el significante porta una imagen y que en 

la conformación de la imagen –retomando la referencia lacaniana de Más allá del 

principio de realidad–, cuando dice que “en su reacción misma al rechazo del oyente, el 

sujeto va a revelar la imagen que lo sustituye. Con su imploración, con sus 

imprecaciones, con sus insinuaciones, con sus provocaciones y sus ardides, con las 

fluctuaciones de la intención que le dirige y que el analista registra, inmóvil, pero no 

impasible, comunica a éste el dibujo de esta imagen. Sin embargo, a medida que sus 

intenciones se tornan más expresas en el discurso, mézclanse a ellas testimonios con los 

que el sujeto las apoya, les da vigor, les hace retomar aliento: allí formula aquello de lo 

que sufre y que quiere dejar atrás, confía el secreto de sus fracasos y el éxito de sus 

designios, juzga su carácter y sus relaciones con el prójimo. De ese modo informa 

acerca del conjunto de su conducta al analista, quien, testigo a su vez de un momento de 

ésta, encuentra allí una base para su crítica. Ahora bien, lo que tras una crítica semejante 

esa conducta le muestra al analista es que en ella actúa permanentemente la imagen 

misma que éste ve surgir en lo actual. Pero el analista no está al final de su 

descubrimiento, ya que, a medida que la petición cobra forma de alegato, el testimonio 

se amplía con sus llamados al testigo; son los relatos puros que parecen ‘fuera de tema’ 

y que el sujeto saca ahora a flote de su discurso, los acontecimientos sin intención y los 

fragmentos de los recuerdos los que constituyen su historia, y, entre los más desunidos, 

los que afloran de su infancia. Pero de pronto entre ellos el analista encuentra la misma 

imagen que, con su juego, ha suscitado del sujeto, y cuya huella ha reconocido impresa 

en su persona, esa imagen a la que sabía, desde luego, de esencia humana, puesto que 

provoca la pasión y ejerce la opresión, pero que sustraía sus rasgos de la mirada del 

psicoanalista, como también éste lo hace respecto del sujeto. Ahora descubre esos 

rasgos en un retrato de familia: imagen del padre o de la madre, del adulto 

todopoderoso, tierno o terrible, bienhechor o castigador; imagen del hermano, niño 

rival, reflejo de sí o compañero. 

Pero el sujeto ignora esa imagen que él mismo presenta con su conducta y que se 

reproduce incesantemente; la ignora en los dos sentidos de la palabra, a saber: que lo 

que repite en su conducta, lo tenga o no por suyo, no sabe que su imagen lo explica, y 

que desconoce la importancia de la imagen cuando evoca el recuerdo representado por 

ella.”423 A esto llamo personaje pospubertad. Ahora, respecto del trabajo al que el 

analista se ve convocado, sobredeterminado como instrumento de la transferencia, dice 

Lacan que “el analista concluye por reconocer esta imagen, [y] el sujeto a su vez, 

termina por imponerle su papel a través del debate que prosigue. De esa posición extrae 

el analista el poder del que va a disponer para su acción sobre el sujeto. 

 
423 Jacques Lacan, Más allá del principio de realidad, “Escritos I”, siglo veintiuno editores s.a., décimo 

cuarta edición en español, segunda reimpresión, Argentina 1988, pp. 90-91. 



 

181 

 

En adelante, efectivamente, el analista actúa de tal modo que el sujeto toma 

conciencia de la unidad de la imagen que se refracta en él en efectos extraños, según la 

represente, la encarne o la conozca. No hemos de describir aquí de qué manera procede 

el analista en su intervención. Opera en los dos registros de la elucidación intelectual 

por la interpretación, y de la maniobra afectiva por la transferencia; pero fijar sus 

tiempos es asunto de la técnica, que los define en función de las reacciones del sujeto, y 

regular su velocidad es asunto del tacto, merced al cual el analista advierte el ritmo de 

estas reacciones.”424 

Volviendo al tema pulsional, el análisis progresa a partir de la posición pulsional que 

toma el analista. ¿Esto qué quiere decir? Esto quiere decir que la posición de objeto en 

la que queda conmutada la lengua de un análisis –que es coextensivo a la posición del 

analista–, a través del trabajo de transferencia, pero independizándose del trabajo de 

transferencia, esto es, que el trabajo de transferencia lleva a todo el proceso de 

conmutación, porque la línea transferencial va en relación al fantasma. El fantasma 

plantea el tema del corte –y acá hay una diferencia central entre los lacanianos y la 

lectura clínica que hace Faig–, ya que, en Crítica del corte, Carlos Faig establece que “si en 

el seminario IV y en cuanto a la lectura de Juanito, podemos constatar que la estructura de los 

mitos sustituye a los elementos propios del análisis de niños, con consecuencias todavía a la 

vista, el análisis de adultos sufre una sustitución similar, también ligada a la estructura. En 

efecto, el corte sustituye de golpe, y tempranamente, a la fantasía, el análisis de la 

transferencia y las cuestiones ligadas a ella. Lacan reduce y resume la eficacia del análisis así 

y le da con el corte su concepto. La concepción es audaz e incorrecta. La estructura, según 

señalamos en otro sitio, concebida no ya de manera binaria, en la oposición de dos elementos 

significantes, resulta tomada en su intervalo, se subsume en la falta de significante que pueda 

designar la oposición (si se quiere, como un dibujo de figura/fondo). Esta concepción gana 

terreno rápidamente en la teorización y termina por identificarse a la castración. 

Paralelamente, en el plano de la técnica, el corte de la sesión induce un efecto metonímico: el 

objeto (a). Estos desarrollos son brillantes, pero pierden la sustancia específicamente analítica 

y enajenan su campo. El efecto mayor que se lee en ellos hace a la falta de análisis.”425 

Si se toma Proposición del 9 de octubre, respecto del matema de la transferencia, se 

ubicaría que el objeto se produce al final de una cura, ahí tenemos la teoría del 

atravesamiento del fantasma, etc., Fukelman decía respecto del atravesamiento del 

fantasma que es una fantasía de iniciación puberal, es como romper la telita, entonces el 

análisis se transforma en un rito de iniciación en todos los sentidos, esto es lo que se 

plantea al menos desde la mayor parte del lacanismo. 

Faig, tiene otra lectura –siguiendo la lectura transferencial planteada por Fukelman–, 

que no es el corte sino la letra la que cierra la cadena significante permitiendo cernir el 

agujero fálico por donde se atisba la satisfacción, satisfacción que ubica la satisfacción 

pulsional; siguiendo este planteo, entonces en  el análisis el corte de sesión traza y 

establece la localización del objeto en cada sesión y no al final de una cura ,esto 

implica que se producen caídas parciales del objeto, con lo cual se instaura una relación 

entre la finalización de una sesión y el inicio de la siguiente. Entonces, podemos 

plantear que la finalización de sesión produce un corte efectuado por el objeto y no a la 

inversa, de lo contrario, cortaríamos la cadena, no se localizaría el objeto y no sería 

 
424 Jacques Lacan, Ibidem, p. 91. 
425 Carlos Faig, Crítica del corte, “Compilación de textos del face, por Carlos Faig”, facebook textos, 

2014. 



 

182 

 

necesario interpretar. Esto no es un tema de tiempo breve de la sesión sino de 

establecer la relación entre el objeto y el corte, el corte determinado por el objeto. 

 

Sandra Gonzalez: Vos decías la otra vez algo así como, si nuestra relación entre 

cuerpo e imagen, fuera una relación únicamente con los espejos, habría un reflejo, una 

imagen cambiante todo el tiempo, y para que la imagen no cambie, necesita una marca. 

O sea, que necesito algo que me represente más allá del espejo. Esto implicaría la 

posibilidad de extraerme del espejo y estar distanciado de la imagen que me representa. 

Si la imagen del espejo tuviera una fuerza tal que no me permitiera esa distancia, no 

habría lugar para el sujeto y para la palabra, porque la imagen del espejo, –“del espejo”, 

en el doble sentido del genitivo–, y lo reflejado serían iguales, serían uno.  

La distancia que se produce entre el reflejo y lo reflejado, remite a la distancia que 

hay entre un significante y otro donde se localiza el sujeto. 

 

Sofía Tafetani: Él dijo: “Para que la diferencia entre el reflejo y lo reflejado tenga 

lugar, es necesario que una pérdida se ponga en juego, es decir, que este algo que falta 

entre el reflejo y lo reflejado, plantea ese vacío entre un significante y otro. 

Fukelman dice que ese vacío –que es un vacío imposible de llenar–, refiere al vacío 

del Otro; de modo tal que cuando logramos ubicar esa falta en el vacío del Otro, lo 

limitamos. Ese límite, es lo que nos permite salir y estar ubicados del lado de acá 

del espejo. Esta falta en la cadena nos permite ubicarnos en el campo visible…”, 

vos Omar, habías leído una cita de Fukelman. 

 

Andrea Gonzalez: Lo habíamos interrumpido a Omar cuando hablaba de la 

pulsión y la marca con relación a la falla epistemo-somática. 

 

Omar Fernández: La marca implica la inscripción del pasaje de la falla epistemo-

somática, a la localización de la falta en el Otro y del Otro. La marca es el pasaje 

de lo que se plantea como falla epistemo-somática, a la ubicación, a la localización, 

de la falta en el Otro y del Otro, aunque decir del Otro implica los dos sentidos. 

Entonces, lo que estaba intentando situar respecto de esta articulación entre 

pulsión y cuerpo, es que ahí, donde aparece el soma, no se podría ubicar como 

intento fallido de la inscripción de la marca.  

Si la transferencia, el trabajo de transferencia, produce la conmutación de la 

lengua en objeto, este hecho produce la localización de la posición del analista vía 

el trabajo de la pulsión donde converge el trabajo de la pulsión con el trabajo 

significante. Entonces, podemos decir que la falla epistemo-somática plantea la 

constitución de poner la falta en juego con relación al lenguaje, y al mismo tiempo, 

la constitución y reubicación del cuerpo como cuerpo erógeno y como Otro, en el 

sentido de que, si el significante mortifica el cuerpo, éste hace desaparecer el 

cadáver que nunca fuimos; por tanto, la falla epistemo-somática demanda un 

cuerpo para un sujeto, es decir, para que el sujeto pueda localizarse en el hueco 

que cava la pulsión.  

Entonces, retomando la lectura a través de lo que planteamos desde Faig respecto 

del corte de la sesión, la localización del objeto, el cierre de la deriva significante, 

la satisfacción fálica y la correlación entre el final de la sesión y el inicio de la 

siguiente, y el corte producido desde la posición de determinación pulsional al que 

el analista se ve llevado, podemos decir, que en la falla epistemo-somática, la 

distancia entre imagen y cuerpo, está en suspenso. Esto no quiere decir que sean 



 

183 

 

uno, por eso no hay holofrase, no están holofraseados, de hecho, la holofrase 

tampoco plantea la relación imagen y cuerpo. Ahora bien, que la distancia entre 

imagen y cuerpo esté en suspenso indica que la falla no hace sistema con el 

lenguaje, no hace sistema con la lengua, pero para poder incidir sobre esta 

imposibilidad que la falla suscita, causa y origina, es necesario que lo imaginario y 

la imagen que el significante vehiculiza entren en correlación “en” y “con” una 

escena de discurso. El ejemplo que traía la vez pasada era que, en un momento 

frente a mis intervenciones, la paciente esquivaba las intervenciones. Entonces 

intervengo planteándole como afirmación y con humor lo siguiente: Seguro que 

Ud., de chica era muy buena jugando al quemado –el juego del quemado tiene 

distintos nombres, como el delegado, etc.–, el hecho de que se haya dicho el quemado, 

refiere a la determinación transferencial en la que me encuentro por la lengua de este 

análisis que hace de la palabra quemado un significante que remite a la problemática de 

la piel, el ardor, lo ardiente, el tema de la sexualidad con relación al ardor, la calentura, 

el deseo, el Negro (la pasión), la quemadura, la que madura. Todo eso es una 

construcción que puedo pensar a posteriori de la intervención que localizan las razones 

de los efectos que produjo; la intervención fue en respecto al quemado y no al 

delegado, porque acá no hay un tema (un sujeto) de delegación. 

Ahora, ¿desde dónde aparece esto? 

Puedo ver que desde octubre del año pasado hasta la actualidad hubo distintos modos 

de abordaje a lo largo de las sesiones respecto de la relación amorosa con el Negro, el 

tema de la enfermedad, la erupción en la piel, la bronca, etc. que, podríamos decir, se 

condensan en esta intervención casi un año después, con relación al quemado. Entonces, 

ella me dice con cierto orgullo, que sí, que era muy buena, que siempre la elegían para 

eso, (ser la delegada, la que tiene tres vidas y no es fácil que la quemen). A partir de ahí, 

a partir del trabajo del significante, del trabajo con el significante y lo que el significante 

trabaja,426 aparece la restitución de una imagen en una escena dentro de la escena 

analítica (dos escenas), entonces, desde esta Otra escena una lectura es posible. Escena 

que remite a la infancia, al juego de la infancia que lleva al juego en la palabra 

pospubertad (esquivar las intervenciones), y las derivaciones significantes, quemado, 

quemadura, ardor, etc. toda una serie ahí. Al finalizar esa sesión, que había comenzado 

con el herpes en la cara y la cara muy hinchada, la cara aparece notablemente 

deshinchada. La cuestión es que con respecto a esa imagen que se introduce vía 

intervención, (no es que yo introduzco, sino que se introduce porque en la intervención 

quedo determinado por la lengua de este análisis), al punto tal que puedo pensar, 

reflexionar después, retroactivamente por los efectos que se producen, qué había 

ocurrido. Paréntesis, como verán esto nos lleva al tema que Lacan plantea en Dirección 

 
426 Este es el concepto de materialidad del instrumento, que plantea Fukelman, en tanto y en cuanto 

muestra cómo la materialidad del instrumento produce algo, tiene su raíz en el concepto lacaniano 

moterialisme, aunque presente diferencias notables respecto del mismo, en la medida que refiere a la 

operación transferencial en juego en la operación analítica específica en la cual se produce, a diferencia 

del concepto del cual deriva. Fukelman decía, por ejemplo, que si un chico quería pegar algo tenía que 

pasar un tiempo que dependía “de la materia, del pegamento, es una primera aproximación a lo que es la 

materialidad de la letra. ¿Por qué comento esto? Porque justamente lo que me parece importante es cómo 

distintos autores en distintos momentos logran zafar de las anteojeras del pensamiento expresado en la 

palabra, y trabajan sobre lo que está sucediendo ahora en la sesión, con el juego, con la palabra, con el 

dibujo.” (Jorge Fukelman, Psicoanalista de niños. La verdadera historia, “Notas de Lectura”, 

www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2014, p. 7, (Material de circulación interna). 



 

184 

 

de la cura y los principios de su poder, respecto de las tres formas de pago por parte del 

analista, con sus palabras (no hay yo del analista, se pierde la conciencia de sí), con su 

persona (máscara donde resuena el decir) y con el juicio sobre su acción (la relación de 

disyunción entre el acto y el juicio sobre su acción, es decir, las razones que 

fundamentan las consecuencias de la producción del acto, que el acto produjo, que es 

retroactivo). Por eso, necesariamente debe el analista encontrar y encontrarse con estas 

razones que es muy distinto a justificar por qué lo hizo; esto es correlativo a la 

constitución de las dos escenas que se ponen, se realizan, en acto. Cierro paréntesis.  

Entonces, la intervención que viene vía pulsional, es decir, por el trabajo de la 

pulsión, incide, en que la pulsión cae en el agujero significante estableciendo esta serie, 

las dos escenas y la ligadura entre presencia y representación en términos de producción 

de ese espacio, estableciendo ese vacío al que me refería anteriormente, y el enlace 

significante que arma cadena, y red, instituyendo, creando y organizando una textura, un 

tejido, un texto que se da a leer. Este trabajo de la pulsión sitúa, en su trabajo, el hecho 

de cómo opera la falta en juego. 

¿Qué quiero decir? 

Si hay una superposición de faltas, y el analista queda determinado por la posición 

pulsional como aquello que produce un intento de restitución del mimetismo, esto 

converge con el intento del significante de significarse a sí mismo, y es ahí, en ese 

punto preciso donde se constituye una imagen: el significante transporta una imagen. 

Esa imagen que transporta el significante, recién pospubertad, va a constituirse en un 

personaje que alimenta la escena fantasmática; si el fantasma es una escena, hay un 

personaje que se juega en esa escena, y tiene un valor fálico. Si no, no podríamos 

pensar por qué se produce una modificación a nivel del cuerpo físico a través del trabajo 

que el significante realiza y produce. De hecho, esa intervención lleva a todo el 

despliegue del tema del amor y las migajas, y el cambio de letra, tal como lo había 

situado la vez pasada. Entonces, decía, que una de las consecuencias era esta 

modificación en el cuerpo respecto de aquello que Lacan llamaba falla epistemo-

somática; por eso, por lo que decía anteriormente, la falla epistemo-somática cuestiona 

tanto el tema de los denominados síntomas contemporáneos, como la patología del acto. 

En primer lugar, porque los denominados síntomas contemporáneos, no implican la 

misma estructura del síntoma clásico con un cambio de envoltura formal, sino que 

ponen en cuestión la estructura clásica del síntoma en cuanto al estatuto mismo de 

extraterritorialidad que el síntoma establece. En segundo lugar, porque la patología del 

acto no podría leerse en un sentido sintomático, sino que, habría que situarla respecto 

del cuerpo, en todo lo referente a la problemática de la inscripción y la falta de marca, y 

frente a esto, o bien la constitución del cuerpo se produce respecto de falsos agujeros,427 

o bien, las marcas sobre el cuerpo respecto de la dificultad de inscripción de las marcas 

simbólicas, cuestiona la extraterritorialidad del síntoma, y su función, queda puesta en 

cuestión.  

La segunda consecuencia que podemos extraer de aquello que la falla epistemo-

somática plantea, ocurre a nivel de la constitución subjetiva con respecto las 

derivaciones producidas por la ideología de género; digo ideología y no filosofía de 

género, porque es netamente ideológico y funcional al semiocapitalismo globalizado al 

quedar regulada la sexualidad en y por un mercado global. Este es un hallazgo luminoso 

 
427 Cf.  Carlos Faig, La marca de Pierce,                                                 Ricardo Vergara ediciones, 

Buenos Aires 2014, pp. 66-69. 



 

185 

 

que Faig desarrolla en el Seminario ¿Qué es la sexualidad y qué es el Psicoanálisis?; la 

sexualidad como mercancía y la desaparición del sujeto psicológico como consecuencia 

de Internet, redes y sexualidad en el espacio virtual. Entonces, son los dos puntos que 

podemos ubicar respecto de lo que Lacan señala en la falla epistemo-somática, que nos 

lleva a pensar, por un lado, la relación entre falla y falta y, por otro lado, la relación 

episteme y saber supuesto y, en esto, a desplegar, y producir un desarrollo de la 

operación analítica en juego. En este sentido, es que tomé los textos Psicoanálisis y 

Medicina…, Conferencia de Ginebra, respecto del síntoma. Lacan hace ahí, nuevamente 

menciona la falla epistemo-somática, a pesar de que en este caso la ubica mal al 

referirse a ella como fenómeno psicosomático, ya que por lo que venimos diciendo, la 

falla epistemo-somática refuta el concepto de fenómeno psicosomático y, por último, 

tomando el esquema de La tercera: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Teniendo en cuenta este esquema, podemos apreciar, con relación a los tres registros, 

que Lacan ubica el cuerpo en el registro imaginario, la muerte en el registro simbólico, 

y la vida en el registro real. Fíjense que, en la articulación entre imaginario y real, en el 

punto de intersección, Lacan ubica ciencia y el Goce del Otro J(A); el goce fálico está 

ubicado en la intersección entre el registro real y el simbólico, y el sentido,428 en la 

intersección entre el registro simbólico y el imaginario.  

Lo que quería resaltar es que la Ciencia queda ubicada entre el registro imaginario y 

el real y, el límite, el borde, que da entre el imaginario y el real viene de una línea 

abierta del síntoma que viene del simbólico y va de lo imaginario a lo real y se cierra en 

el borde entre Ciencia y cuerpo. Si ven el esquema se sigue fácil lo que estoy diciendo. 

Hasta acá queda expuesto, por un lado, la intersección de registros y, por otro lado, al 

mismo tiempo, la constitución de bordes; esto nos permite pensar algo de la articulación 

de este esquema con la conjunción que se establece entre Psicoanálisis y Medicina…, y 

la Conferencia de Ginebra sobre el síntoma. 

Podemos afirmar entonces que, por un lado, está la intersección de registros 

imaginario con el real, y la Ciencia queda ocupando el lugar de esta intersección, ahí se 

ubica el Goce del Otro sin barrar (JA), que, dicho sea de paso, hay una flecha que 

apunta hacia la vida, pero pasa por debajo de lo que Lacan escribe como Representación 

Pcs., que nosotros podríamos situar como una elusión del campo mismo 

representacional, una elusión de la representación y de lo que la dimensión del espejo 

 
428 El sentido, tanto en el matiz de lo que se oye como en el matiz de lo que se siente, podría establecerse 

como el go(cs)entido, joui(s)ense; el je ouis sense, yo siento/oigo sentido, yo sí (je oui) me afirmo en eso 

que oigo como sentido del cual gozo, y forzando un poco la homofonía, je suis sens, yo soy sentido, tanto 

en la dimensión de que encarno el sentido, como en la dimensión de que soy escuchado y del son, del 

sonido sentido en el registro de la sensibilidad. Como verán se articula lo que se oye, con el goce y el 

sentido y el goz(o)igo sentido. Si se pone sólo sentido, se pierde todo este matiz. 



 

186 

 

establece. En este punto es importante precisar la diferencia entre J(A) y        , ya que 

éste último queda articulado a la función del fantasma que intenta recubrir ese campo 

pero falla y que, como consecuencia de esta falla, se produce el síntoma como tal; en 

cambio Lacan sitúa con respecto al primero, en este esquema del nudo, el intento por 

parte de la ciencia de colmar el goce del Otro mediante la sutura de la falla. Este el 

punto en el que nos encontramos con la falla epistemo-somática, respecto de cómo se 

articula la episteme y no el saber supuesto, con la Ciencia, el cuerpo y el Goce del Otro 

J(A). Abro un paréntesis. Un corolario de esto nos lleva a pensar la función que ejerce y 

articula el fármaco en la coyuntura que establece entre la injuria física, el dolor, –al que 

ya nos referimos con diversos matices y articulaciones–, el cuerpo, la ciencia, J(A), la 

vida y la muerte, y con relación a esta articulación poder pensar la función del 

pharmakón-logos-escritura-letra tal como lo referimos en nuestra cuarta reunión. Cierro 

paréntesis. 

Volviendo al tema de la constitución de los límites, bordes y fronteras, tenemos lo 

siguiente. En primer lugar, si tomamos la intersección donde Lacan ubica la Ciencia y el 

goce del Otro, tenemos el límite superior configurado por lo real que viene del borde 

constituido por la apertura, avance y emplazamiento de la frontera que abre lo real por 

sobre lo simbólico, compuesto y establecido por el síntoma. El límite lateral izquierdo 

está configurado por lo imaginario que viene del borde constituido por la apertura, 

avance y emplazamiento de la frontera que abre lo imaginario por sobre lo real, 

compuesto y establecido por la representación preconsciente. Atravesando el límite por 

debajo de la frontera que abre lo imaginario por sobre lo real, compuesto y establecido 

por la representación preconsciente, dirigiéndose de lo imaginario hacia el registro real, 

nos encontramos con la vida. Y, por último, el borde lateral derecho, está constituido 

por la apertura, avance y emplazamiento de la frontera que abre lo simbólico por sobre 

lo imaginario, compuesto y establecido por lo inconsciente. Tenemos entonces que el 

agujero donde se localiza la Ciencia y el goce del Otro, está conformado por dos límites 

y un borde. 

Esta intersección de registros, configuración de límites, constitución de bordes, y 

emplazamiento de fronteras, ubica lo que desarrollaba anteriormente respecto de que la 

falla no hacía sistema con el lenguaje hasta que pudiera ser leída en el trabajo que el 

significante ejerce, produce y realiza, transportando una imagen y constituyendo una 

escena en la escena del cuerpo, en la escena que toma cuerpo y que se incorpora. 

Estoy explicando sólo esta primera intersección donde se encuentra la Ciencia. 

Entonces, ahí tenemos la constitución de la Ciencia en la intersección configurada por la 

articulación de registros y constitución de bordes, ubicando qué bordes está tocando y 

por qué bordes se está conformando. Si entendemos episteme en el lugar mismo de la 

Ciencia, en el lugar del saber de la Ciencia, comenzamos a establecer la relación entre 

episteme y saber supuesto. 

Para ir cerrando por hoy quedaría explicar las otras dos intersecciones y sus goces 

correlativos y cómo, como consecuencia de este anudamiento entre registros y 

constitución de bordes, los goces convergen en el a como plus de gozar, cómo el goce 

del Otro J(A), el goce fálico J() y el goce del sentido, convergen en el plus de gozar, 

en la constitución del objeto (a); esto hace a la conmutación de la lengua de un análisis 

en objeto. 

Siguiendo la misma lógica de intersección de registros y constitución de bordes, 

entonces, nos encontramos con que en el objeto (a), convergen la constitución de bordes 

e intersección de registros en un anudamiento Borromeo. Si el analista se constituye en 

ese lugar, las intervenciones producen este anudamiento entre lo inconsciente, el 



 

187 

 

síntoma y la representación o, dicho de otro modo, entre la palabra (trabajo del 

significante), síntoma e imagen. 

Bueno, por hoy hasta acá, seguimos la próxima. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

188 

 

Seminario 

Lectura clínica de la operación analítica 

La falla epistemo-somática: Migajas 
 

SÉPTIMA CONFERENCIA 

 

1 

El Nudo: Fronteras, Bordes y Límites. 
Hoy me gustaría retomar, el tema del nudo, sobre todo las otras dos intersecciones 

que habían quedado pendientes la última vez. No vamos a entrar a desarrollar el tema 

del nudo ni la ilación del Seminario 22, R.S.I. (1974-1975), que nos llevaría varios 

encuentros, simplemente retomo de una manera superficial y descriptiva lo que quedaba 

pendiente de la vez anterior. 

Retomando el tema de la falla epistemo-somática, había hecho una distinción entre 

límite, borde, frontera y agujero. Por un lado, lo que se plantea en el nudo de tres, en la 

intersección entre lo imaginario y lo real, la Ciencia y el Goce del Otro, entre lo real y lo 

simbólico, el goce fálico y, entre lo simbólico y lo imaginario el sentido o el 

go(cs)entido.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Al final del Seminario 22, R.S.I. (1974-1975), hay una conferencia que Lacan había 

dado en Londres donde hace el mismo esquema, pero, pone el sentido directamente en 

el registro imaginario y no en la intersección. Ahora, si pensamos que en la intersección 

de los registros se articulan los distintos goces, el goce del Otro [J(A)], el goce fálico 

[J()] y el go(cs)entido, y el a como plus de gozar en el centro de la intersección de los 

tres registros; vemos que los goces convergen en el plus de gozar. Simplemente quería 

señalar que, con relación a dónde se ubican los distintos goces, y la ciencia en la misma 

intersección que el Goce del Otro [J(A)], habría una articulación entre límites, bordes y 

fronteras que configuran cada una de las intersecciones como agujeros. 

En primer lugar, si tomamos la intersección donde Lacan ubica la Ciencia y el goce 

del Otro [J(A)], tenemos el límite superior configurado por lo real que viene del borde 

constituido por la apertura, avance y emplazamiento de la frontera que abre lo real por 

sobre lo simbólico, compuesto y establecido por el síntoma. El límite lateral izquierdo 

está configurado por lo imaginario que viene del borde constituido por la apertura, 

avance y emplazamiento de la frontera que abre lo imaginario por sobre lo real, 



 

189 

 

compuesto y establecido por la representación preconsciente. Atravesando el límite por 

debajo de la frontera que abre lo imaginario por sobre lo real, compuesto y establecido 

por la representación preconsciente, dirigiéndose de lo imaginario hacia el registro real, 

nos encontramos con la vida. Y, por último, el borde lateral derecho, está constituido 

por la apertura, avance y emplazamiento de la frontera que abre lo simbólico por sobre 

lo imaginario compuesto y establecido por lo inconsciente. Tenemos entonces que el 

agujero donde se localiza la Ciencia y el goce del Otro [J(A)], está conformado por dos 

límites y un borde. 

Si vamos ahora a la intersección donde Lacan ubica el sentido (el go(cs)entido), nos 

encontramos con que el límite superior se encuentra configurado por lo simbólico que 

se abre, avanza y emplaza, sobre lo imaginario configurando la frontera compuesta y 

establecida por lo Inconsciente.  

 El límite inferior está configurado por lo imaginario que viene del borde constituido 

por la apertura, avance y emplazamiento de la frontera que abre lo imaginario por sobre 

lo real, compuesto y establecido por la representación preconsciente.  

Y, por último, el borde lateral está constituido por apertura, avance y emplazamiento 

de la frontera que abre lo real por sobre lo simbólico compuesto y establecido por el 

síntoma. 

En la intersección donde Lacan ubica el goce fálico [J()], nos encontramos con que 

el borde superior está constituido por la apertura, avance y emplazamiento de la 

frontera que abre lo imaginario por sobre lo real, compuesto y establecido por la 

representación preconsciente. 

El límite lateral derecho se encuentra configurado por lo real que se abre, avanza y 

emplaza por sobre lo simbólico constituyendo una frontera compuesta y establecida por 

el síntoma. 

Por último, el límite lateral izquierdo se encuentra configurado por lo simbólico que 

viene del borde constituido por la apertura, avance y emplazamiento de la frontera que 

abre por sobre lo imaginario configurando la frontera compuesta y establecida por lo 

Inconsciente.  

Cada uno de los tres agujeros formado estas tres intersecciones donde quedan 

emplazados el Goce del Otro [J(A)] y la Ciencia, el goce fálico [J()] y el go(cs)entido 

(joui(s)ense), se encuentran conformados por dos límites y un borde. 

Finalmente nos encontramos en el esquema que el objeto a, como plus de gozar se 

encuentra localizado en el agujero central de la intersección de los tres registros 

formado por tres bordes. 

El borde lateral izquierdo se encuentra constituido por la apertura, avance y 

emplazamiento de la frontera que lo simbólico abre por sobre lo imaginario 

configurada, compuesta y establecida por lo Inconsciente.  

El borde lateral derecho se encuentra constituido por la apertura, avance y 

emplazamiento de la frontera que lo real abre por sobre lo simbólico, configurada, 

compuesta y establecida por el síntoma.  

Y, finalmente, el borde inferior se encuentra constituido por la apertura, avance y 

emplazamiento de la frontera que lo imaginario abre por sobre lo real, configurada, 

compuesta y establecida por la representación preconsciente. 

El agujero central del anudamiento de registros donde se localiza el objeto (a) como 

plus de gozar, queda creado por tres bordes. 

En el esquema descripto de anudamiento de registros, la apertura de la línea de 

avance de un registro sobre otro tiene un sentido levógiro (flechas negras), pero Lacan 

en la clase del 17 de diciembre de 1974 en el Seminario 22, RSI (1974-1975), plantea 



 

190 

 

sobre el esquema anterior un giro dextrógiro (flechas rojas), que permiten ubicar en los 

distintos registros, el ternario freudiano Inhibición (avance de lo imaginario por sobre lo 

simbólico), Síntoma (avance de lo simbólico por sobre lo real) y Angustia (avance de lo 

real por sobre lo imaginario), tal como podemos apreciar en el siguiente esquema 

modificado: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Si tomamos la realidad metafórica que presentan estos gráficos y resumimos el nudo 

en un agujero que gira, nos encontramos con dos giros sobre el mismo plano uno 

levógiro y otro dextrógiro. 

Carlos Faig demostró429 que el Seminario tanto su ilación como su estructura gira en 

torno a un agujero, o a la demostración de un agujero; la consecuencia clínica de lo 

demostrado en el nudo y con el nudo borromeo es la captura mimética que el agujero 

plantea; el tema entonces es pulsional. 

Si intentáramos representarlo mediante el esquema de una rueda, y tuviéramos que 

representar el doble giro de los agujeros superpuestos uno en cada cara de la rueda, 

tenemos lo siguiente: 

 

 

 

 

 

Si la rueda gira hacia adelante, y nosotros estamos ubicados frente a la cara derecha 

de la rueda (flechas rojas), tenemos que el sentido de giro de las flechas es dextrógiro, 

en cambio el de la otra cara (flechas azules), es levógiro.  

Supongamos ahora que estiramos la rueda, la transformamos en un cilindro y 

uniéramos ambas caras, entonces tendríamos lo siguiente 

 

 

 

 

 

 
429 Cf. Carlos Faig, Formalizacion en torno al axioma italiano, “Formalización del Seminario de Lacan”, 

Ricardo Vergara ediciones, Buenos Aires- Argentina, 2014, pp. 77-100. 



 

191 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vemos entonces que cuando ambas caras se unen, pasan a formar un Toro y el 

sentido de los giros de ambas caras coinciden. 

Ahora bien, si en lugar de un Toro, formáramos una botella de Klein tendríamos lo 

siguiente: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tenemos entonces que al formarse la botella de Klein se juntan ambas caras, las 

mismas mantienen el sentido correspondiente de sus giros, pero en el mismo plano, es 

decir, giran a la vez en sentido dextrógiro y levógiro.430 

¿Qué importancia clínica reviste esto? 

Por un lado, si tenemos en cuenta las fronteras establecidas con los limites 

respectivos y vemos que ambos giros se superponen, nos encontramos con que cada 

frontera se presenta en banda de Moebius, con lo cual, por ejemplo, permite la 

articulación del ternario go(cs)entido (joui(s)ense) /inhibición, Goce fálico 

[J()]/síntoma y Goce del Otro, [J(A)]-Ciencia/angustia respectivamente con 

Inconsciente, Falo () y representación preconsciente, realidad y fantasma, siendo la 

conformación y producción del objeto (a) el centro sobre el cual se produce el giro. 

 
430 Cf. Jorge Fukelman, Ibidem, pp. 91-92, respecto de la relación entre juego y síntoma pospubertad. 



 

192 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Por otro lado, la relación entre la conformación del agujero y su consecuencia: el 

planteo del tema pulsional, y al mismo tiempo, se sitúa el hecho de cómo la ciencia 

queda enmarcada con relación a estos dos bordes y este límite en el sentido del giro 

levógiro, y cómo aparece la articulación en el mismo plano de la tríada Inhibición, 

Síntoma y Angustia respecto del giro dextrógiro transformando cada uno de esos límites 

en bordes. Tenemos entonces, por un lado, la superposición de giros en ambos planos 

que hace al tema pulsional, y por otro lado, la superposición de giros en ambos planos 

que hace a la constitución de bordes y agujeros respecto del primer giro, articulándolos 

con el ternario Inhibición, Síntoma y Angustia. 

Esto reviste su importancia porque de esta manera se conecta lo pulsional con el 

anudamiento y conformación del agujero, y si para esto, situamos que el cuerpo es el 

Otro y el cuerpo es un agujero, entonces la lectura transferencial de la operación 

analítica, ubica la localización pulsional del analista respecto de cómo el trabajo 

pulsional lleva a la constitución, aparición, y emplazamiento del significante a partir de 

la relación que se establece entre falta y agujero. 

Simplemente quería señalar este punto y no profundizar el tema que daría para un 

seminario en sí mismo. 

Retomando ahora, lo trazado en la reunión anterior, quería enfatizar dos cosas. Por 

un lado, el punto que señala Lacan nominándolo no como trastorno psicosomático o 

enfermedad psicosomática como generalmente se presenta, sino de la falla epistemo-

somática, donde lo que está en juego es la relación elidida saber/episteme, en el sentido 

de que si nos quedamos del lado del saber, ahí ubicamos la relación entre Demanda, 

transferencia y el saber supuesto, y del lado de la episteme no hay sujeto psicológico, 

elimina el sujeto psicológico, e inaugura el sujeto de la ciencia, sujeto que es el sujeto 

que el psicoanálisis retoma, –no me voy a extender en esto–, pero la episteme tiene 

distintas modalidades del saber desde aquello que sería la teoría de las ideas en Platón, 

hasta el tratamiento que hace Foucault acerca del saber y del poder que repercute sobre 

el cuerpo, –esto nos llevaría para otro lado–, pero quería subrayar principalmente que lo 

que se esboza y marca del lado de la ciencia, es que el saber no es supuesto, el acceso a 

la verdad es imposible –sólo hay aproximaciones–, y desde la lógica no se puede 

demostrar la no existencia. A diferencia de esto, desde el desarrollo que en el 



 

193 

 

psicoanálisis se inaugura, la verdad queda localizada como estructura de ficción y medio 

decir, el saber como saber supuesto, la falta misma como articuladora y productora del 

decir y localización del cuerpo en la articulación de dos faltas homotópicas que se 

superponen (pulsión y lengua son homotópicos: concurren en el mismo lugar, es decir, 

presentan una comunidad topológica). En el artículo Castración y concepto, Faig señala 

que: “La relación entre transferencia, castración y saber pone en juego una sustracción 

definitiva. En ese punto, el sujeto se realiza en función de su estructura: una pérdida (cf. 

La psychanalyse en ce temps). Es lo que indica la “S” barrada. Y el analista, por el otro 

lado, difiere en mucho del sabio (cf. el final de la conferencia en la facultad de 

medicina de Estrasburgo431); la teoría, por lo demás, no lo ayuda aquí mucho. La 

castración quiere decir que hay algo entre el sexo y el lenguaje que nunca vamos a 

saber.”432 

En cuanto a lo somático, en Psicoanálisis y Medicina…, Lacan sitúa la diferencia 

entre el cuerpo como consistencia (registro imaginario) –que nos llevaría al tema del 

agujero–, y lo que se plantea como el cuerpo tridimensional, medible y modificado por 

la ciencia con el correlato de la pérdida del personaje del médico. Tomando en cuenta lo 

que Lacan afirma en este texto, recorto y destaco principalmente una frase, donde dice 

explícitamente que la dimensión del goce está completamente excluida por lo que él ha 

llamado la relación epistemosomática, ya que la ciencia, al igual que el sujeto que 

engendra, sabe lo que puede, pero, no lo que quiere.433 Esto es todo lo contrario de lo 

que se afirma en general cuando dicen psico-somática. Por ejemplo, Nasio en Los gritos 

del cuerpo, hay algunas cosas en las que acierta, pero otras donde va para otro lado, en 

una lectura freudo-lacaniana, hace un uso pragmático instrumental tanto de Freud como 

de Lacan, utilizando a cada uno, de acuerdo a la conveniencia respecto de lo que 

quieren decir, finalizando así, en una psicologización del fenómeno con un “lenguaje 

psicoanalítico”. Sin embargo, lo que quiero resaltar es que Nasio plantea el término 

frontera con relación al tema real y realidad, eso nos llevaría a otro tema que es el 

esquema R que desde mi perspectiva no tiene nada que ver con la falla epistemo-

 
431 Jacques Lacan, Conferencia en la facultad de medicina de Estrasburgo, https://www.lutecium.org > 

1967/10 > Jacques-lacan-c…, 06 de octubre 1967. 
432 Carlos Faig, Agujeros Periféricos. Castración y concepto, “Freudianas, lacanianas y otras”, Ricardo 

Vergara Ediciones, Buenos Aires 2014, p. 222. 
433 “Permítanme más bien destacar como falla epistemo-somática, el efecto que va a tener el progreso de 

la ciencia sobre la relación de la medicina con el cuerpo. Ahí todavía, para la medicina está subvertida la 

situación desde el exterior. Y es por eso que, ahí todavía, lo que antes de ciertas rupturas permanecía 

confuso, velado, mezclado, embrollado, aparece con brillo.  

Pues lo que está excluido por la relación epistemo-somática, es justamente lo que va a proponer a la 

medicina el cuerpo en su registro purificado. Lo que así se presenta, se presenta como pobre en la fiesta 

en la que el cuerpo irradiaba recién por estar enteramente fotografiado, radiografiado, calibrado, 

diagramatizado y posible de condicionar, dados los recursos verdaderamente extraordinarios que oculta, 

pero quizá, también, ese pobre le aporte una posibilidad que vuelve de lejos, a saber del exilio a donde ha 

proscrito al cuerpo la dicotomía cartesiana del pensamiento y de la extensión, la cual deja caer 

completamente de su aprehensión lo que es, no el cuerpo que ella imagina, sino el cuerpo verdadero en su 

naturaleza.  

Ese cuerpo no se caracteriza simplemente por la dimensión de la extensión: un cuerpo es algo que está 

hecho para gozar, gozar de sí mismo. La dimensión del goce está completamente excluida por lo que he 

llamado la relación epistemo-somática. Pues la ciencia no es incapaz de saber lo que puede, pero ella, no 

más que el sujeto que engendra, no puede saber lo que quiere. Por lo menos, lo que ella quiere surge de 

un avance cuya marcha acelerada, en nuestros días, nos permite palpar que supera sus propias 

previsiones.”, Psychanalyse et médecine. La place de la psychanalyse dans la médecine. Conferencia 

durante una mesa redonda del Collège de Médecine, en La Salpêtrière, el 16 de febrero de 1966 y debate 

posterior, pp.13-14, traducción Ricardo Rodriguez Ponte. 

https://www.lutecium.org/


 

194 

 

somática; Nasio lo lleva para ese lado para situar el tema de las formaciones del objeto 

(a), a partir de una lectura errónea que hace del concepto de objeto (a) en Lacan, llevado 

por analogías –las lecturas clínicas de Lacan son netamente analógicas–, en lugar de 

realizar una lectura clínica-transferencial de la operación analítica en juego. No hay 

formaciones del objeto (a), –como sostiene Nasio en su lectura analógica y 

psicologicista–, en la que ubica en una línea relacional homologando pasaje al acto, 

alucinación y fenómeno psicosomático; vieja analogía que nos remite al error lacaniano 

respecto de la holofrase, amén de la diferencia que se establece al decir fenómeno 

psicosomático y no extraer ninguna consecuencia respecto de un concepto clínico 

productivo como el de falla epistemo-somática. Decía entonces, que para homologar 

esto, el concepto de holofrase lo tiene en su horizonte, específicamente como Lacan lo 

sitúa en el Seminario 11 Los fundamentos del psicoanálisis (1964); en el cual, sin 

percibirlo, él mismo con el concepto de holofrase refuta la transferencia. Este concepto 

que está mal en Lacan –tal como desarrollamos precedentemente en el transcurso de 

este seminario–, ya que plantea lo siguiente: o bien hay holofrase y no hay transferencia, 

entonces no hay ninguna posibilidad del abordaje transferencial de la alucinación, 

debilidad mental, el mal llamado fenómeno psicosomático, etc., o bien no hay holofrase, 

y tenemos que ubicar ahí, en lo que la transferencia nos plantea en la operación 

analítica, qué relación hay entre el tema del goce, el cuerpo y lo que aparece como 

lesión orgánica respecto de lo que se localiza como falla epistemo-somática.  

Lacan dice en Psicoanálisis y Medicina…, que la dimensión del goce está 

completamente excluida por lo que él llamaba la relación epistemo-somática, entonces 

hay una relación de exclusión entre el goce y lo que él llama, la falla epistemo-somática, 

en la relación epistemo-somática que se establece con el cuerpo y en el cuerpo, 

contrariamente a la idea general de los postlacanianos que trazan la localización del 

goce en el cuerpo físico que provoca la lesión orgánica. Lacan dice que el goce está 

excluido, es justo al revés, entonces hay una relación de exclusión entre el goce y la 

falla epistemo-somática. Si bien Lacan no desarrolla el tema, el punto que establece ahí 

es altamente significativo respecto del cuerpo tomado, localizado en el registro 

imaginario y la relación con la ciencia, el saber y el goce. Si hablamos ahí de goce, nos 

estamos refiriendo al Goce del Otro sin barrar,434 en la intersección entre lo real y lo 

imaginario, pero interpuesto entre este límite y lo imaginario la frontera de la angustia 

abierta por el giro levógiro abierto por lo real por sobre lo imaginario. Por otro lado, el 

cuerpo queda limitando con la frontera de lo inconsciente abierto por el giro dextrógiro 

de lo simbólico por sobre lo imaginario que se interpone entre cuerpo y go(cs)entido 

(joui(s)ense), lo cual nos da a pensar acerca del tema del sentido y qué particularidad se 

establece entre el síntoma y la lesión de órgano que ahí se plantea y, a su vez, si el goce 

está excluido de la falla epistemo-somática, ¿qué quiere decir? 

Dicho esto, me gustaría retomar una relación que habíamos esbozado la reunión 

anterior entre el mimetismo y el orden de la falla epistemo-somática en el cuerpo. 

Caillois en Medusa y Compañía, plantea tres características respecto del mimetismo, la 

característica de disfraz, la característica de camuflaje y la característica de 

intimidación, son distintas características que describe respecto del fenómeno mimético. 

Ahora, si pensamos que la característica de disfraz propone y sugiere una relación 

con la máscara y el personaje, la del camuflaje con el velo y la de la intimidación con el 
 

434 En este sentido, es  necesario  diferenciar  el  goce  del  Otro  barrado           , que al articularse con la 

función del fantasma, intenta recubrir ese campo que al fallar produce el síntoma, del goce del Otro no 

barrado J (A), que al articularse con la ciencia (episteme), intenta suturar la falla. 



 

195 

 

corte, podríamos decir que la función de la máscara (que define al personaje), oculta 

nuestra presencia frente a la mirada del Otro, la función del velo oculta el falo, y la 

intimidación plantea el corte con el entorno, –literalmente, el entorno se constituye en 

la cizalla con la que se produce el corte respecto del otro, porque el que huye es el otro 

mientras queda el animal mimetizado con el entorno; nótese que el animal queda 

mimetizado con el entorno y, no con su entorno, es decir, el corte se produce de un solo 

lado, se produce con el otro, al mismo tiempo que se pierde el pronombre personal 

respecto del entorno: desaparece el “mi”. Por ejemplo, si tomamos el caso de las 

mariposas búho pertenecientes al Género: Caligo; Hübner, Familia: Nymphalidae y 

Orden: Lepidoptera, que tienen esos grandes ocelos en las alas; reciben este nombre por 

los grandes ocelos que aparecen en la parte posterior de las alas y que se asemejan a 

ojos.  Tienen un gran tamaño. En algunas de las especies las larvas pueden alcanzar los 

15 centímetros y los adultos superar los 20 centímetros. Se pueden observar desde el sur 

de México hasta el sur de Brasil. No se conoce con precisión la función de estas 

manchas, pero su similitud con otras mariposas más estudiadas, como la 

subfamilia Satyrinae, sugiere que su función es desviar el ataque de los pájaros a estos 

puntos, protegiendo el abdomen y la cabeza.  

Son animales de hábitos crepusculares, momento en el que hay pocos pájaros en 

actividad. Otro de sus depredadores más habitual son las lagartijas. Otra hipótesis 

parece indicar que estos lepidópteros imitan la cabeza de las ranas del género Hyla, 

depredadores naturales de estos reptiles.  

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Si realizamos una suerte de analogía con respecto a cuando la mariposa queda 

mimetizada con el entorno, podemos decir que, en ese momento, escapa a la captura de 

la mirada que la rodea desde el mundo circundante. La mariposa pasa a ser el paisaje 

que la envuelve casi sin diferenciarse del mismo. De esta manera al ser uno con el 

medio no hay la pérdida ni se localiza y la falta no se establece. 

Hay un texto de Faig, Ilaciones en torno al axioma italiano, en el que desarrolla la 

función de la máscara y la función del velo.435 

 
435 Carlos Faig, Ilaciones en torno al axioma italiano, “Formalización del Seminario de Lacan”, Ricardo 

Vergara ediciones, Buenos Aires- Argentina, 2014, pp. 87-88. “Es necesario apreciar el campo que abre 

el Seminario desde dos ópticas, y situarse del lado de la pulsión tanto como del lenguaje, aunque tampoco 

se obtenga así un panorama completo. La lengua y el sexo no se visualizan ni se aprehenden juntos; 

concurren y se imbrican uno en el otro. El movimiento de ida y vuelta de la pulsión –lo que circunda y lo 

que localiza– produce una marca orgánica comparable a la función del objeto en el fantasma. En efecto, 

el objeto suple la falta de significante que simboliza al sujeto y lo ubica. Ambos términos son isomorfos, 

o, para decirlo como Lacan, existe una comunidad topológica de las hiancias en juego(11) [J. Lacan, 

seminario XI, Les quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse, Seuil, París, 1973, p. 165.]. El 

carácter circular e infinito de la significación, que constituye retroactivamente al código, aparece en la 

pulsión como goce infinito. El Otro es alternativamente así el lenguaje y el cuerpo. Si en la lengua la 

pérdida del significante sexual representa un código que nunca se tuvo, en la sexualidad se pierde un 

goce que (ahora, localizada la falta) nos circunda, y puede traducirse entonces en términos de infinito, 

https://es.wikipedia.org/wiki/Jacob_H%C3%BCbner
https://es.wikipedia.org/wiki/Nymphalidae
https://es.wikipedia.org/wiki/Lepidoptera
https://es.wikipedia.org/wiki/Ocelo_%28mimetismo%29
https://en.wikipedia.org/wiki/Satyrinae
https://es.wikipedia.org/wiki/Lagartija
https://es.wikipedia.org/wiki/Lepidoptera
https://es.wikipedia.org/wiki/Hyla


 

196 

 

Si el tema de la pulsión tiene que ver con el mimetismo, –en este sentido tomaba el 

tema del disfraz como función de la máscara, el camuflaje como función del velo y la 

intimidación como corte con el otro al precio de que al ser uno con el medio la pérdida 

no se localice y la falta no se establezca–, habría ahí, que señalar dos características. La 

primera, referida a la relación entre pulsión y Falo, que nos llevaría a trabajar este texto 

de Faig, Ilaciones en torno al axioma italiano, y cómo hay una relación entre 

significante y presencia o, dicho de otra manera, una comunidad topológica entre 

pulsión y lengua, que hace referencia a la convergencia de faltas que Lacan desarrolla 

en el Seminario 11, Los fundamentos del psicoanálisis (1964). 

Planteado esto, el tema de la falla epistemo-somática, atañe –al menos como lo estoy 

pensando–, a la posibilidad de poder armar la construcción de un imaginario para 

producir el corte que no termina de producirse entre el sujeto y el entorno para que el 

entorno devenga su entorno, de modo tal que se restituya el mi.  

¿Qué quiero decir? 

Si el cuerpo se presenta como organismo, y este organismo presenta –de acuerdo a 

los distintos tipos de lesiones que en él se manifiesten–, la imposibilidad de una de las 

dimensiones del corte, se hace entonces necesario e imprescindible poder ubicar ahí qué 

tipo de relación se está estableciendo entre cuerpo y nombre, y entre presencia y 

representación. 

¿Por qué digo esto? 

En cierta ocasión Nicolaïdis le pregunta a Lacan en la famosa Conferencia de 

Ginebra, si se puede decir que el psicosomático “se expresa con un lenguaje jeroglífico, 

mientras que el neurótico lo hace con un lenguaje alfabético”, a lo que Lacan responde 

que, si tomamos las cosas por ese sesgo, el cuerpo es considerado como “cartucho, 

como entregando el nombre propio.”436 Tema que lo lleva a reflexionar acerca de la 

diferencia entre la palabra hablada, el habla, y la palabra escrita, entre parole y mot. Ahí 

Lacan establece una hiancia (béance), a través de la cual sitúa, en ese hueco a la 

ortografía (ὀρθογραφία), etimológicamente viene de orthos ὀρθός (recto, canónico), y 

grafein γραφειν (escribir, grabar), con la importancia que ésta sitúa en la escritura recta, 

correcta que se instila y graba en el agujero, en el hueco (béance) que abre y que cifra. 

 
esfericidad, incluso omnipotencia. Si partimos de la afirmación de que el mundo es omnivoyeur, si somos 

vistos desde todos lados, nada nos protege, y no estamos allí ubicados. El retorno sobre la zona erógena, 

lo que constituye el punto de vista, nos permite salir de ese terreno escópico que nos circunda. Solo 

debemos agregar que la mirada, en cuanto se la considera como objeto perdido, no hace más que traducir 

como pérdida algo que nunca estuvo allí. Ni siquiera había entonces un sujeto. Pensemos, asimismo, en la 

función del mimetismo para intuir cómo se pasa de una captura por el medio a situarse en un punto, 

pariente cercano de la máscara, que representa la visión. Cuando el insecto se enmascara imitando a su 

entorno, escapa a la captura de la mirada que lo rodea. La amenaza pendía sobre él, desde todos lados. 

Y aunque la captura, como decía Roger Caillois, sea más juguetona que adaptativa, la estructura es 

similar. El animal identificado es el paisaje que era antes. Apenas se diferencia de él. Y, además, en el 

animal, que sepamos, no existe la pérdida ni se localiza falta alguna. Recordemos la importancia que 

otorga el psicoanálisis a la escena primaria en relación con el goce. El niño, excluido de la escena y 

envuelto por ella, es el objeto que cierra el goce parental. Desde ese elemento tercero, que asume la 

insatisfacción (volatiliza el resto que deja la unión de la cupla en tanto funciona como -φ), la pareja se 

completa y puede decirse que es lograda. El niño es capturado por un goce parental que, porque ahora es, 

entonces, estuvo antes. Resulta confrontado a un goce que pone en juego su presencia. Abstrayendo las 

diferencias que atañen a la especificidad de cada pulsión, su estructura, su funcionamiento y su 

construcción après coup, es la misma en todo el registro pulsional. En la pulsión oral, para poner otro 

ejemplo, el sujeto se separa del seno como de un objeto que le pertenecía. Hasta (desde) entonces se 

amamantaba de sí mismo, creando un círculo.” 
436 Jacques Lacan, Ibidem, p. 37. 



 

197 

 

Por eso, Lacan va a afirmar que es “por el escrito que la palabra haga su brecha, –

[recuerden lo que trabajamos en la cuarta reunión respecto del pharmakón-

logos (φαρμακόn-λόγος)]–, por el escrito y únicamente por el escrito, el escrito de lo 

que llamamos las cifras, porque no se quiere hablar de los números. Ahí hay algo que es 

del orden de lo que recién se formulaba como pregunta –del orden de la inmanencia. El 

cuerpo en el significante hace trazo, y trazo que es un Uno. Yo traduje el einziger Zug 

que Freud enuncia en su escrito sobre la identificación, por trazo unario. Es alrededor 

del trazo unario que pivotea toda la cuestión del escrito. Que el jeroglífico sea egipcio 

o chino, es a este respecto lo mismo. Es siempre de una configuración del trazo que se 

trata. No es por nada que la numeración binaria no se escribe más que con unos 1 y 

unos 0. Se debería juzgar la cuestión a nivel de –¿cuál es el tipo de goce que se 

encuentra en el psicosomático? Si evoqué una metáfora como la de lo congelado, es 

porque hay, ciertamente, esa especie de fijación. No es por nada, tampoco, que Freud 

emplea el término de Fixierung– es porque el cuerpo se deja llevar a escribir algo del 

orden del número.”437 

Tenemos acá varias cosas. Por un lado, el cuerpo en el significante hace trazo, 

notarán que está invertido la relación entre cuerpo y significante, es el cuerpo que hace 

trazo en el significante, hace un trazo que es Uno, trazo unario y dice Lacan que es 

alrededor de este trazo unario que pivotea toda la cuestión del escrito, y por otro lado, 

al mismo tiempo, la cuestión al orden del cero y el uno –que, dicho sea de paso remite a 

varias cosas, la función del realismo del número, la numeración y ubicación posicional 

en la cadena filiatoria, la significación de lo que cuenta y queda descontado, y la 

relación en esto entre Nombre del Padre y Falo  y lo que trabajamos acerca del 

realismo del número, la cifra, el cifrado y el desciframiento y su articulación con el 

nombre propio)–, llegando a la pregunta por el goce específico que se encuentra en esto 

respecto de la metáfora de lo congelado y la fijación. 

Sin embargo, diez años antes en Psicoanálisis y Medicina…, él dice que “ese cuerpo 

no se caracteriza simplemente por la dimensión de la extensión: un cuerpo es algo que 

está hecho para gozar, gozar de sí mismo. La dimensión del goce está completamente 

excluida por lo que he llamado la relación epistemo-somática. Pues la ciencia no es 

incapaz de saber lo que puede, pero ella, no más que el sujeto que engendra, no puede 

saber lo que quiere. Por lo menos, lo que ella quiere surge de un avance cuya marcha 

acelerada, en nuestros días, nos per-mite palpar que supera sus propias previsiones.”438 

Entonces, cómo entender esto segundo que dice Lacan respecto del goce y la relación 

epistemo-somática, que como bien le señala Vauthier está trazando una paradoja, ya que 

cuando la palabra goce vuelve a tomar “un sentido con un psicosomático, ya no es 

psicosomático.”439 

Frente a este señalamiento, Lacan reconoce la paradoja de lo que acaba de enunciar, 

acuerda con Vauthier y dice, de manera elíptica y general, que hay que abordarlo 

partiendo de esta fijación, creando lo inconsciente a través de “darle el sentido de lo que 

está en juego. Lo psicosomático es algo que, de todos modos, en su fundamento, está 

profundamente enraizado en lo imaginario.”440  

 
437 Jacques Lacan, Ibidem, pp. 39-40. 
438 Jacques Lacan, Psychanalyse et Médecine. La place de la psychanalyse dans la médecine. Conferencia 

durante una mesa redonda del Collège de Médecine, en La Salpêtrière, el 16 de febrero de 1966 y debate 

posterior, p.14, traducción Ricardo Rodríguez Ponte. 
439 Jacques Lacan, Ibidem, p. 40. 
440 Jacques Lacan, Ibidem, p. 40. 



 

198 

 

La pregunta que se nos plantea aquí es la siguiente: ¿Cómo entender esta paradoja y 

contradicción que sitúa Lacan?, y ¿qué nos traza clínicamente este desarrollo altamente 

condensado por Lacan? 

Lacan equivoca el tema de dar sentido con el hecho del enraizamiento imaginario. 

Es decir, dar sentido entendido como una de las formas de la restitución de sentido, 

sugiere y esboza el anudamiento con lo imaginario (en el doble sentido que la frase le 

imprime) de lo que se encuentra suspendido o por fuera del registro, hecho que atañe al 

cuerpo como imagen; esto es diferente del enraizamiento imaginario, porque lo que 

queda arraigado en la imagen pierde espesor corporal, es decir, presencia y 

representación devienen uno, se unifican (nuevamente aquí nos encontramos con otra 

dimensión que involucra al número). Entonces, podríamos decir que la restitución de 

sentido en la falla epistemo-somática implica no sólo el anudamiento y restitución de la 

dimensión del cuerpo en el registro imaginario, sino que en esta operación se produce 

una inscripción que permite el pasaje de la falla a la falta para que el cuerpo adquiera 

(recupere) espesor corporal, esto es, restitución de la distancia entre presencia y 

representación y la extracción del espejo. 

 

2 

Presencia y Representación. Cuerpo y Nombre. 
Entonces, si bien, cuando Lacan sitúa lo del goce congelado tiene resonancias con 

relación al tema de la holofrase, si vinculamos el tema del goce excluido, no está en 

relación a la holofrase sino a lo que no queda inscripto, o a lo que queda en suspenso 

en cuanto inscripción. Tema que nos lleva a la marca, la huella, el significante, la 

presencia y la representación.  

En principio, este desarrollo altamente condensado por Lacan, marca, traza y 

delimita, la siguiente pregunta, ¿qué orden de presencia se presenta en la falla 

epistemo-somática que avanza y toma lugar en la lesión del cuerpo físico? 

Vamos a dar un rodeo. 

En el fantasma, en tanto se constituye como soporte del deseo, el sujeto está y queda 

representado en el momento de su desaparición, entonces hablar de sujeto afectado por 

la barra, sujeto elidido, es lo mismo. Ahora bien, si observamos la correspondencia que 

se produce entre el juego en la infancia y la relación con el fantasma pospubertad 

respecto de la ubicación, localización del sujeto y la relación que se establece entre el 

deseo, la presencia y la representación, podemos pensar lo siguiente: En la infancia, 

aquello que efectivamente se realiza en el juego, es lo que constituyen el campo 

enmarcado de lo que llamamos deseos infantiles, en este sentido, –siguiendo con los 

planteos de Fukelman y Marta Beisim–, se establece una ligadura, en el sentido 

freudiano, entre “la operatividad del juguete” que lleva al apuntalamiento de la 

significación y el deslizamiento de las representaciones en la constitución del 

despliegue de la escena del juego con la idea de presencia, por esto, Marta Beisim 

afirma que es “en la actualidad del acto de juego que el deseo se realiza como 

presencia”.441 La pregunta que se nos patentiza en este punto nos lleva a tener que 

precisar qué entendemos por presencia en aquello que se presenta como lesión en la 

falla epistemo-somática, ya que, se diferencia y distancia del juego en la infancia 

respecto de las consecuencias que entraña la constitución del fantasma pospubertad. 

Pero, por otro lado, hay una correspondencia entre aquello que en la operatividad del 

 
441Marta Beisim, Objetos, presencias, “Conferencias y Escritos”, Lecturas Clínicas, 

www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2019, p.158. 

http://www.lecturasclinicas.com.ar/


 

199 

 

juego en la infancia no se realizó como presencia y lo que retorna en el cuerpo 

pospubertad en cuanto falla epistemo-somática, el alto grado de idealización que allí se 

ubica, la realización del deseo en suspenso, y la correlación con la ciencia.  

Abro paréntesis. Tendríamos que diferenciar lo que se podría llamar psicosomática 

en la infancia, respecto de aquello que se presenta como falla epistemo-somática 

pospubertad. Podríamos establecer como hipótesis que a diferencia de la falla epistemo-

somática pospubertad, así como tampoco podemos hablar de síntoma analítico en la 

infancia, tampoco podríamos hablar de falla epistemo-somática en la infancia en el 

mismo sentido que lo estamos haciendo pospubertad, sino que tendríamos que tener en 

cuenta que, la falla epistemo-somática en la infancia se encuentra articulada no sólo con 

aquello no reconocido como juego en la infancia (que hace al retorno de lo reprimido de 

los padres en el cuerpo del niño), el alto grado de idealización en los padres que borra 

cualquier imagen, la relación que los padres establecen con la medicina (Ciencia) o con 

los médicos (restitución de una imagen y de la alteridad) y, del lado del niño, si el deseo 

de ser grande, efecto de lo anterior, no toma lugar como presencia en el juego, afecta al 

cuerpo lesionándolo. Cierro paréntesis. 

Volviendo a lo que estaba situando, me gustaría ubicar dos referencias que hace 

Lacan. La primera se encuentra en el seminario 6, El deseo y su interpretación (1958-

1959), acerca del juego en la infancia; la segunda, la hallamos en el seminario 9, La 

identificación (1961-1962) referido a las articulaciones que hace entre lenguaje y 

escritura. 

“Voy ahora a precisar bien lo que entiendo hacerles comprender en lo concerniente a 

estas relaciones del $ y de a. Voy ante todo a darles un modelo que no es más que un 

modelo, el Fort-Da, es decir, algo que no tengo necesidad de comentar de otro modo, a 

saber, ese momento que podemos considerar como teóricamente primero de la 

introducción del sujeto en lo simbólico, en tanto que es en la alternancia de un par 

significante que reside esta introducción, en relación con un pequeño objeto cualquiera 

que sea, digamos una pelota o igualmente un pequeño cabo de cordón, algo 

deshilachado en la punta del pañal, con tal que esto aguante, y que pueda ser arrojado y 

vuelto a traer. 

He aquí, pues, el elemento del que se trata y en el cual lo que se expresa es algo que 

está justo antes de la aparición del $, es decir, el momento en que el $ se interroga por 

relación al otro/[Otro] en tanto que presente o ausente. […] 

[…] ¿A partir de cuándo podemos considerar a ese juego como promovido [a su] 

función [en el] deseo? A partir del momento en que deviene fantasma, es decir, en el 

que el sujeto no entra más en el juego, sino que se anticipa en ese juego, en que 

cortocircuita ese juego, en que está enteramente incluido en el fantasma. Quiero decir, 

se captura a él mismo en su desaparición.  

No se capturará allí jamás sin pena, ya que es exigible para lo que yo llamo fantasma, 

–en tanto soporte del deseo–, que el sujeto está representado en el fantasma en el 

momento de su desaparición.”442  

Como bien señala Marta Beisim, “la diferencia fundamental a establecer entre juego 

y fantasma, surge entonces de una interrogación con relación al deseo”443; el juego 

produce al niño dejando al sujeto fuera del juego, y en este sentido, “plantea algo que se 

 
442 Jacques Lacan, Clase 23 del 3 de junio de 1959, “Seminario 6, El deseo y su interpretación (1958-

1959), Staferla, staferla.free.fr, pp. 293-294 (Traducción personal). 
443 Marta Beisim, Ibidem, p.159.  



 

200 

 

encuentra antes de la aparición del sujeto barrado”,444 del sujeto elidido, de modo tal 

que el que está presente o ausente –retomando el señalamiento que hace Lacan– es el 

Otro. Lacan hacía referencia a ciertas palabras-marca, con lo que precisa lo que es 

atinente al juego, estas palabras-marcas, podemos decir, localizan, dan lugar y realizan 

el hecho mismo de la entrada del niño al juego, es decir, como plantearía Fukelman, el 

juego produce al niño, y en este sentido, parafraseándolo, el juego es el espejo en el que 

un sujeto se refleja [reconoce] como niño. Por esto mismo,  es a través de ese pequeño 

objeto –al que hacía referencia Lacan que toma el estatuto de juguete–, que se localiza y 

encuentra al niño para entrar al juego y  ponerse en juego, es decir, el niño se localiza 

en el juguete como presencia en la actualidad del acto del juego que realiza al deseo 

como presencia,445 y esta localización que el juego plantea y que en el juego se traza 

mediante los objetos que apuntalan al juego como tal localizando al niño en él, se 

encuentran antes de la elisión del sujeto, antes de la barradura del sujeto, antes de su 

desaparición en tanto y en cuanto, el niño entra en juego dejando al sujeto fuera del 

mismo. Pero, es necesario entonces un movimiento pospuberal para que este sujeto que 

se encuentra fuera de juego aparezca representado entre un significante y otro en su 

desaparición, y, por esto mismo, el valor que toma el fantasma pospubertad se 

constituye como heredero del juego infantil, y en este sentido, suscita, causa y produce 

un movimiento inverso al quedar el sujeto elidido, capturado en el fantasma y, 

desaparecido quedando afectado por la barra.  

De este modo, en esta relación que se establece de herencia y reversión entre infancia 

y pospubertad, la localización del sujeto varía. En el primer caso, quedando presente en 

el objeto y al mismo tiempo, fuera de juego, en cambio, en el segundo, desaparecido en 

el objeto y representado por un significante para otro significante. Por eso, Marta 

Beisim va a concluir de manera general que “no es lo mismo estar desaparecido en un 

objeto que presente en él. 

De igual forma, no es lo mismo estar desaparecido en una palabra que se constituye 

en significante que presente en ella. 

Si una paciente adulta produce un lapsus en sesión y dice la condensación: enlecho, 

en lugar de decir la palabra helecho, en el momento de referirse a un regalo recibido por 

parte de alguien significativo para ella, diremos a modo de interpretación que la 

presencia intervalar del sujeto, desaparecido entre las palabras enlecho (construida) y 

helecho (sustraída), apunta posiblemente a cuánto mejor sería que el asunto se 

resolviera en el lecho y no con un helecho. 

Es decir, apuntaría a algo que causa el deseo y lleva al acto sexual 

Debemos aclarar que con presencia intervalar sólo aludimos a desaparición del 

sujeto. 

En cambio, si un niño pequeño dice: tengo tres hermanos, Pablo, Pedro y yo para 

volver al ejemplo tan paradigmático que da Lacan, en lo que hace a la posibilidad de 

estar desaparecido en las palabras, este sería un ejemplo opuesto ya que el niño no se 

 
444 Marta Beisim, Ibidem, p.159. 
445 Al establecer que el niño se localiza en el juguete como presencia estamos ubicando varias 

dimensiones a la vez. La dimensión del apuntalamiento de la realidad y del lenguaje (en el doble sentido 

del genitivo en ambos acasos), la constitución de la imagen del cuerpo y su significación fálica, y la 

pregunta por el deseo del Otro, que adquiere relevancia particular en la etapa fálica. Si esto se encuentra 

alterado o dificultado, el cuerpo orgánico comienza a presentar alteración, al punto tal que el me duele no 

se constituye como tal, y ahí el dolor toma al cuerpo, lo lesiona, por eso, como podemos extraer de la 

enseñanza de Fukelman, “no hay ‘me’ duele sin espejo”. 



 

201 

 

descuenta del dicho. Es lo que se ha expandido como que el que cuenta en este caso no 

está descontado de lo que dice. 

Podemos afirmar que, de un modo muy general, el niño no sólo no está descontado 

en el juego, sino que se cuenta en él como presencia.”446 

Llegado a este punto es preciso ubicar la siguiente pregunta, ¿de qué orden es la 

presencia que intenta presentar al sujeto en la falla epistemo-somática?; y digo intenta 

presentar, porque de ninguna manera puede representar al sujeto. Tenemos entonces 

una relación que se establece entre, presencia, cuerpo y presentación en una falla que 

enlaza un saber con el cuerpo que llama a la representación. 

En este sentido, este trabajo implica el intento de producción de una marca para que 

el cuerpo se inscriba como agujero y como Otro, y que, como resultado de esta 

operación, el sujeto se produzca, origine y constituya como sujeto elidido por la barra. 

Vamos a dar un rodeo por un punto que Lacan plantea en el Seminario 9, La 

identificación (1961- 1962). 

En la clase 4 del 6 de diciembre de 1961, Lacan diferenciando el significante del signo 

llega al tema de la huella, pero con el siguiente valor; la huella, toda huella, es la huella 

de un paso (la trace d’un pas). Rodríguez Ponte nos aclara en una nota a pie de página 

que en la edición AFI se encuentra entre corchetes seguido a esta frase la trace d’un pas 

[et le pas de trace], la huella de un paso (y de un no) [y el paso (el no) de la huella]; esta 

acotación se adelanta respecto de la anfibología que introduce a continuación Lacan, 

entre pas como “paso” y el pas como no, término fuerte de la negación en francés. Una 

consecuencia que se deriva de esto es que el paso de una huella, la traza de una huella, 

implica el no de la huella, es decir, que el trazo de una huella implica su borramiento, la 

desaparición, (effacer)447 que nos indica que ahí hubo una huella y que esa huella 

responde a una presencia, es decir, que está presente en falta, mostrando y 

manifestando entonces, la presencia de una falta. 

Siguiendo en esta misma línea, remite, a su vez, a la importancia de la negación a 

partir de lo que en Freud se fundamenta como el juicio atributivo que implica una doble 

operación, afirmación y expulsión. Afirmación que ubica una marca que va a producir 

una división en la cual el juicio de existencia se va a constituir, y a la vez, a raíz de la 

constitución de este juicio de existencia, una segunda división (interior - exterior), que 

nos llevará a ubicar con Lacan que es por efecto del significante que surge el sujeto448 

como sujeto elidido y por tanto no representable. 

Así es que, Lacan emplea la ficción de Robinson Crusoe como metáfora de la 

constitución del sujeto a partir de la afirmación de la marca, de la traza, tras el 

borramiento de la huella y que, de la distancia que se inscribe en este paso y el no, (el de 

la huella borrada), se encuentran los dos extremos de la cadena, donde en ese pasillo y 

en ninguna otra parte va a surgir el sujeto elidido, el sujeto marcado por la 

desaparición.449 

 
446 Marta Beisim, Ibidem, p.159. 
447 El término francés effacer, cuya forma sustantivada correspondiente a la primera persona del plural del 

presente del indicativo, es effaçons, significa tanto borrar como hacer desaparecer. Este verbo en francés, 

effacer, deriva del término griego ἀφάνισις aphanisis, que Lacan utiliza para situar la desaparición del 

sujeto. 
448 Jacques Lacan, Leçon 4, 06 décembre 1961, “Séminarie 9, L’identification (1961 – 1962)”, Staferla, 

staferla.free.fr, p. 21, (traducción personal) 

.449 Jacques Lacan, Leçon 4, 06 décembre 1961, “Séminarie 9, L’identification (1961 – 1962)”, Staferla, 

staferla.free.fr, p. 21, y se puede comparar con, Clase 4 del 6 de diciembre de 1961, “Seminario 9, La 

identificación (1961-1962), (Versión crítica Ricardo Rodríguez Ponte), p. 6. “Para adelantar lo que trato 

de hacerles captar aquí, para adelantarlo en una corta imagen a la que no se trata sino de dar todavía más 



 

202 

 

Tenemos entonces tres tiempos en la constitución de la elisión del sujeto. En el 

primero está la huella (pas de trace), en el segundo su borramiento (trace de pas) y, en el 

paso entre el primero y el segundo, un tercer tiempo que abre un pasillo (pasaje, 

pasadizo, pero también en el paso que da para entrar en él) en el que se ubica el sujeto 

elidido, desaparecido y borrado marcado por el símbolo de la negación (juicio de 

existencia), apareciendo un sujeto como falta, como falta en ser. En este tercer tiempo, 

se podrá retomar –luego de que la huella hubo sido borrada–, el lugar de ese 

borramiento marcándolo, y en ese movimiento, –retomando el paso–, la marca pasa a 

representar que por allí pasó alguien, pero sólo a posteriori de su desaparición. 

Cabe preguntarse aquí, en este punto de qué naturaleza es esta marca y qué marca la 

marca. Esta marca tiene la naturaleza de una falta, de una falta que marca que allí hubo 

huella del paso (trace de pas), y, por lo tanto, marca al mismo tiempo su desaparición 

(pas de trace). La marca, por lo tanto, recuerda y evoca a la huella faltante; es un 

recuerdo y llamado a la vez, de su falta. 

Pero, ¿de qué falta se trata? De la falta de un cuerpo y de una imagen que 

desaparece; conmemora en su recuerdo, la presencia de una falta y la falta de una 

presencia. Es decir, que si el sujeto –retomando el gastado aforismo lacaniano 

ampliamente revisitado– es lo que un significante representa ante/para, otro 

significante, el sujeto pasa (pas), –desaparecido y borrado–, por el significante, pasa y 

desaparece, se elide por la barra que lo marca y que hace huella en él. Así, en el otro 

extremo de la cadena se establece un movimiento de retoma que marca en el 

significante su desaparición. Por eso, en este pasaje que es un pasar (pas), se establece 

un movimiento y un ritmo en el que la huella borrada hace y se hace presente en la 

marca. 

En este sentido, este tema (sujet), en su movimiento, y en su ritmo, va a tratar de dar 

cuenta de las relaciones que se establecen entre: significante, voz, mirada, imagen, letra, 

y escritura. 

En la clase Clase del 14 de mayo de 1969, del Seminario 16, De un Otro al otro 

(1968 – 1969),450 Lacan va a plantear que la huella se basta a sí misma y se distingue 

del significante de una manera distinta respecto del signo, ya que si el significante es lo 

que representa al sujeto para otro significante y, el signo representa algo para alguien, 

la huella al bastarse a sí misma, no tiene ninguna necesidad de nadie, entonces se 

pregunta si es posible situar ahí en la huella, lo que él había referido como esencia del 

sujeto. Él responde a este interrogante diciendo que: “Nosotros podemos plantear, de 

ahora en adelante, eso que deviene huella, por metáfora; el signo, si ustedes quieren, por 

metáfora también. Esas palabras no están en su lugar en tanto acabo de descartarlas… lo 

que significa un sujeto en tanto que esa huella, ese signo, contrariamente a la huella 

 
que una suerte de valor de soporte, de apólogo, midan la diferencia entre esto, que al comienzo quizá va a 

parecerles un juego de palabras, pero justamente, es uno: está la huella de un paso (la trace d’un pas). Ya 

los he llevado sobre esta pista, fuertemente teñida de un aire mítico, correlativo, justamente, del tiempo en 

que comienza a articularse en el pensamiento la función del sujeto como tal, Robinson, ante la huella de 

paso (la trace de pas), que le muestra que en la isla no está solo. La distancia que separa este pas (paso) 

de lo que devino fonéticamente el pas (no) como instrumento de la negación, ahí están justamente los dos 

extremos de la cadena que aquí les pido que sostengan antes de mostrarles efectivamente lo que la 

constituye, y que es entre las dos extremidades de la cadena que el sujeto puede surgir, y en ninguna otra 

parte.”  
450 Jacques Lacan, Leçon 20, 14 Mai 1969, “Séminarie 16, D’un Autre à L’autre, (1968 – 1969)”, Staferla, 

staferla.free.fr, pp.  158-159. 



 

203 

 

natural, no tiene otro soporte que la en-forma [en-forme][de] A.”,451 es decir, se soporta, 

su soporte es, –lo voy a rescribir así–, la (aen)-forma452 del Otro,453 es decir, la (aen)-

forma de Otro y en el Otro. ¿Qué quiere decir esto?  

Lacan dice que la huella pasa de la (aen)-forma454 [en-forme] de A de acuerdo a los 

modos en los que ella es borrada, con lo cual, en esta operación analítica de 

conmutación de la lengua de un análisis, el (A) adquiere un estilo. Es decir, el estilo es 

un estilete que marca la borradura presentificando al sujeto como barrado, elidido por la 

barra que lo marca. 

En este sentido, el sujeto, son los modos mismos (las mismas formas), por los cuales, 

como impresión (como marca), la huella se encuentra borrada señalando una distinción 

–nos viene a decir Lacan– “intitulando lo que podría decirse de ello: los cuatro 

borramientos del sujeto”455 [cuando dice cuatro, respecto de los borramientos que 

atañen al sujeto, se refiere a las cuatro formas que toma el objeto (a), aunque en sentido 

estricto, las formas que puede tomar, como son singulares y no se reducen a cuatro.] 

El sujeto, –dice Lacan en esta clase–, es el que borra la huella transformándola en 

mirada; mirada a ser entendida como hendidura, vislumbre [entr’aperçu],456 siendo por 

allí que él aborda lo que se refiere al otro que ha dejado la huella, que ha pasado por allí, 

y que está más allá. De este modo, llega a situar que aquello que define al sujeto y que 

lo distingue de todo organismo viviente en tanto animal que habla, es que puede borrar 

sus huellas, pero, de modo tal, que esta borradura que hace sobre las mismas huellas, y 

esto hace de ellas algo más que huellas, es decir, puede hacer “citas que se da a sí 

mismo”. Vemos aquí, que estas “citas que se da a sí mismo” remiten a dos hechos; el 

primero, refiere al lugar donde acude, y el segundo, al hecho de poder volver sobre sus 

dichos: “se cita”. En ambos casos, –que se producen en sincronía–, se juega en esta 

cita, la ex-citación, es decir, no sólo la citación desde afuera –punto necesario para 

acudir a la cita, es decir, es necesario estar afuera (en otro lugar) para poder acudir a la 

cita–, sino también en este movimiento, la relación que se establece entre lo que 

desaparece y sobre lo cual se apoya, se da cita (se ex-cita), articulando, pulsión y 

significante, es decir, ubica, sitúa, y realiza, cómo la satisfacción logra localizarse en la 

representación. Y, al mismo tiempo, esta operación da lugar a una estructura, de 

acuerdo a la lectura que se haga; ya que, este hecho le va a permitir reinscribirse en 

Otro lugar. Si a este movimiento lo denominamos estructura, estamos entendiendo aquí 

estructura como una operación de conmutación de la lengua en objeto al producirse 

 
451 Jacques Lacan, Leçon 20, 14 Mai 1969, “Séminarie 16, D’un Autre à L’autre, (1968 – 1969)”, Staferla, 

staferla.free.fr, p. 159, (traducción personal). 
452 En francés an-forme y en-forme son homofónicos, por eso hay un juego homofónico del a incluido en 

la forma del Otro, siendo lo que lo conforma y le da forma. 
453 No podemos dejar de notar, a su vez, que, escrito así, la (aen)-forma de Otro, presenta la siguiente 

resonancia: la (a) en forma del A, es decir, que la (a) toma la forma del Otro, se trans-forma, el Otro 

deviene (a). Si lo pensamos de esta manera atañe directamente al plano transferencial en una operación en 

el que la lengua (A) conmuta en objeto (a), al producir el (a) dicha transformación, o más bien, dicha 

conmutación. 
454 El juego homofónico de en-forme con in-forme en francés además remite a estar informado, hecho que 

revela el tema de la notificación también por escrito. 
455 En el neologismo effaçons, Lacan realiza un juego de palabras entre faron (manera) y eifarons (de 

effacer, “borrar”. 
456 Lacan efectúa un juego homofónico entre “entre aperçu” (entrever- vislumbrar haciendo mención a lo 

que fulgura y destella, que se ve a través de la hedidura (fente) y “entr’aperçu” lo que se percibe como a, 

a través de la hendija, remitiendo al objeto mirada. 



 

204 

 

una convergencia de faltas entre pulsión y lengua, por eso, cuando Lacan dice que: 

“Cuando Pulgarcito esparce las piedritas blancas, éstos, son otra cosa que huellas. 

Sientan aquí la diferencia que ya se esboza en la manada, que al perseguir algo tiene 

una conducta, –conviene decirlo–, que se inscribe en el orden del olfato, del husmeo –

como se dice–, y la cosa no es forzosamente extraña (ajena) al animal humano. Pero, 

otra cosa es esa conducta y la escansión de una huella (traza) señalada como tal, sobre el 

soporte de una voz. Ustedes tocan aquí el límite. A nivel de la jauría, este ladrido, 

¿quién osará sostener que él recubre las huellas (trazas)? 

Esto ya es al menos eso que se puede llamar esbozo de palabra (esbozo de habla), 

pero, distinto; distinto es ese soporte de la voz, de lo dado de la voz. Allí donde hay 

lenguaje, allí es donde está ese soporte que caracteriza de un modo autónomo un cierto 

tipo de huella (traza). Un ser que pueda leer su huella (traza), eso basta para que 

pueda reinscribirse en otra parte que allí de donde él la había llevado (producido 

primero). Allí, en esta reinscripción se encuentra (está), el lazo que lo hace dependiente 

de Otro, cuya estructura no depende de él.  

Todo se abre dando lugar a eso que es del registro del sujeto definido como: aquél 

que borra sus huellas.”457 

Continúa la cita: “El sujeto, en el límite, y para hacer sentir la dimensión original de 

eso que se trata, lo llamaría: aquél que reemplaza sus huellas (trazas) por su firma. 

Y ustedes saben que una firma no exige mucho para convertir a alguien en sujeto; en 

la Municipalidad, un iletrado que no sepa escribir, basta con que haga una cruz, –

símbolo de la barra barrada, de la huella (traza) borrada–, es la forma más clara de eso 

de lo que se trata cuando se pone en primer lugar un signo, y después algo que lo anula; 

esto alcanza como firma. Y que ésta sea la misma para todo aquel al que se le pida, no 

cambia en nada el hecho de que ésta será recibida para autentificar en el acto en 

cuestión, la presencia efectiva de alguien que jurídicamente es considerado, ni más ni 

menos, como un sujeto. Pero, es ahí, en ello donde trato de definir el nivel, –no 

ciertamente para hacer de él un absoluto–, sino, justamente para señalar (marcar) sus 

lazos de dependencia, porque el señalamiento comienza aquí: El significante nace de 

sus huellas (trazas) borradas. 

Entonces, ¿qué consecuencia tiene esto?  

Es que estas huellas (trazas) borradas no valen más que para el sistema de las otras 

[huellas/trazas borradas], ya sean semejantes o las mismas que esas otras [huellas/trazas 

borradas] establecidas (instituidas) en sistema. [cf. Seminario sobre la carta robada: α, β, 

γ, δ]. Es sólo allí que comienza el alcance tipo del lenguaje. Esas otras huellas (trazas) 

borradas son sólo admitidas. ¿Admitidas para quién? 

Y bien, ahí volvemos a ponernos de pie, del mismo modo que al nivel de la 

definición del sujeto, en tanto que un significante lo representa para otro significante, 

(las huellas/trazas) son las únicas admitidas, ¿para quién? Respuesta: para otras huellas; 

un (pa-âté) [no se ha ido/paso ido] –como dice Bridoison en Las Bodas458– eso no 

cuenta. Por eso, él tiene tanto interés, porque para Bridoison, quien se toma en serio las 

huellas (trazas), podría ser que contara; Es alguien sin apuro (c’est un “pas hâté”).”459  

Lacan efectúa aquí un juego de palabras entre pa-âté homofónicamete similar a pas 

hâté que puede traducirse como no se ha ido, pero también el paso ido, haciendo 
 

457 Jacques Lacan, Leçon 20, 14 Mai 1969, “Séminarie 16, D’un Autre à L’autre, (1968 – 1969)”, Staferla, 

staferla.free.fr, p. 159. 
458 Se refiere a las Bodas de Fígaro. 
459 Jacques Lacan, Leçon 20, 14 Mai 1969, “Séminarie 16, D’un Autre à L’autre, (1968 – 1969)”, 

Staferla, staferla.free.fr, p. 159. 



 

205 

 

referencia al pie que se fue, que daría lugar a varios sentidos, entre ellos, a un mal paso 

o metida de pata por alusión, ya que metida de pata en francés es faux pas, paso en falso 

y podríamos forzar a falso no. Siguiendo esta línea, podemos decir que pa-âté llevaría a 

pensar –tomando en cuenta el contexto en que Lacan alude a Bridoison en Las Bodas de 

Fígaro–, que la metida de pata, el paso ido, el paso en falso, de un no casado, no cuenta 

hasta que se tiene en cuenta la huella que deja el paso ido. El punto principal radica en 

la huella como efecto del paso que se fue, y su borradura. 

Continúa Lacan: “Desde entonces, si sabemos que esas huellas (trazas), esas huellas 

que no son borradas más que por estar ahí, borradas –como una lámina en papel de 

aluminio–; esas huellas tienen otro soporte que es justamente, la (ae)n-forma del A 

(Otro) [l’en-forme du A], en tanto que, es necesario para esto que él haga un a, un a que 

funcione a nivel del sujeto; entonces nosotros tenemos que considerar estos a en el 

plano de la sustancia.”460 Aquí Lacan plantea esta metáfora de la lámina u hoja de papel 

de aluminio comparándola con las láminas de pintura, esto es lo que se resalta y 

permite, por diferencia, ver algo más. Lo que Lacan nos presenta aquí, y que es tan 

difícil de comprender, es la relación de la lámina que hay entre la sublimación y 

materialización; en este sentido, Bridoison, debe marcar la diferencia entre el paso ido, 

el que se fue, la huella, el trazo que deja, y la lectura que, de ahí, de eso, se desprende. 

Entonces, podemos entender en esta articulación una relación que se establece, entre el 

borramiento del sujeto, su imagen, el origen significante en la borradura de la huella, la 

firma que constituye al sujeto en el marco de la legalidad sostenida desde el Otro, la 

lectura, que plantea siempre una mirada retroactiva que recae sobre la huella borrada, la 

voz que, como señalamos anteriormente, remite a la cita a la que acude el sujeto en la 

lectura que se hace respecto de la huella borrada, y la ex-citación en todo este 

movimiento que plantea una estructura y por esto mismo, la mirada ex-citada, lo plantea 

como “lo que hace el alcance de un elemento, por ejemplo, como una mirada en el 

erotismo, y se plantea la pregunta –porque ella es sensible– a nivel de la relación de eso 

que se inscribe de la mirada, a la huella.”461 En este “de la mirada a la huella”, 

localiza lo que la mirada inscribe como huella y la lectura que ésta realiza respecto de 

la inscripción que produce, de ahí la pregunta que se formula acerca de si una mirada 

erótica (ex-citada), –citada ahí y que ahí toma lugar–, deja huellas a nivel de algún otro. 

Y, no sólo dice que efectivamente es así, sino que además, en este nivel se plantea el 

registro del pudor en el que esta mirada se inscribe de un modo sensible, por esto señala 

que el pudor “es una dimensión sólo propia al sujeto como tal”, aseverando que “la 

escritura se afirma en relación con la escritura de la mirada como objeto (a): Allí está 

lo único que puede dar su estatuto correcto a una gramatología”,462 es decir, a una 

ciencia de la escritura, ciencia que podemos entender en esta relación que establece y 

que se establece entre mirada y huella, respecto de lo que ya había señalado como “lo 

entrevisto”, es decir, el corte en lo visto, donde la mirada en este corte inscribe, produce 

e instala una marca que marca al cuerpo originando, provocando y causando un sujeto 

borrado por esta marca que lo constituye, por eso, el sujeto va a localizarse ahí en el 

hueco que la pulsión (mirada) cava en el cuerpo.463 Estableciéndose –como ya 

señalamos–, en esta convergencia de faltas, la localización de la satisfacción en la 

 
460 Jacques Lacan, Ibidem, pp. 159-160. 
461 Jacques Lacan, Ibidem, p. 159. 
462 Jacques Lacan, Ibidem, p. 160. 
463 Un corolario que podemos extraer esto mismo, es que en los casos en los que se presenta la falla 

epistemo-somática siempre hay una correlación entre la enfermedad orgánica y la vergüenza, una 

vergüenza furtiva y secreta. 



 

206 

 

representación, es decir, una comunidad topológica entre pulsión y lengua; por eso 

Lacan establece claramente, que, la mirada produce, “en toda su ambigüedad –que ya 

señalé anteriormente a propósito de su relación con la huella–, lo entrevisto, y para 

decirlo todo, el corte en lo visto, la cosa que abre más allá de lo visto.”464 

En esta cosa que abre más allá de lo visto: la escritura, toma una relevancia central 

para evaluar lo que atañe al lenguaje, y Lacan nos muestra que este acento recae en que 

ésta “sea primera y deba ser considerada como tal a la vista de eso que es el habla 

(parole) y que la escritura sea primera y deba ser considerada como tal; es lo que, 

después de todo, quizás, puede ser considerado no sólo como lícito, sino hecho 

evidente, por la sola existencia de una escritura como la china donde, claramente, eso 

que es del orden de la aprehensión de la mirada, no es ni está  sin relación de eso que se 

traduce a nivel de la voz; a saber, que hay elementos fonéticos, pero también que hay 

muchos de ellos que no lo son, siendo esto en particular tanto más sorprendente, porque 

desde el punto de vista de la estructura, de la estructura estricta de eso que pertenece (se 

encuentra y está) en un lenguaje, ninguna lengua se sostiene de un modo más puro que 

esta lengua china donde cada elemento morfológico se reduce a un fonema.”465 En este 

punto es necesario notar que contrariamente a lo que se sitúa acerca de la escritura como 

posterior al habla, que Lacan invierte el orden; es lógicamente necesario que la escritura 

sea primera para que el habla se constituya en cuanto tal. Ahora bien, ¿en qué sentido 

podemos hablar de escritura? En el sentido de que la huella borrada es leída en el punto 

en el que el sujeto aparece en la lectura de este borramiento, por esto mismo, tal como 

aparece en la escritura china, la aprehensión de la mirada en la lectura de la huella 

borrada se encuentra en relación directa, con eso que se traduce a nivel de la voz, con 

elementos fonéticos que mueven el cuerpo desde el origen; esto hace a la estructura, a la 

estructura que pertenece, se encuentra y está en un lenguaje que toca al cuerpo a través 

de los primerísimos fonemas que lo mueven desde el origen. En este sentido, la 

escritura lejos de ser la transcripción de lo que se enuncia en palabras, “es otro sistema; 

un sistema al cual, eventualmente se engancha lo que es recortado en otro soporte: el 

de la voz.”466 

El corte, entonces, define y materializa los soportes en la mirada y la voz,467 que, 

reemplazando a la huella (traza), instituye –indica Lacan– “esta suerte de conjunto 

donde una topología se construye, en última instancia, definiendo al Otro468.” Sin 

embargo, va a explicar Lacan, que estas consideraciones subestructurales no nos van a 

decir nada acerca de cómo ha comenzado, cómo se ha originado este Otro; y, por esto 

 
464 Jacques Lacan, Ibidem, p. 160. 
465 Jacques Lacan, Ibidem, p. 160. 
466 Jacques Lacan, Leçon 20, 14 Mai 1969, “Séminarie 16, D’un Autre à L’autre, (1968 – 1969)”, Staferla, 

staferla.free.fr, p. 160. [“Es entonces, precisamente allí, donde habría sido más simple –si se puede decir 

así– que la escritura no sea más que la transcripción de lo que se enuncia en palabras. Es sorprendente ver 

que, por lo contrario, la escritura [china], lejos de ser transcripción es otro sistema; un sistema al cual, 

eventualmente se engancha lo que es recortado en otro soporte: el de la voz.” 
467 Si el corte, entonces, define y materializa los soportes en la mirada y la voz, no es más que, porque 

este soporte lleva a la pérdida de la mirada y la voz para que una imagen se construya en el espejo, de 

modo tal que, esta imagen se estructura desde el Otro como lugar que la aloja en tanto se produce, articula 

y emerge a través de una voz que representa y una mirada que dice, efecto de lo cual, el cuerpo queda 

extraído del espejo y el significante porta, y transporta una imagen, a partir de esta caída y pérdida de la 

voz y la mirada. 
468 Que una topología se construya definiendo al Otro, implica que este Otro queda definido como lugar 

(topos) en el que el sujeto se va a inscribir, y por esto mismo queda definido en Lacan –al menos en uno 

de sus aspectos–, lo inconsciente como el corte en acto entre el sujeto y el Otro. 



 

207 

 

mismo, “¿cómo se sostiene eso cuando él está allí?; ¿de dónde surgió?, eso es 

justamente lo que hasta el presente se ha dejado entre paréntesis.”469  

Sigue Lacan: “Observación al margen porque continúo diciendo –lo que después de 

este 1 y este 2 concernientes a la mirada y la voz–, lo que podría venir a continuación es 

un aporte tomado por ese sesgo. 

No es –inmediatamente ustedes lo ven– en la relación del sujeto al Otro en tanto que 

estructurado que ocurre lo que se anuncia ahora como siendo la demanda. Cosa 

singular, entonces, que en el orden del objeto (a), el pecho y las heces parezcan venir al 

primer plano, al punto casi de dejar en una cierta sombra los términos de la mirada y la 

voz, en el manejo más frecuente de lo que se trata en la regresión analítica. Ustedes ven 

aquí que estamos forzados, al contrario, a suponerlos construidos sobre soportes, mirada 

y voz. Lo que va a hacer, por supuesto, elemento en la demanda, y que si reencontramos 

aquí un objeto (a), es, por lo tanto, la ocasión de señalar que lo que es demandado, no es 

jamás más que un lugar, y que no es por nada que el lugar [place] evoque ese enchapado 

[placage],470 que es la esencia donde definimos en el pecho como análogo de la 

placenta, en la medida que él define la relación subjetiva fundada –tal como conviene 

instituirla–, en las relaciones del niño y de la madre.  

El rol amboceptor del seno entre el niño y la madre, es en realidad un rol 

predominante. Es en tanto que objeto (a), como ser enchapado [plaqué] a esa pared que 

el niño-sujeto471 se articula, y que su mensaje es recibido de la madre y que le es 

respondido. 

Lo que se demanda con sus significantes. He aquí cuál es el tercer término, y ustedes 

pueden ver su enlace con ese otro elemento (a), [la voz].  

En fin, al articular las cosas por ese sesgo, nosotros veremos, podremos palpar eso 

que se engendra, a saber, todo lo que es sentido, hablando propiamente: el significado; 

es en tanto efecto de caída de ese juego que debe ser situado aquí. 

Lo que hay en el sentido…, que no es sólo efecto, sino efecto rechazado, pero 

también efecto que se lleva, y efecto que se acumula…, la cultura –para decirlo en su 

totalidad– participa de ese algo que se destila, participa de una economía fundada sobre 

la estructura del objeto (a), a saber, que es precisamente como desecho, como 

excremento de la relación subjetiva como tal, que es eso que hace a la materia de los 

diccionarios, –de lo que se dice ser el cúmulo de los sentidos que se han concentrado en 

el curso de cierta práctica registrable por haber devenido común alrededor de un 

 
469 “Seguramente, el término del corte es lo que predestina esos soportes –también bien definibles 

materialmente como la mirada y la voz– lo que los predestina a esta función de ser, lo que, reemplazando 

a la huella, instituye esta suerte de conjunto donde una topología se construye, en última instancia, 

definiendo al Otro. 

Como ustedes ven, no se trata aquí más que de consideraciones subestructurales, por supuesto, éstas 

no son del todo originales, porque, después de todo, esto no dice cómo ha comenzado este Otro, sin 

embargo, ¿cómo se sostiene eso cuando él está allí?; ¿de dónde surgió?, eso es justamente lo que hasta el 

presente se ha dejado entre paréntesis.”, Jacques Lacan, Leçon 20 14 Mai 1969, “Séminarie 16, D’un 

Autre à L’autre, (1968 – 1969)”, Staferla, staferla.free.fr, p. 160. 
470 Hay un juego de palabras entre lugar (place) y aplique, revestimiento o enchapado (placage). A su vez, 

conviene señalar que placage deriva de verbo plaquer, y se refiere a la aplicación o revestimiento de una 

materia sobre otra con mayor valor, un ejemplo puede ser un anillo de acero enchapado en oro, También 

se aplica en el sentido del revestimiento y parte de una obra que no forma parte del resto del cuerpo de 

aquella. En este caso, entendemos que el revestimiento que se establece entre pulsión y la lengua produce 

la escritura como tal, si entendemos que la letra es lo que se escribe. 
471 En este giro enfant sujet (niño-sujeto), a partir del juego que Lacan establece con lugar, enchapado, 

adherido y sujeto, sitúa a su vez, la sujeción, pero también el tema (le sujet), en el que se encuentra 

adherido en y por ese discurso materno. 



 

208 

 

significante–, es precisamente del registro del segundo objeto como objeto (a),  del 

objeto anal, que es necesario aquí, inscribir en esta perspectiva. 

Tales son las cuatro desapariciones472 (borramientos) [effaçons], por las cuales el 

sujeto puede inscribirse. El sujeto que, en medio de esto es, seguramente hablando con 

propiedad, inaprehensible al no poder ser representado más que por un representante. 

Es, en tanto él se inscribe en el campo del Otro, que él subsiste, y es a esto que 

debemos atender, si queremos dar cuenta correctamente de lo que está en juego (lo que 

es la apuesta) en el psicoanálisis.”473  

Entonces, retomando y resumiendo lo que venimos desarrollando, Lacan exponía que 

bastaba con que un ser pueda leer sus huellas para que pueda reinscribirse en otra parte 

que allí de donde él las ha sacado, siendo que el sujeto queda definido como aquél que 

borra sus huellas reemplazándolas por su firma. Esto plantea la relación entre 

inscripción, escritura, borramiento, lectura y presencia. Siguiendo este desarrollo, hay 

un comentario que hace Marta Beisim en su artículo Objetos, presencias,474 acerca de 

una acotación un poco lateral que efectúa Lacan en el Seminario 9, La identificación 

(1961-1962), cuando comenta que, para sacar un conejo de la galera, es necesario 

haberlo puesto primero. Vamos a ver, respecto de esta referencia aparentemente 

tangencial en Lacan –a partir de una reflexión sobre el comentario que Marta Beisim 

realiza sobre la misma–, la relación entre significante, saber supuesto, sujeto, marca, 

letra, lectura, signo y escritura. 

Marta Beisim subraya que la importancia de este comentario reside en que el conejo 

que se puso en la galera y aquél que luego aparece, es y no es el mismo, ya que en un 

sentido es el mismo, en tanto y en cuanto, es el que posibilita el truco, pero, no es el 

mismo en tanto y en cuanto, en distintos momentos su función es distinta. 

Distingue entonces tres momentos. En el primero, el mago coloca al conejo en el 

doble fondo de la galera, pero sustraído a nuestra mirada; hay allí oculto ante nuestra 

mirada un conejo presente. Se muestra entonces en este vacío la presencia de una 

ausencia (la del conejo cuya presencia en otro lado ignoramos). 

En el segundo –que para los observadores es el primero– el mago muestra la galera 

vacía; allí, no contamos con la presencia del conejo. Podríamos decir que el conejo fue 

borrado ante nuestros ojos sin saberlo, mostrándose ante nosotros el lugar vacío o, dicho 

de otro modo, se nos muestra en este lugar vacío la presencia de una ausencia. Dice 

entonces Marta que por allí “había pasado un conejo, pero se borró”.475 Afirmación que 

sólo puede ser hecha retroactivamente; en el tercer momento (el del acto mágico) 

cuando el conejo sale de la galera vacía, es en ese instante en el que se marca como 

presente la huella de un conejo borrado, y agrega que “no se nos presenta solamente un 

conejo que sale de la galera, porque además si fuese así, no produciría ningún placer el 

acto mágico; se nos presenta un conejo que es a la vez un no conejo, ese que no estaba 

en la galera. 

El placer de la magia reside en que se realice el no conejo como presencia.”476 Es 

decir, que, en esta realización de el no conejo como presencia, pasamos de la presencia 

de una ausencia (la determinación de un lugar vacío, un lugar vacío que va a determinar 

 
472 Lacan se refiere aquí a los cuatro objetos clásicos, oral, anal, voz y mirada. 
473 Jacques Lacan, Leçon 20 14 Mai 1969, “Séminarie 16, D’un Autre à L’autre, (1968 – 1969)”, Staferla, 

staferla.free.fr, pp.  159-161, (traducción personal). 
474 Marta Beisim, Objetos, presencias, “Conferencias y Escritos”, Lecturas Clínicas, 

www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2019, pp. 158-168. 
475 Marta Beisim, Ibidem, p.160. 
476 Marta Beisim, Ibidem, p.161. 

http://www.lecturasclinicas.com.ar/


 

209 

 

una presencia), a la ausencia de una presencia (el lugar vacío) que se presenta como 

marca, es decir, –como dice Marta Beisim– “el sacar un conejo de la galera”, es una 

marca, marca que representa algo que se lee como “¡Oh! Hizo magia” para nosotros. 

“La galera vacía es eso: la determinación de un lugar vacío.”477 Pero, he aquí que, en 

la aparición del conejo, es decir, en su presentación, se realiza como presencia la 

ausencia de una presencia de manera retroactiva, esto es, la suposición de que en ese 

vacío tuvo que haber habido un conejo desaparecido, borrado. Entonces, la lectura de 

esa marca que presenta el conejo aparecido, nos permite saber “que el lugar se vació, se 

tuvo que haber vaciado y que en realidad quedó vacío porque algo desapareció allí, y 

efectivamente se borró; sin embargo, en sentido estricto se borró algo que nunca estuvo 

ahí presente, ya que el conejo desde el vamos nunca ocupó ese lugar vacío sino que 

siempre estuvo escondido en el doble fondo de la galera, en este sentido, esta 

presentación en acto produce e inaugura una suposición de saber respecto de lo borrado: 

el conejo del primer momento. 

Entonces, la presencia que se presenta en el conejo se reconstruye après coup, como 

huella de su desaparición, de modo tal que en esta presencia emerge un decir: allí debía 

haber habido un conejo presente, pero ausente a nuestra mirada, por lo tanto, es un 

truco. Hay entonces un saber que se hace presente como supuesto y un placer que se 

realiza en esa suposición, efecto del acto que se realizó como mágico. 

Tenemos entonces, en la realización del acto mágico la formulación de un tiempo 

lógico que comprende un instante de ver (adquisición de un punto de vista respecto de 

un recorte que sitúa la determinación de un vacío), un tiempo de comprender (el tiempo 

posterior a la aparición del conejo en el acto mágico) y un momento de concluir (la 

lectura con la letra, de la estructura localizada del objeto que aparece y produce el cierre 

como efecto de la marca, en una diacronía en la que se sostiene el tiempo lógico). 

Marta extiende la analogía del acto mágico con la emergencia del significante de la 

siguiente manera. Forzando la comparación para dar cuenta de la emergencia del 

significante, decía que cuando se marca la presencia del conejo mágico que sale de la 

nada, “ese movimiento no sabe nada de aquél otro conejo presente en el primer tiempo 

dado que lo que se recupera es una nueva presencia que requiere de su previa 

desaparición.”478 –señala ella–, pero, en sentido estricto, –como situamos 

anteriormente–, no se recupera una nueva presencia sino la presencia de una ausencia 

que se presenta en el conejo, en este caso, en el objeto que aparece como letra donde la 

marca que se produce el cierre lo localiza permitiendo en ese acto una lectura en el 

tercer momento. En este sentido, el segundo momento, el de la huella borrada, ubica 

retroactivamente ese borramiento como desaparición del sujeto situando, como bien 

señala Marta Beisim, de que el primer momento represente al sujeto para el segundo. 

Entonces, esto que señalamos como momentos, adquieren un valor y estatuto de 

significante en tanto cortes, de una temporalidad lineal e infinita, situando en esta 

pulsación, que en este segundo momento (corte) al no saber nada respecto del primero, 

lo supone. ¿Qué supone? La desaparición de un sujeto. La consecuencia clínica más 

inmediata de esto resulta que el sujeto nunca sabe dónde está, ya que se ubica como 

falta, como falta en ser, un ser que está en su desaparición y en relación con algún 

elemento que no lo termina de representar. 

El tercer momento, cuando aparece el conejo en la galera, en la determinación de ese 

lugar vacío del primer momento, se marca; el acto produce una marca como cierre en 

 
477 Marta Beisim, Ibidem, p.161. 
478 Marta Beisim, Ibidem, p. 161. 



 

210 

 

la presentación del objeto que aparece: el conejo en el acto mágico, pero siguiendo con 

la comparación, la letra que se lee en la marca que produce un cierre. En este sentido a 

diferencia de lo que sitúa Marta Beisim, no se alcanza el nivel del signo, –que siguiendo 

la definición de Lacan representa algo para alguien–, sino la dimensión del objeto en 

tanto la marca produce un efecto de cierre y posibilita una lectura, la lectura de la 

localización del objeto: un goce especificado, localizado. Esta es una operación 

transferencial en tanto y en cuanto el saber que se produce es un saber supuesto en los 

dos sentidos: supone un sujeto y esta suposición configura un saber supuesto, 

produciendo performativamente un sujeto supuesto saber. Es decir, que frente a la 

imposibilidad de representación se sigue la vía de la suposición de algo que nunca 

estuvo. En este sentido, –siguiendo con la comparación–, el conejo que sale de la galera 

no es un signo como plantea Marta Beisim, sino un objeto que causa al sistema 

significante localizando en este sistema una marca que lo cierra; cierra el 

deslizamiento infinito de los significantes, y así, en este sistema, el sujeto queda 

representado por un significante para otro como falta. Como consecuencia de esta 

lectura hay un placer que se recupera y una satisfacción que se pierde –no me voy a 

extender en esto–. 

Ahora bien, si el tercer momento –como decíamos– marca la desaparición del sujeto 

–operación que tendría lugar pospubertad–, Marta Beisim señala acertadamente que en 

el niño “esto no sería posible, porque, si bien está en relación con la presencia y la 

ausencia y con la falta de objeto, la falta que importa y que lo determina es, en 

principio, la del Otro.  También la propia ‒por ejemplo, cuando descubre que su pene 

real no entra en el circuito de la demanda como en el caso de Juanito‒, pero no llega a 

la falta de representación absoluta que lo sitúa como ser sexuado y parlante cuando 

puede disponer del acto sexual. 

Diremos entonces que, en vez de marca hay juguete y que el juguete presentifica al 

objeto borrado como si fuera el mismo […] Se cumple lo que se describe como propio 

del juego en el sentido de que el que juega o el objeto con el que se juega, pasan a ser 

otros distintos de quienes son.”479 

El hecho del padecimiento sufrido en un paciente adulto que se exterioriza en la 

manifestación de una falla epistemo-somática, nos da a pensar acerca de las dificultades 

respecto de la inscripción de la falta que se consolida con el descubrimiento de que el 

pene real no entra en el circuito de la demanda posibilitando el avance hacia el 

significante faltante cuando ya dispone del acto sexual. Podemos decir entonces que, si 

encontramos una falla en esta inscripción, quedaría comprometida la posibilidad de 

presencia del objeto, conjuntamente con su borramiento. De modo tal que, así como se 

plantearía en el primer momento del ejemplo, del conejo que sólo sería visible para el 

mago, no podríamos saber el estatuto y la dimensión de estos objetos cuya presentación 

no termina de definirse, es decir, su presencia queda comprometida y con esto el 

borramiento del sujeto queda en suspenso, de modo tal que no podríamos situar allí 

ninguna significación. En este sentido, es el registro del cuerpo el que queda 

comprometido conjuntamente con su registro imaginario. La instalación del malestar en 

ese momento se plantea desligado del sistema del lenguaje. Con lo cual podemos 

establecer que es un tiempo en el que todavía un decir no logra constituirse como tal en 

tanto y en cuanto es un tiempo no vacío sino cargado con la traza, con la marca de un 

padecimiento que no termina de inscribir una huella y, por ende, su borramiento. Un 

padecimiento que no arma sistema con el lenguaje, con la lengua, ubica a una persona 

 
479 Marta Beisim, Ibidem, p.162. 



 

211 

 

totalmente de manera absoluta, en la cual presencia y representación pierden distancia y 

es tragada por la situación dirigiéndonos una presencia que no podemos leer, porque 

ahí, el sujeto queda en suspenso. Sería incorrecto decir que la lesión de órgano nos 

plantearía una inscripción que no podemos llegar a leer, ya que, por lo que dijimos es 

más bien, la falla en la inscripción lo que lleva a que el órgano en cuestión quede 

lesionado. 

Cuando –en la situación clínica que les comentaba anteriormente de esta paciente–, 

surge el movimiento de esquive de las preguntas de su lado, y la intervención acerca del 

juego del quemado, en ese mismo movimiento, un decir se presenta saliendo de esa 

presencia ausente dando lugar a la constitución de la fantasía que aparece 

posteriormente borrando en ese movimiento la presencia de esa ausencia y borrando el 

padecimiento ligado al momento en que no se podía decir. Emerge un decir en el 

hablar y se reestablece la distancia entre presencia y representación. Se produce una 

inscripción y borramiento al mismo tiempo, ubicando a la huella como huella borrada, 

(pas de trace), situando el borramiento del paso (pas) en el que el sujeto todavía no 

desaparecido se localizaba y ese mismo paso (pas), se presenta como no (pas) en el 

decir, constituyendo un decir. Un decir queda afirmado y la negación queda inscripta. 

Como podemos apreciar se producen dos planos, dos escenas que quedan conectadas, 

la de la infancia (juego del quemado) y la del padecimiento pospuberal que, al quedar 

el cuerpo representado, constituido en el registro imaginario, es posible una lectura en 

el decir. La dimensión de la repetición se relanza en el acto mismo del decir, y 

comienzan a inscribirse diferencias; con esto surge el humor, recuperación de placer y 

pérdida de satisfacción, en tanto y en cuanto la satisfacción queda localizada en la 

representación. 

La conmutación de la lengua en objeto con su caída parcial en estas tres sesiones que 

traje para compartir con ustedes posibilita que la significación se detenga en el 

movimiento que se produce en el corte mismo de la sesión y el inicio de la siguiente, 

permitiendo una lectura: La letra se localiza conjuntamente con la inscripción de la 

huella; la huella se hace presente. Esta operación propicia una realización de deseo en 

el interior mismo de la lengua conjuntamente con recuperación de placer y pérdida de 

satisfacción. 

La operación transferencial en juego implica las caídas parciales del objeto sesión 

tras sesión, permitiendo la inscripción y borramiento de la huella inicial. La localización 

de fantasías (superman, ser madre, etc.) y la fantasía transferencial (el nonato), ubican 

un personaje; esta localización permite dar el paso que efectiviza que la huella se borre 

(pas de trace), dando lugar la producción de significación en el acto de decir. 

 

3 

De la Falla a la Falta en la operación analítica. Conclusión. 
Podríamos decir que en el pasaje de la falla epistemo-somática a la localización de la 

falta, ésta debe ser producida, descubierta y reconocida como si su presencia estuviera 

amenazada. Todo resulta como si primero hubiera que asegurarse de que hay; y este hay 

(que no es el grito de dolor, sino que se localiza en el dolor mismo), va a poder 

producir, descubrir y reconocer la falta, es decir, va a haber falta, para poder decir; 

para que un decir vuelva a tener lugar. Por esto mismo, la falla epistemo-somática 

demanda cuerpo y al cuerpo como Otro. 

 

4 



 

212 

 

El juego en la infancia y la constitución del síntoma pospubertad. 
Si nosotros pensamos que la constitución del síntoma pospubertad se encuentra en 

relación directa con el juego no reconocido en la infancia, hay necesariamente una 

vinculación entre lo que Fukelman plantea como pictograma en la infancia y su 

relación con la actualidad del acto del juego que se encuentra dificultado en el hecho de 

que el deseo se realice como presencia, y la falla epistemo-somática pospubertad 

respecto del concepto de presencia, tal como situábamos anteriormente.480 Esto, por un 

lado. 

Por otro lado, si pensamos cómo remite esto transferencialmente y ubicamos que hay 

una relación entre lo que ubicamos como falla epistemo-somática y relación con el 

establecimiento de la fantasía transferencial, y la cuestión pulsional que ubica una 

relación entre la máscara y el velo, entonces ahí se podría producir una interpretación 

que lee una escritura que produce una inscripción de algo que llamaba, demandaba ser 

leído, es decir, de algo que llamaba a la lectura. 

En el fantasma el objeto representa una marca que plantea la desaparición del 

sujeto; en la pulsión el corte orgánico da una posición. En la pulsión hay un corte 

orgánico que tiene que ver con las zonas erógenas dando un punto de vista y 

delimitando una posición: la extracción del mimetismo. Esto propone toda la dimensión 

que trabaja Fukelman con relación a la función de la máscara, con lo cual la función de 

la máscara no está en relación al fantasma, está en relación al trabajo de la pulsión, a la 

caída de la pulsión.  

El camuflaje desarrolla la función del velo en el sentido de la ocultación del Falo, y 

ahí aparece lo fantasmático en Lacan con relación al sujeto elidido y el objeto que 

representa la marca. Entonces, hay una relación de congruencia entre lo que es la 

función de la máscara y el Falo simbólico . 

En todo sujeto, un objeto que nos representa, nos retira de la omnipotencia; retiro de 

la omnipotencia que produce una marca que al constituirse en el corte orgánico ubica y 

nos ubica en una posición otorgándonos un punto de vista. Esta es la vía pulsional en la 

que ubicamos la representación ligada al fantasma; entonces aquí tenemos la línea de la 

filiación, del tótem y el intento de representar la desaparición cuando todavía estamos 

acá. Para quienes quieran profundizar este desarrollo pueden consultar el texto de Faig, 

Ilaciones en torno al axioma italiano.481  

Volviendo a la presentación clínica que hice, en la última sesión aparecía –a partir de 

lo que trabajé en la primera reunión–, una fantasía en la cual la paciente afirma: “yo 

tenía que obrar como hombre porque con eso iba a conseguir lo que quería”. En esa 

sesión se trabaja este punto con relación al personaje de superman. Cuando se trabaja 

esto con relación al personaje de superman –y en superman aparece la relación del 

superhombre en términos de dejar el deseo singular de lado en función de satisfacer la 

demanda del otro, cosa que estos años se venía trabajando en esta paciente–, aparece 

otra fantasía donde ella dice que fue equivocado en ella pensar que en esa posición de 

superman –donde se trabaja su posición de espectadora, quedar expectante del 

espectáculo del mundo–, ella dice que estaba equivocada en haber pensado que desde 

esa posición y en esa posición iba a recibir algo de lo que fantaseaba que iba a venir, y 

 
480 Con respecto al concepto de pictograma, se puede consultar el texto de Fukelman, Del pictograma, 

“Del pictograma y otros textos”, Lecturas Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos 

Aires, 2020. (Material de circulación interna), pp. 22-29. 
481 Carlos Faig, Ilaciones en torno al axioma italiano, “Formalización del Seminario de Lacan”, Ricardo 

Vergara ediciones, Buenos Aires- Argentina, 2014, pp. 87-100. 



 

213 

 

que no había para ella otra forma conocida porque las formas vistas en los otros –y se 

refiere a los personajes familiares–, la ubicaban en torno al ideal. Pero, este ideal era por 

un lado el desamor en vez del afecto donde se pregunta, “si así no iba, ¿qué podía hacer 

yo para el amor, más que dar, más que pedir? En este dar más que pedir, aparece el 

tema de la espectadora como personaje que la vincula a la relación fantasmática, 

superman, la cuestión del Falo y el velo. 

Por el lado de lo pulsional aparece el tema invocante, concerniente a la imposibilidad 

de pedir.  

Sesión siguiente a esa, quince días después, comienza preguntándose y 

preguntándome “¿por qué hay gente que le interesa saber cuánto cobra uno por el 

trabajo que hace?”, le pregunto quién le había preguntado eso, y me dice que fue la 

madre. La madre le pregunta acerca de su trabajo como masajista, entonces le digo que 

si la madre le pregunta eso es porque se quiere ahorrar algo sabiendo que ella cobra 

poco. Ella se ríe, y me dice “mi madre siempre me da letra”.  

En las reuniones pasadas habíamos trabajado en las ilaciones de estas sesiones, todo 

el tema del cambio de letra, el pasaje de la cantidad a la cualidad, el tema de las 

migajas, cómo remitía al recuerdo infantil, la relación de amor, y cómo se vinculaba 

eso con el tema del ardor, la quemadura. Entonces, se queda reflexionando y dice 

“tengo que agradecer a la cuarentena que por primera vez vi lo que puse afuera. Pude 

ver a la distancia cuánto le puse a mi madre, al Negro…”, todo en esa línea el afecto en 

relación al amor, el afecto en relación al refugio, y después de esto dice “¿no sé por qué 

ahora me aparece la palabra deseo?”, entonces le digo, porque a lo mejor como no lo 

puede ocultar, está a flor de piel. Podemos decir, que en esto que “sale”, puede empezar 

a ver porqué lo que ella quería “no salió” como quería. 

Entonces dice que bueno, al final ella es como todo los seres humanos, que no tienen 

nada para sonreír, aparece esta queja, y tiene ahí una asociación respecto de que siempre 

que se levanta, sueñe o no sueñe, ni bien se levanta lo primero que le aparece es la 

palabra crueldad, piensa en esta palabra; con relación a esta palabra, ella piensa que 

crueldad, es una crueldad hacia ella misma, pero no hacia los otros, al contrario, 

siguiendo esta fantasía de superman, ella da, pero no puede pedir, entonces siempre 

está a disposición del otro. Entonces, con relación a esto de la crueldad, de la crueldad 

con ella misma, empieza a emerger (nacer) un tema, y dice que esta semana en la 

espalda tiene un brote. Ahí intervengo ubicando que esto que carga que está atrás, –lo 

del pasado–, y si la crueldad es con ella misma, esto que le pesa atañe al tema de “el ser 

madre, y no haber podido serlo”. Este es un tema bastante pesado en tanto en estos 

años, no dialectizó demasiado para ella, ya que siempre quiso ser madre, pero no pudo 

serlo, pero tampoco adoptó pudiendo haberlo hecho, entonces yo le digo ahí que si la 

crueldad es con ella misma es porque ella puso el cuerpo para proteger a sus hijos en el 

sentido de que la mejor manera de protegerlos era no tenerlos, y por eso puso el 

cuerpo. Esta construcción le plantea alivio, contrariamente a lo que sucedía en otros 

momentos donde se angustiaba mucho por este tema. Entonces, ella tiene la crueldad a 

flor de piel, y la piel al soportar la crueldad permite proteger el deseo; esto en algún 

momento le sirvió, pero ya no le sirve más en la medida que el deseo aflora a flor de 

piel. Tan es así, que ahora puede hablar de otra manera, incluso pensando en la relación 

con el Negro, y dice que ahora no se siente la exigencia y la urgencia de contestarle 

inmediatamente los mensajes, pudiendo disfrutar de no estar exigida y respondiendo 

cuando ella quiere. Abro paréntesis. Retomando aquí lo desarrollado en nuestra segunda 

reunión respecto de la reflexión del número, la cifra y lo cifrado y la función del 



 

214 

 

realismo del número, podemos decir que el deseo de ser madre en esta paciente queda 

cifrado a flor de piel, ahí donde el deseo de su madre le borra (cifra) el nombre. 

Entonces, tomando la pregunta que a ella se le hace al principio, el tema del deseo y 

la crueldad, se me presenta una cita que leí en el Seminario 22, R.S.I.,(1974-1975), 

donde Lacan hace referencia a su escrito Acerca de la causalidad psíquica, y la cita es 

la siguiente, ahí dice que “hay tres cosas sobre las cuales nada deja huellas, el hombre 

en la mujer, el paso de las gacelas sobre las peñas, y, más inaccesible a nuestros ojos 

hechos para los signos del cambista, la huella sobre la moneda tocada, huella que no 

hay, hay solamente usura. Es ahí que viene a soldarse, es el caso decirlo, ese algo 

anudado del que se trata.”482 En este párrafo hay una nota a pie de página de Ricardo 

Rodríguez Ponte en la que subraya que “Dada la relación que hay entre esta 

autorreferencia de Lacan a su Escrito, y este momento del seminario en el que está 

hablando del círculo, que a su vez remite a lo imaginario, es interesante destacar que en 

dicho escrito Lacan pone en relación ese “proverbio árabe” con los “aspectos de la 

imago”, cf. Acerca de la causalidad psíquica, Escritos, pp.182-183. Sin embargo, hay 

una frase al final de este párrafo y comienzo del siguiente –que no se encuentra en la 

versión traducida por Rodríguez Ponte– que es la siguiente: “Je «trouve» assez pour 

avoir à fomenter le cercle, qui n’est du trou que la conséquence.”, “Yo encuentro lo 

suficiente por tener que comentar en círculo [para fomentar el círculo R.S.I], que no hay 

otra consecuencia más que la del agujero”. Si lo imaginario es la consistencia y la 

consecuencia que se extrae del círculo es el agujero, se marca en esto la relación con la 

imago perforada; pero, la imago perforada remite a la perforación del sentido, o dicho 

de otra manera, cómo la satisfacción se localiza en la representación, lo cual nos remite 

al tema de la relación que se establece entre presencia, cuerpo y representación. Otra 

manera de plantearlo es la comunidad topológica entre pulsión y lengua establece 

consecuencias en el agujero que es el cuerpo, situando a su vez, al cuerpo como -1.483 

Volviendo al tema de la paciente, se articula con el hecho de que los hombres la 

marcan junto con la imposibilidad de tener hijos, y paralelamente a esto y en 

consonancia con esto, el darse a ver y ser reconocida, por la madre y por los hombres 

en el amor, en el sentido de hacer roncha.484 

Entonces, con esta construcción respecto de la protección de los hijos y de la 

crueldad con ella misma, lo que surge es que más que Cruela de Vil, ella es Cruela de 

“mí”, ella ahí se ríe y me dice: “¡Lindo título para un tango! Bueno, ahora Ud. ya puede 

escribir un stand up, la música es un tango.” Acá termina la sesión. Lo interesante de 

este movimiento es que ella me pasó la letra, literalmente: me dio letra. 

En esta interpretación y cambio de letra Cruela de “(V)il”, por Cruela de “(m)í” 

nombre y cuerpo quedan localizados respecto de un personaje/máscara (satisfacción 

fálica) y cuerpo que se hace presente llamando a una lectura. Cuerpo y nombre se 

presentifican.  

Entonces, a lo que voy, respecto del planteo anterior, es esta relación de articulación 

entre lo fantasmático con relación al tema del mimetismo, que toca el tema del velo y el 

 
482 Jacques Lacan, Seminario 22 R.S.I, Escuela Freudiana de Buenos Aires, traducción y notas Ricardo 

Rodríguez Ponte, p.118.  

Jacques Lacan, Séminarie 22 R.S.I., Staferla, p. 100. 
483 Carlos Faig, El cuerpo como lugar del Otro, X Jornadas de Psicoanálisis y Psicosis Social, 

“Psicoanálisis y psicoterapia en el siglo XXI”. Coordinación general: Prof. Dr. Raúl Courel, Facultad de 

Psicología U.B.A., Buenos Aires, 31 de agosto de 2016. 
484 En lunfardo porteño, hacer roncha, significa:1.- Hacerse notar o admirar. 2.- Gravitar en forma 

merecida en algo. 



 

215 

 

disfraz como máscara que oculta la presencia: lo invocante la fantasía transferencial en 

juego implica una lengua suelta, o una lengua que se suelta. Ahora ella ya puede hablar 

eso que no podía decir y a mí termina dándome, letra, literalmente, me la pasó, en este 

lugar de receptor de letras mudas estoy siendo localizado en la transferencia.  

Bueno, este el comentario que tenía para hoy. 

 

Andrea Gonzalez: Omar, no te puedo seguir en esto de la máscara y la letra. 

 

Omar Fernández: Si ella no puede pedir, queda oculta detrás de la voz del Otro. Su 

mutismo la hace presente detrás del pedido –que viene mediatizado por el otro–, y al 

mismo tiempo, desaparecida en esa presencia (recordá el tema de la fantasía 

transferencial del nonato como queda actualizada en esto; si no nace, entonces el que no 

llora no mama).  

Hay una frase bastante conocida de Lacan que se encuentra en el Aturdicho, 

L´etourduit, que dice: “Que se diga queda olvidado tras lo que se dice en lo que 

se escucha”, es decir, que el simple hecho de hablar queda opacado por el sentido 

gestado en la interlocución con el Otro. Por eso, este diálogo no llega a conformar un 

trayecto cerrado ni circular. Ahora, si la letra es esto que se lee, ubica ahí, una diferencia 

entre lo que se dice tras lo que se escucha en eso que se escribe.  

Ahora, ¿qué se escribió acá? 

Hay toda una vertiente en lo que incumbe al cambio de letra ca(r)idad/ca(l)idad, el 

tema del trabajo de la fantasía respecto del significante migajas, que arma toda una 

cadena, red, significante con amigas, miga, amor… Hay toda otra relación entre la 

calentura, la llama, el llamado, el ardor y el Negro. La habilitación en lo tocante al 

amor, a la madre, al padre que abandona a la madre y la abandona a ella, y en el registro 

civil cuando la va a inscribir le cambia el nombre, la inscribe con un nombre distinto del 

que le puso la madre. En el exterior, en lo social la llaman por el nombre de pila que le 

puso el padre, pero la madre la llama por el nombre que ella le había elegido pero que 

no quedó inscripto. Por eso, todo el tema de lo invocante ubica ahí el tema y la 

posibilidad del nombrarse y la posibilidad del pintar o no pintar, de hecho, durante 

mucho tiempo pintó cuadros que no podía firmar con su nombre ¿pintaba o no pintaba?, 

es decir ¿cómo pintaba?, ¿queda representada o no? Hasta que en un momento puede 

firmar los cuadros que pinta y entonces comienza a pintar. A lo que voy con respecto al 

cambio de letra no sólo tiene que ver con el cambio de letra en lo que dice, sino cómo se 

lee eso.  

Síntoma: no poder estar adentro de la casa, no poder aparecer, ser invisible para los 

otros, todo esto está altamente condensado en la fantasía transferencial del nonato.  

Recuerdo infantil, recuerdo encubridor: la casa de las amigas ahí aparece amigas 

ligado con migas, migajas, caridad, el amor y el refugio, que pospubertad aparece como 

síntoma en términos de no poder quedarse en la casa, tener imperiosamente que estar 

afuera. Este estar afuera, la ubica efectivamente estar fuera, estar afuera y no poder 

entrar, en todos los sentidos que el término plantea. Este no poder entrar, en realidad se 

invierte en un no poder terminar de salir al mundo, fantasía de no nacida, síntoma 

correlativo quedar oculta y no poder dar a luz, no poder tener hijos.  En este quedar 

oculta, invisibilizada, el hombre la tiene que descubrir donde queda cubierta. 

Entonces, esta falla epistemo-somática que presenta la paciente, aparece en lo que 

concierne a la separación con el Negro, la cuestión del amor y esto de no contacto y 

evitar el contacto. Todas estas vías fueron trabajadas por lo menos un año atrás, sin 

embargo, recién hace cuatro sesiones se precipita toda esta serie de significantes que fui 



 

216 

 

desplegando en estas reuniones, conjuntamente con dos fantasías centrales en torno a 

superman y el amor la ca(l)idad/ca(r)idad, y aparecen una serie de intervenciones que 

llevan al juego del quemado. 

¿Cómo se llega al juego del quemado? 

No es por la vía significante sino por cómo quedaba capturado en ese momento en el 

discurso en tanto y en cuanto ella esquivaba lo que le tiraba. 

El quemado es un significante que emplaza, en la lectura, el registro imaginario 

abriendo y dando lugar al personaje y a la fantasía. 

 

Andrea Gonzalez: Ahí, con relación a la madre ella queda no pudiendo ser madre, 

pero tampoco sería hija para esta madre. 

 

Omar Fernández: Hay una frase de la abuela materna donde lo que aparece dirigido 

hacia la madre es: “Tus hijos te van a pagar con la misma moneda conque vos me pagás 

a mí”. Ahí, está condensado todo el tema de la usura, ca(l)idad/ca(r)idad, el síntoma de 

no darle importancia al dinero y no poder tenerlo, etc. y, cómo en la decisión por un 

lado de querer tener hijos, querer ser madre y al mismo tiempo protegerlos lo que queda 

expuesto es el cuerpo como una membrana, una superficie, una piel. A lo que voy, es 

que si esto tiene una relación entre el pictograma en la infancia y la falla epistemo-

somática pospubertad hay una relación necesaria entre cómo se trabaja en la infancia 

respecto de que ese objeto pueda ser leído por el imaginario del juego enmarcado –

poniendo un marco al juego no marcado y al juego infinito–, y cómo pospubertad esa 

lectura quedaría articulada en referencia a un corte dirigido al cuerpo que produce una 

articulación entre lo que está separado485 (pulsión y fantasma) produciendo una 

comunidad topológica entre pulsión y lengua. Abro paréntesis, Cuando anteriormente 

situábamos –acordando con Marta Beisim–, que: “la operatividad del juguete” que lleva 

al apuntalamiento de la significación y el deslizamiento de las representaciones en la 

constitución del despliegue de la escena del juego con la idea de presencia, y que esto, 

llevaba a Marta Beisim a afirmar que es “en la actualidad del acto de juego que el deseo 

se realiza como presencia”.486 Decíamos entonces que, en este punto, la pregunta que se 

nos patentizaba nos llevaba a tener que precisar qué entendemos por presencia en 

aquello que se presenta como lesión en la falla epistemo-somática, ya que, se diferencia 

y distancia del juego en la infancia respecto de las consecuencias que entraña la 

constitución del fantasma pospubertad. Pero, por otro lado, hay una correspondencia 

entre aquello que en la operatividad del juego en la infancia no se realizó como 

presencia (el deseo), y lo que retorna en el cuerpo pospubertad en cuanto falla 

epistemo-somática, el alto grado de idealización que allí se ubica y la correlación con la 

ciencia. En este sentido, el deseo no realizado en la infancia como presencia en el juego, 

el alto grado de idealización que se mantiene pospubertad y la correlación con la 

episteme que no da lugar a la constitución del saber supuesto, establece la falla 

epistemo-somática pospubertad, como heredera de esta inscripción en suspenso que no 

 
485 Digo separado, en el sentido un corte en suspenso ahí, un corte que está parado. Por eso, el tema, el 

fenómeno del mimetismo toca las tres características, de disfraz, la característica de camuflaje y la 

característica de intimidación, son distintas características que describe respecto del fenómeno mimético. 

Ahora, si pensamos que la característica de disfraz plantea una relación con la máscara y el personaje, la 

del camuflaje con el velo y la de intimidación con el corte, como decía anteriormente. 
486 Marta Beisim, Objetos, presencias, “Conferencias y Escritos”, Lecturas Clínicas, 

www.lecturasclinicas.com.ar, Buenos Aires, 2019, p.158.   



 

217 

 

terminó de realizarse en la infancia. Desde esta perspectiva, si el pictograma en la 

infancia se correlaciona con el juego no reconocido, la falla epistemo-somática 

pospubertad se correlaciona con esta escritura no realizada y en suspenso de la infancia. 

Cierro paréntesis.  

Si esto es así, la elaboración de esta escritura en suspenso, en el sentido que ya 

desarrollamos, nos lleva a la producción de esta comunidad topológica entre pulsión y 

lengua produciendo una marca que marca al cuerpo quedando el organismo que nunca 

fue definitivamente perdido. Marca en el cuerpo que dará lugar a la representación, la 

imagen y el decir, entonces, ahí donde la lectura estaba en suspenso y se reinstala una 

demanda de lectura, y en esto, de presencia.  

 

Andrea Gonzalez: Con esto que vos decís, como si se produce la posibilidad de 

extracción ella se presenta y habla, es como tomar la voz. 

 

Omar Fernández: Claro, la voz cantante. Pero, a su vez el matiz sexual que aparece 

en esto es en este alzar(la) vo(z/s): “alzar(la) vo(z/s)” en tanto aparece, nace y se da a 

oír, es decir, se hace presente y visible. Acá hay dos cosas, si la posición de objeto tiene 

que ver con lo invocante, esto es en el plano general, ahora, el plano general no dice 

nada del caso particular. ¿Cuál sería el objeto acá? El objeto acá a partir de “alzar(la) 

vo(z/s)”, si tuviéramos que aproximar un nombre sería, como ubicamos anteriormente, 

la lengua que se suelta, pero, esto por un lado plantea el plano de la realización:487 “La 

voz cantante”, es una voz que se erige, se levanta, se para. Acá convergen el objeto 

fálico del fantasma con el objeto pulsional.  Por eso, acá planteaba por un lado, toda la 

línea fantasmática que giraba alrededor de distintas fantasías que se produjeron en estas 

sesiones en las que, el objeto es fálico (lo que tenía como superman en esa posición de 

omnipotencia era chiquito: migajas), y la temática pulsional que va de la pulsión 

invocante en el plano general al tema de que localiza la voz cantante (la que sale, 

emerge, nace y se da a ver) en el plano singular respecto del pasaje de la letra muda, 

como posición de objeto en la transferencia, que plantea el tema de la realización y el 

alzar la voz(la) vo(z/s) lleva al plano de la suplencia de la satisfacción sexual en juego. 

Si atenemos al juego homofónico que plantea en este pasaje de la letra muda (la voz 

cantante), a “el alzar(la) vo(z/s)”, converge lo fálico con lo invocante en tanto y en 

cuanto el pasaje de la letra muda (voz cantante) hace que la voz se alce, “se pare” la voz 

en el doble sentido, se erija y nazca de modo tal que se haga oír. Por tanto, en la 

localización transferencial de la posición del analista en la operación analítica quedan 

 
487 Para poder situar el movimiento de un análisis en el sentido de la conmutación de la lengua de ese 

análisis en objeto, hay tres preguntas centrales. La primera, ¿por qué me lo cuenta? corresponde a 

Fukelman, quien precisaba que lo que el paciente cuenta, no coincide con el hecho de que me lo cuenta; 

precisión que localiza, el camino de acceso a la aprehensión del objeto. A su vez, las dos siguientes 

pertenecen a Carlos Faig: ¿Dónde estoy en el decir del paciente? –con la siguiente aclaración que él hace 

al respecto, en tanto que “para situar la transferencia mediante esta pregunta, debemos esquivar 

adjudicarle alguna intención, […] o que todo esto forme parte de un diálogo […]”, ya que “pensar dónde 

estoy en el decir” resuelve la falta de posición sexual del sujeto en análisis (la S barrada es precisamente 

eso).” Esto lleva a atender luego, a la realización transferencial en juego. En cuanto a la tercera, “¿Cómo 

hacer para que el analizante, el paciente, se encuentre con lo que dice?, esto es, ¿Dónde se encuentra con 

lo que dice? Esta dimensión –señala Faig– refiere a la posición sexuada (dando por supuesto que el 

desarrollo transferencial suple la falta de posición sexual del sujeto). Se observará que esta forma de 

trabajar –ligando los planos del decir, la realización y la suplencia– es casi inmediatamente sexual y se 

opone al aire epistemológico del lacanismo.” Carlos Faig, Preguntas elementales III. Ecuaciones 

mínimas, facebook grupo Textos, 2015. 



 

218 

 

localizados el objeto fantasmático y el objeto pulsional, que en este caso son objetos 

diferentes, en un plano general uno da cuenta del objeto invocante y el otro, del objeto 

fálico. 

Hay un tema que no toqué que está planteado en uno de los casos de Conmutación de 

la Lengua,488 en el cual digo que, diferenciando el concepto de ‘conversión histérica’, 

del concepto ‘facilitación somática’. Abro paréntesis. Voy a situar el caso al que me 

refiero. 

Una analista manifiesta haber pensado en “un nuevo caso” que “tiene en el 

consultorio”; si bien al momento de comunicármelo sólo había tenido una entrevista 

con la paciente, remarca, con cierto énfasis, que  –desde el primer contacto telefónico 

(hecho por la hermana de la paciente) y la primera entrevista en el consultorio–, la 

paciente la llevó a repensar la posición como analista, la transferencia y en particular el 

síntoma en el cuerpo considerándolo a la luz del concepto de facilitación somática.  

La analista destaca que se trata de una paciente con cáncer en etapa terminal, y que 

la hermana de la paciente la contacta “para que comience a atenderla para que ella 

pueda salir adelante.” Al respecto le comenta que el comienzo de la enfermedad se dio 

en febrero de ese año con un tumor mamario, que fue intervenida quirúrgicamente y que 

se le extirpó la mama. “El día anterior a verme –dice la analista–, la hermana retira los 

últimos estudios que la médica traduce (vía telefónica) como metástasis en la columna y 

varios órganos más, con un pronóstico de sobrevida muy desalentador. Esta información 

no se le dio completamente a la paciente ya que corresponde que sea informada en la 

próxima consulta con su oncóloga, solo se le habló de un tumor en la columna y el 

hígado cuyo tratamiento comenzará en unos pocos días.” 

La analista me cuenta que la paciente se presenta angustiada, y que ésta le comenta 

que su única experiencia terapéutica había ocurrido unos meses atrás con un 

psicooncólogo de la clínica en la que se atendía; experiencia que no le había gustado 

porque el psicooncólogo había comenzado a preguntarle por la muerte. Dicho esto, la 

paciente le pregunta a la analista por dónde empieza a hablar, a lo que la analista le 

plantea que, si bien ella se había comunicado con su hermana, tenía muy poca 

información sobre lo que le está pasando a ella, así que le gustaría que ella comience 

por donde quiera.  

Respecto de la enfermedad, la paciente le da la misma información que su hermana, 

a modo de carta de presentación, a excepción de lo referido a la metástasis; sin 

embargo, relata que tiene cáncer en la columna y en el hígado, y que en unos días va a 

iniciar nuevamente el tratamiento de quimioterapia. Tratamiento en el cual se vio muy 

afectada anteriormente, al punto tal que luego de cada sesión llegó a pasar hasta una 

semana en la cama sin poder levantarse. “Ahí comienza a aparecer el discurso médico, 

el saber médico” –expresa la analista–; su oncóloga le dice que la mayoría de los 

pacientes que ella atiende han atravesado situaciones de mucho dolor como la muerte de 

un hijo o una separación. La paciente describe que dos meses antes de que le detectasen 

el cáncer de mama, ella se había separado de su pareja luego de una relación violenta en 

la que no hubo golpes porque ella siempre se callaba para no generar más conflictos. 

Cuenta que cuando comenzó a estar en pareja la relación iba muy bien hasta que luego 

de unos años de noviazgo ella queda embarazada, y ahí comienzan los celos, la 

persecución, las humillaciones; él se va a estudiar a otra ciudad y ella aumenta sus horas 

de trabajo para mantenerlo. Cuando él se recibe vuelven a convivir y a las dos semanas 

 
488 Omar Daniel Fernández, Conmutación de la Lengua, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar, escritos, Buenos Aires 2017, pp. 39-40. 



 

219 

 

se entera que él la engañaba con una compañera de trabajo. Ella lo deja ese mismo día 

sin confrontar. Explica que la actual pareja de su ex –aquella con quien él la engañaba–, 

siempre aparece con golpes, y habla de situaciones de violencia que su hijo de 3 años 

presencia cuando visita a su papá. Este tema la preocupa mucho, señala que su hijo 

presenta cambios de conducta, que se asusta y llora cuando alguien sube el tono de voz, 

y manifiesta que está pensando en hacer una consulta con una psicóloga para el niño. 

Luego de esto, menciona su temor ante lo que pueda pasar con su hijo si ella ya no está, 

y señala que su expareja no es como su papá; cuenta que su madre muere cuando ella 

tenía dos años y que su papá siempre la cuidó mucho, y formó una nueva familia con 

una mujer a la que ella llama mamá. 

La analista plantea la importancia de organizar las cuestiones que la preocupan de su 

hijo, y recomienda la evaluación de una psicóloga para él, y para que ella pueda estar 

más tranquila con este tema, subrayando además la importancia de empezar a delegar 

algunas responsabilidades que ella no puede soltar, de modo tal que consiga empezar a 

ocuparse de su tratamiento. 

En este caso la analista ubica muchas cuestiones con respecto a la maternidad, la 

madre que muere cuando ella era niña –la paciente evita decir que su madre falleció de 

cáncer, información que aporta su hermana–, el hombre que se transforma cuando ella 

está por convertirse en madre, el cáncer y la posterior extirpación de la mama, la pareja 

de su padre a la que llama mamá y que tanto la acompaña en este proceso. “Su tema en 

la sesión no fue la muerte, ni la enfermedad, ni la separación sino la maternidad, que 

aparecía constantemente en su discurso” –destaca la analista–.  

“El saber médico que enlaza algo que para ella toma estatuto de verdad, la separación 

y la enfermedad –algo que intento relativizar durante la sesión–, no lo emocional 

desembarcando en el cuerpo, sino que el dolor provenga de esa separación, podría 

tratarse de la primer separación (extirpación) de la madre o de la separación que está 

por venir con su hijo, como una repetición siniestra.”, –explica la analista–, al tiempo 

que se queda pensando acerca de la posición como analista y la transferencia en las 

sesiones que vendrán. “Si bien el encuentro siguiente va a presentar un nuevo escenario, 

ya que ella va a estar atravesando el tratamiento de quimioterapia y va a conocer la 

totalidad de su diagnóstico y los pronósticos del mismo”, la analista piensa que “la 

vacilación fantasmática que la trae a la consulta tiene que ver con la maternidad.” Así, 

piensa su posición como analista tratando de “no encajar a la paciente en el modelo de 

lo que debería ser un enfermo de cáncer en etapa avanzada (como el texto plantea con 

Freud encajando a Dora respecto de lo que debería ser una señorita), tal vez asociado a 

que se debería hablar de la muerte y los miedos.” Piensa en el esfuerzo que conlleva 

correrse de esa posición teniendo en cuenta que “el tiempo apremia, pero sabiendo que 

hay que trabajar con lo que el paciente trae y lo que dice de lo que le pasa. Sin dejar de 

lado la importancia que para esta paciente tiene el saber supuesto del médico, como 

sucedió con su oncóloga, ya que si de facilitación somática del síntoma hablamos en 

este caso se ve al extremo.” 

Acá termina la comunicación de la entrevista.  

Voy a dividir mi comentario en dos partes, una clínica y la otra, una breve reflexión 

teórica sobre el término facilitación somática y su relación con este caso (entre-vista). 

Lectura clínica de la operación analítica. 

Hay una referencia de Lacan en la Proposición del 9 de octubre, en la que señala que 

en todo análisis la transferencia está de entrada. Esto no significa que no se tenga en 

cuenta la importancia técnica que revisten las entrevistas preliminares o tratamiento de 

prueba –como lo denominaba Freud–. Entonces, ¿qué quiere decir que la transferencia 



 

220 

 

está de entrada en todo análisis? En principio que no hay análisis sin transferencia 

cuando el análisis queda constituido como tal, pero –voy a decir una obviedad–, no hay 

análisis sin analista ya que el analista es solidario del concepto de inconsciente. 

El pedido de tratamiento viene mediatizado por la hermana, en el sentido que es ella 

quien realiza el primer contacto telefónico, y a través de quien se vehiculiza el pedido 

de salir adelante. Pedido un tanto paradojal para una paciente en estado terminal. Los 

matices imaginarios fácilmente se deslizan entre ayudarla a morir, o que no muera, es 

decir, entre matarla y darle vida como el anverso y reverso de la misma moneda. 

Esto está presente en un sentido más o menos manifiesto, al punto que la información 

le llega a la analista y no a la paciente, es decir, a ella se la dan dosificada. Por otro 

lado, si la paciente no tiene dificultad física para hablar, ¿por qué llama la hermana? 

¿Habla por ella? ¿Aporta datos que la paciente no debería saber? ¿Esboza un panorama 

completo para que no se pierda nada? Este ‘dar a ver’ una imagen completa, –que 

plantea la hermana–, del panorama que tiene fragmentado la paciente, no deja de 

remitirnos a la teoría del espejo, y cómo la madre sostiene al bebé con y desde una 

mirada que dice y una voz que representa. 

Siguiendo el relato de la analista respecto de la aparición del cáncer de mama, ubica 

con precisión que el tema central gira en torno a la maternidad: “la madre que muere 

cuando ella era niña (la paciente evita decir que su madre falleció de cáncer, –

información que aporta su hermana–), el hombre que se transforma cuando ella está por 

convertirse en madre, el cáncer y la posterior extirpación de la mama, la pareja de su 

padre a la que llama mamá y que tanto la acompaña en este proceso. Su tema en la 

sesión no fue la muerte, ni la enfermedad, ni la separación, sino la maternidad”. En este 

sentido, resulta crucial su intervención respecto de relativizar que el dolor provenga de 

la separación (relativizar el saber médico), porque la separación, se plantea como 

extirpación. Efectivamente, tal como la analista relata, “podría tratarse de la primera 

separación (extirpación) de la madre o de la separación que está por venir con su hijo, 

como una repetición siniestra”. Desde esta perspectiva, la fantasmática materna es 

mortal, es la mama morta. Por otro lado, remite a la posición del bebé, en tanto y en 

cuanto el que no llora no mama.  

Hasta acá tenemos que la hermana habla por ella, como la madre que habla por el 

bebé (donde se condensa el ve-ve, como orden de ir hacia y como dirección de una 

mirada que obliga a ver). En este sentido, lo superyoico del mandato se traduce en un 

personaje, la bebé ciega (con el doble sentido que esto conlleva: que la bebé esté ciega 

y que la bebé enceguezca al otro). 

A su vez, hay en ella dos puntos importantes en los que comienza abrir los ojos, 

cuando el psicooncólogo ubica la temática alrededor del tema de la muerte, y el hecho 

de ¿qué pasará con su hijo cuando ella muera?, es decir, si lo manda al muere o no. Por 

eso es importante la intervención que hace la analista en el sentido de que la paciente 

más que delegue o desligue, no quede ligada a su hijo por la muerte, sino que se ubique 

como madre respecto de la vida. 

Si tenemos en cuenta, el pedido de tratamiento, como éste se vehiculiza, lo que se le 

oculta a la paciente y se le da a ver a la analista, la angustia de la paciente frente a su 

hijo, es decir, sus des-velos y la imagen que ella no ve, la posición transferencial se 

encuentra precisada alrededor de algo así como el velo como objeto. Esto remite a un 

concepto teórico en el sentido de que, en la neurosis, el objeto funciona como velo y el 

más allá corre por cuenta del deseo, el Falo, incluso el amor, o las estructuras de 

parentesco y la economía edípica. Estamos en la represión. 

 



 

221 

 

Sujeto-------objeto-------más allá 

 

En este caso (entre-vista), encarnar el velo (con todo el matiz que tiene de velar, 

velatorio y muerte) implica situar que para esta paciente se localice un posible un ‘más 

allá’ desligado de la muerte. 

Por esto mismo, resulta muy importante lo que marca la analista en el análisis de su 

contratransferencia, de no ponerla en una caja (cajón, ataúd), no encajarla en una 

paciente terminal. 

El peligro contratransferencial que esto plantea es que la analista llegue a quedar 

ubicada en una posición de maternaje, como que falta tiempo, o tener que ir rápido. No 

hay apuro; parafraseando a Freud, la cura tiene que apoderarse del enfermo. Nosotros 

no curamos y por esto mismo no es preciso des-velarse. 

Breve reflexión teórica sobre el término facilitación somática y su relación con este 

caso (entre-vista). 

Es necesario poder diferenciar el concepto de ‘conversión histérica’, del concepto 

‘facilitación somática’. El primero implica para Freud que, a causa de la represión, en la 

histeria, el afecto se desliga de la representación traumática y se localiza en una 

representación de cuerpo que tiene un sentido simbólico. Esto implica que el destino del 

afecto cambia de una representación a otra, pero esta ‘transferencia de carga’ tiene un 

sentido simbólico en el que se constituye el síntoma y en el que el síntoma encuentra 

una satisfacción pulsional, y no sólo de sentido.  

El segundo concepto –el de facilitación–, aparece en el Proyecto para explicar el 

funcionamiento del aparato neuronal que posteriormente dará lugar a la teorización de 

aparato psíquico en el sentido de la explicación del inconsciente dinámico. Luego se le 

resta importancia y vuelve a aparecer en el capítulo IV de Más allá del principio del 

placer, retomando la metáfora de la vacuola y el origen ectodérmico del cerebro y la 

relación entre la huella permanente de la excitación (facilitación) creada por el 

vencimiento de la resistencia del pasaje de una huella a otra. Esto llevaría a reflexionar 

en otro plano, cómo se articula la representación perforada, (el agujero de la 

representación) en el que se localiza la satisfacción y el cuerpo. 

Si tomamos esta metáfora freudiana, –no me voy a extender en esto simplemente lo 

quiero señalar–, podríamos pensar a la vacuola en un sentido topológico como un Toro 

Trique.  

Resumiendo mucho, llevándolo al extremo, y a riesgo de que no sea del todo 

correcto podríamos decir –en esto coincido con el planteo que hace Faig en la clase VI 

del seminario ¿Qué es la sexualidad? y ¿Qué es el psicoanálisis?–, que la sexualidad y 

la muerte son temas que se pueden abordar desde la conciencia, en tanto y en cuanto nos 

encontramos ahí con un límite que es ‘un agujero en la representación misma’, como 

‘un agujero a lo que el pensamiento puede captar de sí mismo’. De modo tal que 

tendríamos, la conciencia y algún tipo de perforación particularmente ligada con el 

sexo, la muerte y el pienso, entonces nos encontraríamos ahí con una especie de 

‘agujero en la conciencia’.  

Si tratáramos de hacer una suerte de representación de la conciencia sobre un Toro y 

si en la cara externa hiciéramos un corte –que metaforizaría el concepto ‘zona de 

facilitación’, en tanto y en cuanto el corte metaforizaría la relación entre la huella 

permanente de la excitación (facilitación) creada por el vencimiento de la resistencia 

del pasaje de una huella a otra.–, y produjésemos un movimiento de invaginación, y si 

por este agujero pasáramos todo el Toro, obtendríamos una especie de figura que tendría 

esta forma que Lacan en el seminario XXIV denomina, el Toro trique una especie de 



 

222 

 

Toro garrote. Y, con lo que nos encontraríamos al hacer este movimiento, es que la 

conciencia quedaría tomada en un conjunto más amplio que es el de la sexualidad.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Con lo cual partiendo de la conciencia nos encontraríamos con desarrollos muy 

parecidos a los desarrollos de lo inconsciente; concepto –que, dicho sea de paso–, Lacan 

puso en cuestión particularmente en el seminario XXIV.  

Dicho esto, podríamos resumir este planteo en los siguientes términos. 

Como no hay pensamientos que preexistan a las palabras, y a su vez, como las 

palabras no constituyen la expresión de los pensamientos, –si seguimos a Freud en esto– 

para que todo no sea un puro placer o un puro displacer, que llevaría a la muerte del 

aparato, es necesario entonces que esa energía libre se ligue a representaciones palabras, 

y que como consecuencia de esto nos encontremos con palabras que producen efectos 

en nuestro cuerpo, efectos que nos llevan a pensar más allá de nuestra razón. 

¿Qué relación tiene el concepto de facilitación somática con este caso (entre-vista)?, 

dicho de otra manera, ¿qué valor transferencial plantea el hecho de que la analista haya 

pensado en este concepto? 

Freud, en el capítulo IV de Más allá del principio de placer, plantea (la huella 

permanente de la excitación) y dice que: “…podría pensarse entonces que en el sistema 

Cc. ya no subsiste ninguna resistencia de pasaje de esa índole de un elemento a otro. 

Podríamos conjugar esta imagen con el distingo de Breuer entre energía de investidura 

quiescente (ligada) y libremente móvil en los elementos de los sistemas psíquicos; los 

elementos del sistema Cc. no conducirían entonces a ninguna energía ligada, sino sólo 

una energía susceptible de descarga […] En definitiva, mediante esta especulación 

habríamos entrelazado de algún modo la génesis de la conciencia con la ubicación del 

sistema Cc. y con las particularidades atribuibles al proceso excitatorio de este.” 489  

Si tomamos ahora la frase de la analista: “Sin dejar de lado la importancia que para 

esta paciente tiene el saber supuesto del médico, como sucedió con su oncóloga, ya que 

si de facilitación somática del síntoma hablamos en este caso se ve al extremo.” Lo que 

le plantea a la analista, el concepto a nivel transferencial en este caso (entre-vista), es la 

construcción de una imagen que no se ve y el interrogante de cómo darle cuerpo. En 

esta dirección consistirá el tratamiento, y por esto mismo, la posición inicial en la que 

queda la analista ubicada como objeto es ‘el velo’. Cierro paréntesis. 

Acá, en este Seminario, elegí otra vía respecto de lo que quería plantear con relación 

al saber, la episteme y la articulación fantasma/pulsión.  

 

Andrea Gonzalez: Me interesó también la relación que hiciste con el texto del 

mimetismo que está en Medusa y Compañía de Caillois. 

 

 
489 Freud, Sigmund: “IV. Más allá del principio de placer”, Obras Completas Volumen XVIII (1920-

1922), Amorrortu editores, Argentina, 1986, pp. 26-27. 



 

223 

 

Omar Fernández: Es un punto para seguir trabajando, el mimetismo, las tres 

características disfraz, camuflaje e intimidación, que desarrolla Caillois y la vinculación 

con y entre la función de la máscara, el ocultamiento y la presencia, la función del velo 

ocultamiento del Falo que desarrolla toda la cuestión de la fantasmática, y por último 

el corte, que conecta y separa al mismo tiempo, la comunidad topológica entre pulsión 

y lengua. 

Por eso, acá planteaba –como decía antes–, por un lado, toda la línea fantasmática 

que giraba alrededor de distintas fantasías que se produjeron en estas sesiones en las 

que, el objeto es fálico (migajas), y la temática pulsional como posición de objeto en la 

transferencia, que plantea el tema de la realización y en el alzar(la) vo(z/s) (la lengua 

suelta) lleva al plano de la suplencia de la satisfacción sexual en juego. Por tanto, –

remarco nuevamente– en la localización transferencial de la posición del analista en la 

operación analítica quedan localizados el objeto fantasmático y el objeto pulsional, que 

en este caso son objetos diferentes. 

 

Andrea Gonzalez: Cuando ella da letra remite esto que vos decías el quemado, el 

encenderse, se mejora. 

 

Omar Fernández: Se mejora y se mejora bastante porque esta vez, el brote que 

aparece en la espalda, no le toma todo el cuerpo –a diferencia del momento anterior en 

el que le tomaba todo el cuerpo de la cabeza hasta los pies–, le toma la espalda, y acá 

aparece esta vuelta concerniente a un significante que es crueldad, que es un 

significante solo como desligado de todo sin ningún tipo de imagen ni asociación, ella 

agrega “cruel con ella misma” momento de pasaje de la palabra a la adquisición de 

estatuto significante, entonces surge la intervención como construcción vinculada al 

deseo porque en el momento anterior de la sesión había aparecido la palabra deseo, 

entonces le digo, “¿será porque está a flor de piel, ya no lo puede ocultar?”. Entonces 

articulando deseo y crueldad se arma toda la matriz imaginaria del deseo de ser madre y 

la protección hacia los hijos; los cubrió.  

 

Andrea Gonzalez: En última instancia la espalda es una marca, va tomando como si 

fuera una mutación. 

 

Omar Fernández: La marca no es lo que le brota en la espalda, la marca es cuando la 

palabra devine en el significante, crueldad. Ese significante, crueldad, que se ubica en 

términos de marca, si nosotros pensamos que en el fantasma el objeto representa una 

marca; en la pulsión el corte orgánico da una posición. Si la palabra es crueldad, y 

agrega (se enlaza con) crueldad con ella misma, deviniendo significante crueldad que 

se ubica en términos de marca, en el fantasma el objeto representa una marca, la marca 

que produce eso en el armado de la construcción fantasmática, el deseo que aparece ahí 

como el deseo de ser madre, la construcción es la protección a los hijos. ¿Qué mejor 

protección que no nacieran, no engendrarlos? Ahora, si los hijos no nacen, la muerte 

queda del lado de ella, en el cuerpo. 

La vez pasada había planteado el concepto pulsional ligada a lesión de órgano como 

un retorno al mimetismo, en el sentido de ser uno con el medio. El ser uno con el medio, 

se pueden dividir en estas tres características, disfraz, camuflaje e intimidación. 

La intimidación la ubica del lado de la función del corte, ella queda intimidada, no 

intimida, se flexiona sobre sí el retorno pulsional, sobre el propio cuerpo. 

En este caso, el objeto invocante se plantea en lo singular como alzar(la) vo(z/s). 



 

224 

 

 

Andrea Gonzalez: En el mismo momento en que toma la voz, nace. 

 

Omar Fernández: Mi posición es alzar(la) vo(z/s), entonces, ella puede hablar. 

 

Andrea Gonzalez: Claro, pero es como la extracción. 

 

Omar Fernández: Claro, porque si la pulsión es la voz, el objeto es el mutismo, si la 

pulsión es la mirada, el objeto es la ceguera. Por eso, si el objeto es en el alzar(la) 

vo(z/s), la lengua suelta, que es el objeto singular en este caso, la pulsión invocante que 

toma este nombre, necesariamente remite a la satisfacción sexual en juego, y al objeto 

del fantasma (la lengua suelta, o la lengua que se suelta la tiene alzada), ahí nos 

encontramos en el plano de la suplencia. Aclaro, si la pulsión en un plano general es la 

pulsión invocante, el objeto es la mudez, ahora bien, en el plano particular el objeto en 

el alzar(la) vo(z/s), es la lengua suelta lo que implica que alzar la voz en la mudez deja 

a la lengua moviéndose. Por esto, el objeto del fantasma podemos aproximarlo como: la 

lengua suelta, en tanto es una lengua que se levanta, se erige y se independiza (se sale 

de la boca). Vemos entonces que convergen en la posición del analista como objeto el 

objeto pulsional con el objeto del fantasma: en el alzar(la) vo(z/s), con la lengua suelta, 

de ahí se pueden deducir fantasías diversas, que llevan al tema de la satisfacción sexual 

en juego.  

Por otro lado, lo que me parece importante con relación a las intervenciones, 

construcciones, hay dos vías, una sitúa cómo la línea significante converge con la 

pulsional, en el sentido de si tomamos el tema una intervención que fue en la primera de 

las sesiones que expuse, que fue algo así como que de chica jugaría muy bien al 

quemado, y todo esto no aparecía en la vertiente significante, ni por el contenido de lo 

que ella dice, sino a cómo quedaba determinado por el discurso en el sentido de, cómo 

la interpretación se produjo ubicando ahí la imagen que no estaba representada de cómo 

ella esquivaba las intervenciones o preguntas, no porque lo hiciera particularmente 

ahora, esto viene de años, pero a lo que voy, es que en este momento se construyó esto 

de esta manera como intervención. 

 

Andrea Gonzalez: Esto que vos decís de la palabra crueldad, que sale como que 

aparece sin ninguna asociación. 

 

Omar Fernández: Aparece desligada de cualquier imagen o articulación a algo hasta 

que se enlaza con “crueldad conmigo misma” dicho por la paciente. Como cuando dice, 

no sé por qué, me surge ahora deseo, que lleva a la intervención ¿será porque está a 

flor de piel, ya no lo puede ocultar? Eso lleva a la construcción de la otra fantasía y 

después aparece la palabra crueldad, que después aclara que es para con ella misma. 

Ahí se articulan dos significantes que hacen cadena, deseo, crueldad conmigo misma, y 

nuevamente ahí se arma como construcción/interpretación el tema de cómo protegió a 

los hijos. No nacido no es muerto, se ubica al revés, no nacido es protegido respecto de 

la mortalidad, la muerte quedó del lado de su cuerpo, y ahí la frase de la abuela materna 

hacia la madre de la paciente, tus hijos te van a pagar con la misma moneda, frase que 

hace a la fantasmática familiar, que incluye a la paciente que al intentar romper con esa 

cadena la condena, en eso que se condensa en su cuerpo sin marca, como esas tres cosas 

que no quedan marcadas, el hombre hacia la mujer, la cabra en la peña y la moneda. La 



 

225 

 

moneda que, a su vez, aparece como síntoma en tanto no puede acumular dinero, nunca 

le dio importancia hasta ahora, etc.  

 

Andrea Gonzalez: Rompe con el cuerpo. 

 

Omar Fernández: Rompe con el cuerpo en este doble sentido, fíjate que esa erupción 

en el cuerpo no es interpretable, no directamente. No es posible interpretar respecto de 

Ud. tiene calentura, está caliente, etc. no va por ahí, sino que se dirige hacia cómo se 

puede ubicar significantes en la cadena ahí donde lo orgánico demanda lectura. Así 

ocurrió el trabajo de la localización del pasaje de esta serie de palabras al estatuto 

significante, logrando armar un enlace ca(l)idad/ca(r)idad, llamada, llama, amada, etc. 

Esta cadena se arma a partir de aportar una imagen, la construcción de un imaginario 

que permita incorporar una imagen en y al cuerpo, de modo tal de darle cuerpo a una 

imagen.  

Ahora, obviamente no puedo saber acerca del pictograma de la infancia con relación 

a ella, pero, lo que aparece acá sí tiene una resolución respecto de la construcción del 

imaginario vía deseo. Y, en términos de pensar la falla epistemo-somática con relación 

al mimetismo aporta esta triple articulación de la función: pulsión-fantasma-corte, que 

no tiene nada que ver ni con la holofrase, ni con las forclusiones locales del objeto que 

sitúa Nasio. 

 

Andrea Gonzalez: Me parece que esto plantea un poco si valía la figura del 

pictograma en el adulto, y en este caso habría como una suposición posible. 

 

Omar Fernández: Habría cierta analogía y consecuencia de manera similar a la 

analogía y consecuencia entre el juego en la infancia y la constitución del fantasma 

pospubertad como heredero del juego de la infancia. Ahí, donde en la infancia el juego 

es la fantasía, pospubertad nos encontramos con el fantasma, ahí en la infancia donde no 

hay síntoma sino juego no reconocido, del lado pospubertad hay constitución de 

síntoma como heredero del juego no reconocido en la infancia por parte del Otro; de 

manera análoga, así como el pictograma se da a leer cuando el imaginario del cuerpo en 

la infancia pasa al imaginario del juego en la lectura a través del juego en la infancia, 

aquí de manera análoga, el deseo que no se realizó como presencia en el juego de la 

infancia, pospubertad, conjuntamente con el alto grado de idealización en los padres y la 

relación que los padres establecen con la medicina como ciencia refiere a episteme que 

no deviene saber supuesto; esta escritura en suspenso deviene en la falla epistemo-

somática una demanda de presencia de cuerpo, que en el caso de la infancia implica una 

demanda de restitución de una lectura, esto es, el restablecimiento del imaginario 

corporal en el niño.  

Quedaría por desarrollar y pensar qué ocurre con la falla epistemo-somática en la 

infancia, y su relación con el juego no reconocido y el deseo en suspenso que no se 

localiza como presencia respecto de la resolución de la etapa fálica, y cómo los padres 

pudieron metabolizaron o no, la idealización, la episteme y la inscripción del deseo 

como presencia en su infancia.  

Una hipótesis de trabajo es que, si los niños leen con el imaginario corporal, tal 

como nos enseñó Fukelman, cuando la lectura del deseo que no se realizó como 

presencia en el juego de la infancia queda suspendida, en la infancia aparece el 

organismo en el niño reclamando una restitución de este imaginario corporal que lo 

reclama como presencia en el juego que no queda reconocido como tal y, en tanto y en 



 

226 

 

cuanto esta lectura no queda realizada, es decir, queda en suspenso, se obstaculiza la 

finalización de la etapa fálica y el cuerpo no devine objeto parcial. Entonces, para que 

esto, se pueda metabolizar, sería necesario, en el juego, por el juego, reconstruir la 

dimensión de la presencia en la actualización del acto de jugar para que se produzca un 

pasaje de la falla epistemo-somática a la constitución del pictograma y de ahí, a la 

constitución del juego de transferencia que restablecería la lectura faltante del juego no 

reconocido como tal. Esta es una hipótesis. 

 

Andrea Gonzalez: Me quedé pensando en esto de la crueldad, porque la crueldad ahí 

de alguna manera arranca con la abuela, continua con la madre en donde le niega el 

nombre al padre, reniega de eso, de cómo es nombrada.  

 

Omar Fernández: Ubica, la cuestión fantasmática en cuanto a la espectadora que da, 

más que pedir. 

 

Andrea Gonzalez: Lo de superman, venía ligado a la idea de hombre. 

 

Omar Fernández: Ella dice claramente así: “tenía que obrar como hombre y con eso 

iba conseguir lo que quería”; y lo que quería era todo, y ahí aparece después el tema del 

amor, pero al mismo tiempo ahí intervengo respecto de esto que dice y le planteo que 

ella es superman en el sentido que aparece como superhombre que está pendiente de 

todo el mundo dando, quedando como espectadora y recibiendo nada, porque le 

resuelve la vida al otro y ella queda sola. Este es el otro tema que remite a la soledad. 

 

Andrea Gonzalez: A mí se me armó que dando también si la posición es masculina, 

en el dando la posición es de poder. 

 

Omar Fernández: Claro, de poder en el doble sentido del término, ubicando la 

posición fálica y de omnipotencia. Ella a partir de que se pregunta “¿Qué puedo hacer 

yo para el amor?  –silencio y reflexiona–, Daba más que pedía”. Quedaba como 

espectadora, daba más que pedía, y con esto termina esa sesión.  

Bueno, de mi parte, hasta acá. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 

227 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

• Agamben, Giorgio:  

– LA COMUNIDAD QUE VIENE, Ed. Pre-Textos, España 1996.   

– Signatura rerum. Sobre el método, Adriana Hidalgo editora S.A., Argentina 2009. 

– Idea de la prosa, Adriana Hidalgo Editora S.A., filosofía e historia, Argentina, 

2015. 

– Estado de excepción, Adriana Hidalgo editora S.A., Buenos Aires, 2004.  

– El fuego y el relato, ed. Sexto Piso, S.A., España, 2014. 

– El fuego y el relato, ed. Sexto Piso España S.L., primera edición, España, 2016. 

– El uso de los cuerpos, Adriana Hidalgo editora S.A., Argentina, 2017. 

– Lo que queda de Auschwitz, el archivo y el testigo, Homo sacer III, Valencia, Pre-

textos, 2000. 

– MEDIOS SIN FIN. Notas sobre la política, Ed. Pre-Textos, España 2001. 

 

• Allouch, Jean:  

– ¿Puede la realidad ser prueba de algo?, Erótica del duelo en los tiempos de la muerte 

seca, Editorial El cuenco de plata, colección teoría y ensayo, Buenos Aires, 2011. 

 

• Aristóteles: 

– La Retórica, Editorial Gredos, S.A., Primera edición 1990, 2° reimpresión, Madrid, 

1999. 

 

• Baltrusaitis, Jurgis:   

– Anamorphoses ou perspectives curieuses, Olivier Perrin, París, 1955. 

 

• Bataille, Georges:  

– PRIMERA PARTE. EL COMIENZO (El nacimiento de Eros), “Breve historia del 

erotismo”, Ediciones Caldén, ediciones de la Bahía, Uruguay 1970. 

 

• Baudrillard, Jean: 

– La transparencia del mal. Ensayo sobre los fenómenos extremos, Editorial 

Anagrama S.A., Colección Argumentos, cuarta edición, Barcelona, octubre 1997.  

 

• Becerra, Héctor O.: 

– ¿Otro Psicoanálisis? Los interrogantes del fenómeno psicosomático y algunas 

respuestas. Raíces ediciones, Argentina, 2023. 

  

• Beisim, Marta:  

– Objetos, presencias, “Conferencias y Escritos”, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, 2019. 

– El Marco del juego II, “Conferencias y Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar › 

escritos, Buenos Aires 2019. 

– Juegos de transferencia La personificación y el equívoco en el análisis de niños, 

“Conferencias y Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 

2019. 

– Juego de transferencia; el objeto parlante, “Conferencias y Escritos”, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2019. 

– Juego y creencia, “Conferencias y Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar › 

escritos, Buenos Aires 2019. 

– Fin de tratamiento, “Conferencias y Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar › 

escritos, Buenos Aires 2019. 

– Fin de análisis en la clínica con niños, “Conferencias y Escritos”, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2019. 

– Fantasma y juego, “Conferencias y Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar › 

escritos, Buenos Aires 2019. 

– Ética y juego, “Conferencias y Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar › 

escritos, Buenos Aires 2019. 



 

228 

 

– El psicoanálisis de niños hoy, “Conferencias y Escritos”, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2019. 

– Se avanza desde adentro, “Conferencias y Escritos”, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2019. 

– El juego, la interpretación y la sublimación, “Conferencias y Escritos”, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2019. 

– El juego, hoy, “Conferencias y Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar › 

escritos, Buenos Aires 2019. 

– El decir de los niños y los objetos infantiles, “Conferencias y Escritos”, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2019. 

– De dónde vienen los niños, “Conferencias y Escritos”, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2019. 

– Claves fundamentales para una clínica con niños, “Conferencias y Escritos”, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2019. 

– El escrito y la transmisión I. Particularidades de la clínica de niños, “Conferencias y 

Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2019. 

– El escrito y la transmisión ll, “Conferencias y Escritos”, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2019. 

– Sexualidad e inconsciente. Clínica y ética en psicoanálisis de niños, “Conferencias y 

Escritos”, http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires 2019. 

 

• Benasayag, Miguel:  

– La Revolución tecnocientífica, canalabierto.com.ar, https://canalabierto.com.ar › 

2021/01/07 › miguel-ben.. 

 

• Benveniste, E.:  

–  La classification des langues, “Problèmes de linguistique générale I”, Paris, 

Gallimard, coll. Tel, 1966. 

 

• Bloom, Lois:  

– Language Development: Form and Function in Emerging Grammars, Cambridge, Mass, 

MIT Press, 1970. 

– One Word at a Time: The Use of Single Word Utterances Language Development: Form 

and Function in Emerging Grammars. Befare Syntax, The Hague, Mouton, 1973. 

 

• Bloom, Lois, Lightbown, P. and Hood, L.: 

– Structure and variation in child language. Monographs for 

the Society for Research in Child Development, 40, Serial Nº 

160, 1975. 

 

• Boeheme, Jacob:  

– De la signature des choses, http://www.arbredor.com, Arbre d’Or, Genève, octobre 

2007. 

 

• Borges, Jorge Luis: 

– Tlon Uqbar Orbis Tertius, Ficciones (1944), “Obras Completas, Tomo I”, Emecé 

editores S.A. España 1984. 

– El jardín de los senderos que se bifurcan, Ficciones (1944, “Obras Completas, 

Tomo I”, Emecé editores S.A. España 1984. 

 

• Braunstein, Néstor A.:  

– El inconsciente, la técnica y el discurso capitalista, Siglo XXI editores, 

México, 2011. 

 

• Costa, Flavia:  

– Tecnoceno. Algoritmos, biohackers y nuevas formas de vida, editorial Taurus, Buenos 

Aires, 2021. 

 

• Crystal, David:  

file:///D:/canalabierto.com.ar,%20https:/canalabierto.com.ar ›%202021/01/07%20›%20miguel-ben
file:///D:/canalabierto.com.ar,%20https:/canalabierto.com.ar ›%202021/01/07%20›%20miguel-ben


 

229 

 

– Review of R. Brown, a first language, “Journal of Child Language”, 1973.  

– Working with L.A.R.S.P, Edward Arnold, London, 1979. 

 

• Crystal David, Fletcher P., and Garman M.:  

– The grammatical analysis of language disability: 

aprocedure for assessment and remediation, Edward 

Arnold, London, 1976, (Trad. cast.: Análisis gramatical de 

los trastornos de lenguaje, ed. Medica-Técnica, Barcelona, 

1980.  

 

• Dalí, Salvador:  

– Diario de un genio, Barcelona, Tusquets, 1989. 

 

• De Gainza M. Paula,  

Lares Jorge Miguel:  

– Conversaciones con Jorge Fukelman. Psicoanálisis: juego e infancia, Editorial 

Lumen, colección Cuerpo, Arte y Salud, serie roja, primera edición, Buenos Aires, 

2011. 

• Deleuze Gilles y Guattari Felix: 

– El Anti-Edipo. Capitalismo y Esquizofrenia, Ediciones Paidós Ibérica, 

S.A., España, 1985. 

 

• De Saussure, F.: 

–  Cours de linguistique générale, Paris, Payot, 1975. 

 

• Depine, R.:  

– Los metamateriales. Luz obediente, Facultad Ciencias Naturales y Exactas Universidad 

de Buenos Aires, http:// www.fcen.uba.ar/fotovideo/EXm/NotasEXm48/ 

exm48metamateriales.pdf 

 

• Derrida, Jacques: 

– La Farmacia de Platón, “La diseminación”, espiral/ensayo, editorial Fundamentos, 

séptima edición, España, 1997. 

 

• Diez, Verónica:  

– Un sublime horror, “VIII Congreso Internacional de Investigación y Práctica 

Profesional en Psicología XXIII Jornadas de Investigación XII Encuentro de 

Investigadores en Psicología del MERCOSUR. Facultad de Psicología - Universidad de 

Buenos Aires, Dirección estable: https://www.aacademica.org/000-044/699, ARK: 

https://n2t.net/ark:/13683/eATh/bby, Buenos Aires, 2016. 

 

• Eidelsztein, Alfredo:  

– “Las estructuras clínicas a partir de Lacan. Volumen I, Intervalo y holofrase, 

locura, psicosis psicosomática y debilidad mental”, editorial Letra Viva, 2° 

edición, Buenos Aires 2008. 

 

• Faig, Carlos:  

– LA PULSIÓN ESCÓPICA. La mirada y el azogue. LA PULSIÓN, “La transferencia 

supuesta de Lacan”, Xavier Bóveda Ediciones, primera edición, Argentina, octubre de 

1984.  

– Comentario sobre Genio y Locura de Karl Jaspers, “La Clínica Psicoanalítica: Estilo, 

objeto y transferencia”, Colección Ensayos Lacanianos dirigida por Rogelio Fernández 

Couto, Ediciones Xavier Bóveda, Buenos Aires, 1986. 

– Lecturas Clínicas, Xavier Bóveda Ediciones, Buenos Aires – Argentina, 1991. 

– La escritura del fantasma, http://www.acheronta.org/acheronta24/faig.htm, 6 de mayo de 

2008. 

– Escena Primaria, cuerpo y objeto, “Técnica y Estructura”, www.elsigma.com/, 15 de 

noviembre de 2010. 

https://www.aacademica.org/000-044/699
https://n2t.net/ark:/13683/eATh/bby
http://www.acheronta.org/acheronta24/faig.htm


 

230 

 

– Cómo construir sobre la escena primaria, “Técnica y Estructura”, www.elsigma.com/, 15 

de noviembre de 2010. 

–  Visita al pasaje de la falta, “Revista Imago Agenda Nº 140: Neoparentalidades”, 

Editorial Letra Viva, Buenos Aires, junio de 2010. 

– Posiciones de la Técnica, “Revista Imago Agenda Nº 140: Neoparentalidades”, Editorial 

Letra Viva, Buenos Aires, junio de 2010. 

– Escritos Virtuales I y II, Lecturas Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, 

Buenos Aires, 2011. 

– El Psicoanálisis en acting, “Compilación de textos del face, por Carlos Faig”, facebook 

textos, 2014. 

– Preguntas elementales,                                                      Ricardo Vergara Ediciones, 

Buenos Aires, 2014.  

– Die Gefahr. El peligro,                                                  Ricardo Vergara Ediciones, 

Buenos Aires, 2014.  

– Mercado sexual,    género y nuevas sexualidades,                                                   .                                                 

Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires, 2014, 

– Cómo está dividido el campo psi, facebook Carlos Faig, 2014. 

– IV. Internet y su incidencia en nuestra sexualidad, “¿Qué es la sexualidad? y ¿Qué es el 

psicoanálisis?”, Lecturas Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos 

Aires, octubre 2014. 

– I. De Lascaux, el chat y la pulsión sexual, “¿Qué es la sexualidad? y ¿Qué es el 

Psicoanálisis?”, Lecturas Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos 

Aires, octubre 2014. 

– Sobre el final del análisis del toro neurótico, https://m.facebook.com › notes › sobre-el-

final-del-anál... 

– Agujeros periféricos. Castración y concepto, “Ensayos III. Freudianas, lacanianas y 

otras”, Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires 2014. 

–  El niño débil, brotado y con una úlcera perforada, “Ensayos III. Freudianas, lacanianas 

y otras”, Ricardo Vergara Ediciones, Buenos Aires 2014. 

– Nota Semiedípica al esquema R, “Ensayos III. Freudianas, lacanianas y otras”, Ricardo 

Vergara Ediciones, Buenos Aires marzo 2014. 

– Situación del último Lacan, “Racconto”, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, octubre de 2014.  

– After the Orgy,                                                     Ricardo Vergara Ediciones, Buenos 

Aires, 2014. 

– La marca  de Pierce,                                                      Ricardo Vergara Ediciones, 

Buenos Aires, 2014. 

– Técnica y Estructura II (para una salida ordenada del lacanismo), IX Jornadas de 

Psicoanálisis y Psicosis social “La Práctica del Psicoanálisis y la Psicosis Social”. 

Coordinador General: Prof. Dr. Raúl Courel, Buenos Aires, 27 de julio de 2015. 

– Preguntas elementales III. Ecuaciones mínimas, facebook grupo Textos, 2015. 

– El cuerpo como lugar del Otro, X Jornadas de Psicoanálisis y Psicosis Social, 

“Psicoanálisis y psicoterapia en el siglo XXI”. Coordinación general: Prof. Dr. Raúl Courel, 

Facultad de Psicología U.B.A., Buenos Aires, 31 de agosto de 2016. 

– Sinopsis del Seminario XIX, facebook grupo Textos, 29/9/2021. 

– El cuerpo como lugar del Otro, texto leído en la Xa. Jornadas de Psicoanálisis y psicosis 

social, “Psicoanálisis y psicoterapia en el siglo XXI”, coordinación general: Prof. Dr. Raúl 

Courel. 

– Ilaciones en torno al axioma italiano, “Formalización del seminario de Lacan”, Ricardo 

Vergara Ediciones, Buenos Aires, 2014. 

 

• Fernández, Omar Daniel:  

– Conmutación de la Lengua, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar, escritos, Buenos Aires 2017. 

–  Seminario Lecturas clínicas de la operación analítica en la infancia, 

Lecturas Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar, escritos, Buenos Aires 

2020. 



 

231 

 

– Reflexiones Clínicas, “Revista Lecturas Clínicas N°2, El Psicoanálisis: Es 

posible Aún. El Malestar – La Clínica – La Teoría”, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, octubre 2010. 

 

• Fernández Couto, Rogelio: 

– La operación psicoanalítica, colección Clínica Psicoanalítica, editorial 

Xavier Bóveda Buenos Aires, 1994, 

 

• Foucault, Michel: 

– Historia de la locura en la época clásica, tomos I y II, Fondo de Cultura 

Económica, México. La obra había aparecido en Francia en 1964.   

– El nacimiento de la clínica, Siglo Veintiuno Editores, México. Esta obra había 

aparecido en Francia en 1963.   

 

• Frazer, James George: 

 – LVIII. VÍCTIMAS EXPIATORIAS HUMANAS EN LA ANTIGÜEDAD CLÁSICA, 

2. LA VÍCTIMA EXPIATORIA HUMANA EN LA GRECIA ANTIGUA, “La rama 

dorada. Magia y religión”, EDICIONES F.C.E., S. A., octava reimpresión, España, 

1981. 

• Freud, Sigmund: 

– Proyecto de una psicología (1950 [1895]), Obras Completas Volumen I (1886 - 

1899)”, Amorrortu editores, Argentina, sexta reimpresión de la segunda edición, 1975. 

– Más allá del Principio del Placer. Psicología de las masas y análisis del yo y otras 

obras (1920), “Obras Completas Volumen XVIII (1920 - 1922)”, Amorrortu editores, 

Argentina, sexta reimpresión de la segunda edición, 1975. 

– Algunas consecuencias psíquicas de la diferencia anatómica entre los sexos (1925), 

“Obras Completas, Volumen XIX (1923 – 1925)”, Amorrortu Editores, Buenos Aires, 

1985. 

– Tipos libidinales (1931), “Obras Completas, Tomo XXI (1927-1931)”, Amorrortu 

editores, Buenos Aires, Argentina, 1976, segunda reimpresión 1990. 

– El malestar en la cultura (1930 [1929]), “Obras Completas, Tomo XXI (1927-

1931)”, Amorrortu editores, Buenos Aires, Argentina, 1976, segunda reimpresión 

1990. 

– El porvenir de una ilusión (1927), “Obras Completas, Tomo XXI (1927-1931)”, 

Amorrortu editores, Buenos Aires, Argentina, 1976, segunda reimpresión 1990. 

 

• Fukelman, Jorge:  

– Notas de Lectura, Lecturas Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, 

Buenos Aires, 2014, (Material de circulación interna). 

– Del Pictograma y otros textos, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, 2020, (Material de 

circulación interna). 

– Seminario Ponerse en juego, Cartagena de Indias, agosto – septiembre 1996, 

Versión crítica, Lecturas Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, 

Buenos Aires, 2014, (Material de circulación interna). 

– Dar a pensar, “NOTAS DE LECTURA”, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, septiembre de 2013, p. 

225. (material de circulación interna). 

– La estructura del sujeto en la infancia - Trazo y dibujo Conferencia del 5 de octubre 

de 1995, Notas de Lectura, Lecturas Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar › 

escritos, material de circulación interna, Buenos Aires 2013, (material de circulación 

interna). 

– La Escena primaria y la libertad, “Del Pictograma y otros textos”, Lecturas 

Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, 2020, (Material 

de circulación interna). 



 

232 

 

– Representación y Represión, Conferencia en el marco del ciclo de “Clínica con 

niños” organizado por el Dr. Alejandro Varela en Propuesta Psicoanalítica Sur (PPS), 

en el año 1992, “Textos cautivos”, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, material de circulación interna, Buenos  

– Metamorfeo I, “Notas de Lectura”, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, 2014, (Material de 

circulación interna). 

– Metamorfeo II, “Notas de Lectura”, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, 2014, (Material de 

circulación interna). 

– Del Pictograma, “Del Pictograma y otros textos”, www.lecturasclinicas.com.ar, 

Buenos Aires, 2020, (Material de circulación interna). 

– Metamorfeo III, “Del Pictograma y otros textos”, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, 2020, (Material de 

circulación interna). 

– Psicoanalista de niños. La verdadera historia, “Notas de Lectura”, Lecturas 

Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, 2014, (Material 

de circulación interna). 

Sexta Conferencia, septiembre 1 de 1996, “Seminario Ponerse en juego”, Cartagena 

de Indias, Agosto – septiembre 1996, Versión crítica, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, 2014. (Material de 

circulación interna).   

Séptima Conferencia, septiembre 1 de 1996, “Seminario Ponerse en juego”, 

Cartagena de Indias, Agosto – septiembre 1996, Versión crítica, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, 2014. (Material de 

circulación interna).   

Octava Conferencia, septiembre 1 de 1996, “Seminario Ponerse en juego”, Cartagena 

de Indias, Agosto – septiembre 1996, Versión crítica, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, 2014, (Material de 

circulación interna).   

– Del pictograma y otros textos, Lecturas Clínicas, 

http://www.lecturasclinicas.com.ar › escritos, Buenos Aires, 2020. (Material de 

circulación interna).   

 

• García Vidal F., Martínez Moreno L.:  

– Plasmones superficiales, Investig. Cienc. 2008;(385):66–76. 

 

• Gonzalez Sandra, Fernández Omar: 

– Espejito, espejito…, “El juego: Espejo de la infancia. I”, 

REVISTA DE TRANSMISIÓN DE LA OPERACIÓN 

ANALÍTICA EN NIÑOS Año 1 N° 1, Noviembre / Diciembre 

2012, Lecturas Clínicas, http://www.lecturasclinicas.com.ar › 

escritos. 

 

• Greenfild, Patricia M.:  

– Playing peekaboo with a four-month-old: a study of the role of speech and 

nonspeech sounds in the formulation of a visual schema, J. Psychol., 1972.   

– Who is 'Dada'? ... sorne aspects of che semantic and phonological 

development of a child's first words, Lang and Speech, 1973. 

 

• Greenfield, P.M. and Smith, J.:  

– The structure of communication in early development, Academic 

Press, New York, 1976. 

 

• Greenfild Patricia M., Bruner J. S., and May M.:  

– Early Words (a Film), New York, Wiley, 1972. 

 

• Greenfild, Patricia M., and J. H. Smit: 



 

233 

 

– Language Beyond Syntax: The Development of Semantic 

Structure, New York, Academic Press, (in press). 

– The structure of communication in early development, 

Academic Press, New York, 1976. 

 

• Guillaume, G.:  

– Leçons de linguistique 1948-1949, B. Psychosystématique du langage; principes, 

méthodes et applications I, les Presses de l’Université Laval Québec, Klincksieck, Paris, 

1971. 

– Leçons de linguistique 1948-1949, B. Psychosystématique du langage; principes, 

méthodes et applications II, les Presses de l’Université Laval Québec, Presses 

Universitaires de Lille, 1982. 

 

• Hoyos Castañeda, Ilva: 

– El concepto jurídico de persona, EUNSA, Pamplona, 1989. 

 

• Hui, Yuk: 

– Recursividad y Contingencia, Caja Negra editora, Buenos Aires, 2022. 

 

• Jabès, Edmond:  

– Del desierto al libro, Alción Editora, 2° edición, Córdoba -Argentina, 2011. 

 

• Jakobson, R. & Waugh, L.:  

– La Charpente phonique du langage, Paris, Éditions de Minuit, 1980. 

 

• Jinkis, Jorge:  

– Entrevista a Jorge Jinkis. Cuestiones sobre diagnóstico, entrevista realizada por Elisa 

Ponieman, Revista Principio N° 11, Revista del Servicio de Psicopatología del Hospital 

Dr. Cosme Argerich, Buenos Aires, 1998. 

– Artificio del deseo para conjeturar un estilo, “La acción analítica”, Colección Rasgos 

Psicoanálisis, Homo Sapiens Ediciones, Buenos Aires, 1994. 

 

• Kreszes, David:  

– Filiación y Juricidad de la Lengua, Revista “Redes de la Letra – escritura del 

psicoanálisis N° 7 La Ley: Violencia y Filiación. Direcciones de lectura.”, Ediciones 

Legere, Buenos Aires, 1997. 

 

• Kripke, Saúl:  

– El nombrar y la necesidad, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de 

Investigaciones Filosóficas, México, 2005. 

 

• Lacan, Jacques:  

– La instancia de la letra en el inconsciente o la razón desde Freud, “Escritos I”, siglo 

XXI editores, décimo cuarta edición en español, segunda reimpresión, Argentina, 1988. 

– Conferencia en la facultad de medicina de Estrasburgo, https://www.lutecium.org > 

1967/10 > Jacques-lacan-c…, 06 de octubre 1967. 

– Más allá del principio de realidad, “Escritos I”, siglo veintiuno editores s.a., décimo 

cuarta edición en español, segunda reimpresión, Argentina 1988. 

– Función y campo de la palabra y del lenguaje en psicoanálisis, “Escritos I”, siglo 

XXI editores S.A., décimo cuarta edición en español, segunda reimpresión, Argentina 

1988. 

– Posición del inconsciente, “Escritos II”, siglo XXI editores S.A., décimo cuarta 

edición en español, Argentina 1987. 

– Subversión del sujeto y dialéctica del deseo en el inconsciente freudiano, “Escritos 

II”, siglo XXI editores S.A., décimo cuarta edición en español, Argentina 1987. 

– Del sujeto por fin cuestionado, “Escritos 1”, siglo XXI editores S.A., tercera edición, 

nuevamente corregida, México, D.F. 2009. 

– Séminarie 1, Les écrits techniques de Freud, (1953 – 1954), Staferla, staferla.free.fr. 

https://www.lutecium.org/


 

234 

 

– Seminario 6, El deseo y su interpretación (1958 – 1959), (Versión crítica Ricardo 

Rodríguez Ponte). 

– Séminarie 6, Le désir et son interprétation (1958 – 1959), Staferla, staferla.free.fr. 

– Seminario 8 La Transferencia en su disparidad subjetiva, su pretendida situación, sus 

excursiones técnicas (1960 – 1961), (Versión crítica Ricardo Rodríguez Ponte). 

– Séminarie 8, Le transfert…, (1960 – 1961), version «STÉCRITURE» sur le site 

E.L.P.,  Staferla, staferla.free.fr. 

– Séminarie 9, L’identification (1961 – 1962), Staferla, staferla.free.fr. 

– Seminario 10 La Angustia (1963 – 1964), (Versión crítica Ricardo Rodríguez Ponte). 

– Séminarie 11 Fondements de la psychanalyse (1964), Staferla, staferla.free.fr. 

– Séminarie 13, L’objet de la psychanalyse, (1965 – 1966), Staferla, staferla.free.fr. 

– Séminarie 14, Logique du fantasme, (1966 – 1967), Staferla, staferla.free.fr. 

– Séminarie 15, L’Acte Psychanalytique, (1967 – 1968), Staferla, staferla.free.fr. 

– Séminarie 16, D’un Autre à L’autre, (1968 – 1969), Staferla, staferla.free.fr. 

– Séminarie 17 L’ envers de la psychanalyse (1969 – 1970), Staferla, staferla.free.fr. 

– Seminario 19, ...o peor (1971-1972), (versión crítica), traducción y notas Ricardo 

Rodríguez Ponte, (material de circulación interna de E.F.B.A.). 

– Séminarie 19, …o pire (1971 – 1972), Staferla, staferla.free.fr. 

– El Seminario de Saint Anne: El Saber del Psicoanalista (1971-1972), (inédito). 

– Séminarie, Le savoir du psychanalyste (1971-72), Staferla, staferla.free.fr. 

– Le savoir du psychanalyste, Entretiens de sainte Anne (1971- 1972), version 

polycopiée, identique à la version AFI p. 1315, Pas tout Lacan, https://ecole--

lacanienne-net.translate.goog/es/bibliolacan/pas-tout-lacan 

3/?_x_tr_sl=fr&_x_tr_tl=es&_x_tr_hl=es 419&_x_tr_pto=sc, 

– Séminarie 20, Encore (1972 – 1973), Staferla, staferla.free.fr. 

– Seminario 20, Otra vez/Aún. (1972-1973), (versión crítica), traducción y notas 

Ricardo Rodríguez Ponte, (material de circulación interna de E.F.B.A.). 

– Seminario 22, R.S.I. (1974-1975), (versión crítica), traducción y notas Ricardo 

Rodríguez Ponte, (material de circulación interna de E.F.B.A.). 

– Séminarie 22, R.S.I., (1974 – 1975), Staferla, staferla.free.fr. 

– Seminario 23, El sinthoma, (1975-1976), (versión crítica), traducción y notas Ricardo 

Rodríguez Ponte, (material de circulación interna de E.F.B.A.). 

– Séminarie 23, Le Sinthome (1975-197676)”, Staferla, staferla.free.fr. 

– Variantes de la cura tipo, “Escritos 1”, siglo XXI editores, s.a., décimo tercera 

edición en español, corregida y aumentada, 1985 segunda reimpresión, Argentina 1988. 

–  Del sujeto por fin cuestionado, “Escritos 1”, siglo XXI editores, s.a., décimo tercera 

en español, corregida y aumentada, 1985 segunda reimpresión, Argentina 1988. 

– El tiempo lógico y el aserto de certidumbre anticipada. Un nuevo sofisma, “Escritos 

I”, siglo XXI editores S.A., décimo cuarta edición en español, segunda reimpresión 

Argentina 1988. 

– El Atolondradicho, “Jacques Lacan Otros Escritos”, editorial Paidós, traducción 

Graciela Esperanza, revisión Graciela Esperanza y Guy Trobas, Buenos Aires, 

Argentina, 2012.  

– El atolondradicho, o las vueltas dichas, Escansión I, ed. Paidós, Bs. As., 1984, p. 34. 

– L’étourdit (1972), “Scilicet N˚4”, Seuil, Paris, 1973. 

– Proposición del 9 de octubre de 1967, “Revista Ornicar? Nº 1”, Publicación periódica 

del Champ Freudien, Editorial Petrel, Barcelona, 1981. 

– Proposición del 9 de octubre de 1967 sobre el psicoanalista de la Escuela, “Revista 

Scilicet N°1”, Ed. Du Seuil, París 1969. 

– Conferencia de Ginebra, “Jacques Lacan Otros Escritos”, editorial Paidós, traducción 

Graciela Esperanza, revisión Graciela Esperanza y Guy Trobas, Buenos Aires, 

Argentina, 2012.  

– Conferencia en Ginebra sobre el síntoma, 4 de octubre de 1975, edición bilingüe, 

traducción y notas Ricardo Rodríguez Ponte, (material de circulación interna de 

E.F.B.A.). 

– Psicoanálisis y Medicina. El lugar del psicoanálisis en la medicina, “Jacques Lacan 

Otros Escritos”, editorial Paidós, traducción Graciela Esperanza, revisión Graciela 

Esperanza y Guy Trobas, Buenos Aires, Argentina, 2012.  

http://www.ecole-lacanienne.net/fr/p/lacan


 

235 

 

– PSICOANÁLISIS Y MEDICINA. EL LUGAR DEL PSICOANÁLISIS EN LA 

MEDICINA, Conferencia durante una mesa redonda del Collège de Médecine, en La 

Salpêtrière, y debate Posterior 16 de febrero de 1966 establecimiento del texto, 

traducción y notas: Ricardo E. Rodríguez Ponte para circulación interna de la Escuela 

Freudiana de Buenos Aires. 

– El sujeto como Inmixion de Otredad, “Jacques Lacan Otros Escritos”, editorial Paidós, 

traducción Graciela Esperanza, revisión Graciela Esperanza y Guy Trobas, Buenos 

Aires, Argentina, 2012.  

– Le symbolique, l’imaginaire et le réel, Conferencia pronunciada en el Anfiteatro del 

Hospital Psiquiátrico de Sainte-Anne, París, el 8 de Julio de 1953, en ocasión de la 

primera reunión científica de la recientemente fundada Société Française de 

Psychanalyse, y posterior discusión, “Lacantera freudiana, 

https://www.lacanterafreudiana.com.ar”, (versión crítica) traducción y notas Ricardo 

Rodriguez Ponte. 

– Préface a une thèse, au livre d’Anika Rifflet Lemaire «Jacques Lacan» Charles 

Dessart, Bruxelles, 1970.  

– Préface a une thèse, “Autres Écrits”, Le Seuil, París, 2001.  

– Prefacio a una tesis, “Jacques Lacan Otros Escritos”, editorial Paidós, traducción 

Graciela Esperanza, revisión Graciela Esperanza y Guy Trobas, Buenos Aires, 

Argentina, 2012.  

– Prefacio a una tesis, “Verba Volant”, Revista de Filosofía y Psicoanálisis Año 6, No. 

1, 2016, UCES Universidad de Ciencias Empresariales y Sociales, traducción de 

Agustín Kripper.  

– Jacques Lacan Otros Escritos, editorial Paidós, traducción Graciela Esperanza, 

revisión Graciela Esperanza y Guy Trobas, Buenos Aires, Argentina, 2012.  

 

• Mannoni, Maud:  

–  Capitulo IV La relación fantasmática del niño con su madre, “El niño retardado y 

su madre”, Editorial Paidós, 5ª reimpresión, Argentina, 1992. 

 

• Marx, Karl: 

– El Capital. Crítica de la economía política, Obra Completa, siglo xxi editores, s.a. de 

c.v., primera edición en español 1975, vigesimoctava reimpresión, México, 2008. 

 

• Mc Neill, David:  

– The Acquisition of Language: The Study of Developmental Psy cholinguistics, 

Harper and Row, New York, 1970. 

– The development of language, “Carmichael's Manual of Child Psychology”, 3rd ed. 

Vol. l. Wiley, P. H. Mussen ed., New York, 1970.  

– Semiotic extensión, Paper presented at the Loyola Svmposium on Cognition 

Chicago, Illinois. 30 april 1974. 

 

• Merleau-Ponty:  

– Fenomenología de la Percepción, editorial Plantea Agostini, S.A.I.C., Argentina, 

1993. 

 

• Monk, Ray:  

– Wittgenstein, Le devoir d’un génie, trad. de Abel Gerschenfeld, París, ed. Odile Jacob, 

1993. 

 

• Nasio, Juan David:  

– Los gritos del cuerpo, Editorial Paidós, Buenos Aires – Argentina, septiembre 

2008. 

 

• Pendry, J, B.:  

– Negative refraction makes a perfect lens, Phys. Rev. Lett., 2000;85(18):3966–9 

 

• Piaget, Jean:  

https://www.lacanterafreudiana.com.ar/


 

236 

 

– El nacimiento de la inteligencia en el niño, Lecciones en el Collège de France, Siglo 

XXI editores, Argentina 2018. 

 

• Platón: 

– Fedro, Ediciones Akal, S. A., Madrid-España, 2010. 

– Cratilo o Del lenguaje, editorial Trotta, S.A., Madrid-España 2002. 

– Filebo, Editorial Losada, colección Griegos y Latinos, Madrid-España, 2018. 

– Protágoras, Editorial Losada, colección Griegos y Latinos, España 2007. 

– La República, Editorial Universitaria de Buenos Aires, décimo tercera edición, Argentina, 

agosto 1982. 

 

• Quignard, Pascal:  

– Pascal Quignard, Capítulo V El camino del pensamiento, “Morir por pensar. Último 

Reino IX”, editorial El cuenco de plata SRL, Buenos Aires Argentina, febrero de 

2015. 

– Quinto Tratado. Gradus, “Retórica Especulativa”, Ed. El cuenco de plata, 1° 

edición, Buenos Aires, 2006. 

 

• Renzi, L.: 

– Histoire et objectifs de la tupologie linguistique, “History of lInguistic Thought and 

Contemporary Linguistics”, ed. H. Parret, Walter de Gruyter, Berlin/New York, 1976.  

 

• Rifflet-Lemaire Anika:  

– Jacques Lacan, Charles Dessart, Bruxelles, 1970. 

 

• Ritvo, Juan Bautista:  

– El tiempo lógico y el aserto de certidumbre anticipada. Un nuevo sofisma, 

ediciones Letra Viva, segunda edición, Buenos Aires, 1990. 

 

• Robbins, R. H.:  

– Linguistique générale: une introduction, Paris, Armand Colin, 1973. 

– Brève histoire de la linguistique, Paris, Seuil, 1976.  

 

• Rogelio Fernández Couto: 

 – La operación analítica, colección Clínica Psicoanalítica, editorial Xavier 

Bóveda Buenos Aires, 1994, 

 

• Rubinsztejn, Daniel:  

– ¿Un diagnóstico psicoanalítico?, Revista Principio N° 11, revista del Servicio de 

Psicopatología del Hospital Dr. Cosme Argerich, Buenos Aires, 1998. 

 

• Rudko, G. Y.:  

– Novel concepts of negative-n optics in master’s level educational courses, Semicond 

Phys. Quantum Electron Optoelectro, 2017; 20(2):235–9. 6. 

 

• Sapir, E.:  

– Linguistique, Paris, Éditions de Minuit, 1968. 

 

• Sciarretta Raúl:  

– Una nueva estética: la anamorfosis y la función imaginaria, Capítulo IV Las formas 

impuras de la sensibilidad: Anamorfosis y mirada, “Escritos Provisorios. Hacia un 

nuevo empirismo”, colección Filosofía <> Psicoanálisis, Ediciones del Signo, Buenos 

Aires – Argentina, abril de 2000. 

 

• Stevens Alexandre: 

– L´holophrase, entre psychose et psychosomatique, “Ornicar? N° 42”, revue du 

Champ Freudien, Navarin éditeur, difusión Seuil, Paris 1987. 

 

• Slobin, Dan:  



 

237 

 

– Prerequisites for the deyelopment of gramar in C. A., Ferguson and D. Slobin (eds.), 

“Studies of Child Language Development”, Holt, Rinehart and Winston, New York, 1973. 

 

• Tippens, P. E.:  

– Física. Conceptos y aplicaciones, 7th ed. USA: McGraw-Hill Education, 2011. 

 

• Vernant, J. P., y Vidal-Naquet, P.:  

– “Mito y Tragedia en la Grecia Antigua”, editorial Paidós, 

Barceloma, 2002. 

• Veselago V. G.:  

– The Electrodynamic of Substances with Simultaneous Negative Values of e and µ, 

Sov. Phys., Uspekhi, 1968;10(4):509–14. 

 

• Wittgenstein, Ludwig:  

–  Los Cuadernos Azul y Marrón, Colección Estructura y Función, ed. Tecnos 

S.A., 2ª edición, Madrid 1993. 

 

• Von Humboldt, G.:  

– De l’origine des formes grammaticales, Bordeaux, Ducros, 1969. 

 

• Zubirí, Xavier:  

– Naturaleza, Historia y Dios, Editorial Cuatro Ediciones, Madrid-España, 2001. 

 

 

 

 


