REFERENCIAS A HEIDEGGER EN EL
CONJUNTO DE LA OBRA DE LACAN

i ™ I.-II' - ¥

.-.-.I Y. hu, - i w:'! ““I;ui e
'j"‘-l- I_.. -‘-..q._.lr & '|-|_;r|. !'nl
h.._ 'r_iH q: IJ:"l. :".-"F 'I'I: l-l 1]'-.}-' d g

Fi’RIMERA PARTE‘ G
tud 3 .-'J.-LJ-.”, ,_-----,.rji 1J- ,q_._,.r'.. Vi

R B - "..'..

caits .:ag%

L Ly

l'_;. .'.l I

L
=

il

K Lecturas Clinicas
Buenos Aires — 2013



REFERENCIAS A HEIDEGGER EN EL
CONJUNTO DE LA OBRA DE LACAN

PRIMERA PARTE

Carlos Faig

Buenos Aires 2013



INDICE

I. Referencias a Heidegger en los seminarios publicados
porSeuily Paidos ....... ... .. .. ... 4

I1. Referencias a Heidegger en los Seminarios no publicados
(Version Association Freudienne Internationale) ................. 17

ITI. Referencias de Lacan a Heidegger en los Escritos
(No compilados en Ecrits) y Lettres de L’Ecole ................. 34

IV. Referencias de Lacan a Heidegger en Ecrits
(Ed. du Seuil, Paris, 1966) y Escritos I y II
(1°. Ed., Siglo XXI, MéXiCO) ..........ooiiiuiiiinniiinnnna.. 38



REFERENCIAS A HEIDEGGER EN ELL CONJUNTO DE LA
OBRA DE LACAN. PRIMERA PARTE

Si la physis era uno de los nombres griegos del Falo, se entiende que Lacan
diga que no hay que hacerse tanto problema porque su sentido se haya
perdido. Por otro lado, en esta complicacion podemos observar, en una primera
aproximacion, que Heidegger invirtio el sentido de la vida en la muerte: quiere
que la pelicula (nuestra vida) tenga un final. En definitiva, y a pesar de lo que
se ha dicho, su filosofia es optimista y apela al suefio.

Carlos Faig

I. REFERENCIAS A HEIDEGGER EN LOS SEMINARIOS PUBLICADOS POR
X
SEUIL Y PAIDOS

Seminario I

1) M. Hyppolite: —Ce réussi veut dire alors, a certains égards, ce qu’il y a de plus raté.
Pour aboutir a ce que I'étre soit intégré, il faut que I'homme oublie I'essentiel. Ce réussi
est un raté. Heidegger n‘accepterait pas le mot réussi. Réussi ne peut se dire que d'un
point de vue thérapeute.

C'est un point de vue de thérapeute. Néanmoins, cette marge d’erreur qu'il y a dans
toute réalisation de I'étre est toujours, semble-t-il, réservée par Heidegger a une sorte
de léthe fundamental, d'ombre de la vérité.

M. Hyppolite: —La reussite du thérapeute, c’est pour Heidegger ce qu'il ya de pire.
C'est l'oubli de l'oubli. L'authenticité heideggerienne, c’est de ne pas sombrer dans
I'oubli de I'oubli.

Oui, parce qu'Heidegger a fait une sorte de loi philosophique de cette remontée aux
sources de |'étre. (pp. 216-217, Paris, 1975)

Sr. Hyppolite: Entonces lograda quiere decir, en cierto sentido, lo mas fallado. Para
que el ser se integre, es preciso que el hombre olvide lo esencial. Este logro es algo
fallado. Heidegger no aceptaria el término lograda. Lograda sélo puede decirse desde
el punto de vista del terapeuta.

Es un punto de vista de terapeuta. No obstante, ese margen de error que hay en toda
realizacion del ser estda siempre, pareceria, reservado por Heidegger a un léthe
fundamental, sombra de la verdad.

- Complilacién: Carlos Faig



Sr. Hyppolite: El logro del terapeuta es, para Heidegger, lo peor que hay. Es el olvido
del olvido. La autenticidad heideggeriana consiste en no caer en el olvido del olvido.

Si, porque Heidegger ha hecho de ese remonte a las fuentes del ser una especie de ley
filosofica. (p. 285, Buenos Aires, 173 reimpresion, 2010)

2) Par contre, I'esclave a beaucoup a attendre de la mort du maitre. Au-dela de la mort
du maitre, il faudra bien qu'il s'affronte a la mort, comme tout étre-pour-la-mort.
Précisément, I'obsédé n’assume pas son étre-pour-la-mort, il est en sursis. C'est ce
qu'il s'agit de Iui montrer. Voila quelle est la fonction de I'image du maitre en tant que
tel. (p. 315)

En cambio, el esclavo tiene mucho que esperar de la muerte del amo, sera preciso que
afronte la muerte como todo ser plenamente realizado, y que asuma, en el sentido
heideggeriano, su ser-para-la-muerte. Precisamente, el obsesivo no asume su ser-
para-la-muerte, esta en suspenso. Esto es lo que hay que mostrarle. Esta es la funcion
de la imagen del amo como tal. (p. 416)

Seminario II

M. Hyppolite: — (...) Linterprétation de Heidegger, par exemple, est tendancieuse,
mais elle est possible, heureusement. C'est pour cela qu’on ne dépasse pas Hegel. I
serait fort possible que le savoir absolu soit, pour ainsi dire, immanent a chaque étape
de la Phénoménologie. Seulement la conscience le manque. Elle fait de cette vérité qui
serait le savoir absolu, un autre phénomene naturel, qui n‘est pas le savoir absolu. (p.
91, Paris, 1978)

La interpretacion de Heidegger (de la Fenomenologia de Hegel), por ejemplo, es
tendenciosa, pero felizmente posible. Por eso no se supera a Hegel. Seria muy posible
que el saber absoluto fuera, por asi decir, inmanente a cada etapa de la
Fenomenologia. Solo la conciencia no cumple con eso. De esa verdad que seria el
saber absoluto ella hace otro fendmeno natural, que no es el saber absoluto. (p. 114,
Buenos Aires, 122 reimpresion, 2010)

Seminario III

1) D’abord, y a-t-il un interlocuteur? Oui, il y en a un, et qui dans son fond est unique.
Cette Einheit est trés amusante a considérer, si nous pensons a cette texte de
Heidegger sur le logos que jai traduit, que vous allez voir paraitre dans le premier



numéro de notre nouvelle revue, La Psychanalyse, et qui identifie le logos avec le En
héraclitéen. Et précisément, nous verrons que le délire de Schreber est a sa facon un
mode de rapport du sujet a I'ensemble du langage. (p. 140, Paris, 1981)

Primero, ¢hay un interlocutor? Si, hay uno, que en el fondo es Unico. Es sumamente
entretenido analizar esa Einheit, si pensamos en ese texto de Heidegger sobre el logos
que traduje, que aparecera en el primer nimero de nuestra nueva revista, La
Psychanalyse, que identifica el logos con el En heracliteano. Precisamente, veremos
que en el delirio de Schreber, a su manera, es un modo de relacién del sujeto con el
conjunto del lenguaje. (p. 179, Buenos Aires, 192 reimpresion, 2011)

2) Si elle vient au jour, si elle surgit, c’est toujours en raison d'un mode d’apparition de
la parole que nous pouvons appeler de différents facons, la mission, le mandat, la
délégation, ou encore la dévolution, par référence a Heidegger. C'est le fondement ou
la parole fondatrice —Tu es ceci, ma femme, mon maitre, mille autre choses. Ce tu es
ceci, quand je le recois, me fait dans la parole autre que je ne suis. (pp. 314-315)

Si ella surge, si ella nace, es siempre a causa de un modo de aparicion de la palabra
que podemos llamar de diferentes modos, la mision, el mandato, la delegacion, o
incluso por referencia a Heidegger, la devolucién. Es el fundamento o la palabra
fundante: TU eres esto, mi mujer, mi amo, mil otras cosas. Ese tu eres esto, cuando lo
recibo, me hace en la palabra otro que lo que soy. (p. 397)

3) Nous ne pouvons pas épuiser tout ce qui nous est proposé autour de I'analyse de ce
verbe étre, par les philosophes qui ont centré leur méditation autour de la question du
Dasein, et spécialement M. Heidegger, lequel a commencé a I'envisager sour Iangle
grammatical et étymologique dans des textes assez fidelement commentés dans
quelques articles que M. Jean Wahl leur a consacrés récemment. M. Heidegger donne
beaucoup dimportance au signifiant, au niveau de Ianalyse du mot et de Ila
conjugaison comme on dit couramment, disons plus exactement de la déclinaison. En
allemand comme en francais, ce fameux verbe étre est loin d’étre un verbe simple, et
méme d'étre un seul verbe. Il est evidente que la forme suis n‘est pas de la méme
racine que es, est, étes, et que fut, et il n'y a pas non plus stricte équivalence avec la
forme été. Si fut a son équivalent en latin, ainsi que suis et la série de est, été vient
d’'une autre source, de stare. La répartition est également différente en allemand ou
sind se groupe avec bist, alors qu’en francais la deuxiéme personne est groupée avec
la troisieme. On a peu prés dégagé pour les langues européennes trois racines, celles
qui correspondent a sommes, a est et a fut, que I'on rapproche de la racine phusis en
grec, qui se rapporte a l'idée de vie et de croissance. Pour les autres, M. Heidegger
insiste sur les deux faces, Sten qui se rapprocherait de stare, se tenir debout tout seul,
et Verbahen, durer, ce sens étant tout de méme rattaché a la source phusis. Pour M.
Heidegger, Iidée de se tenir droit, I'idée de vie et I'idée de durer seraient donc ce que
nous livrerait une analyse étymologique complétée par l'analyse grammaticale, et ce
serait d'une espéce de réduction et d'indetermination jetée sur I'ensemble de ces sens,



que surgirait la notion d’étre. Je résume, pour vous donner l'idée de la chose. Je dois
dire gu’une analyse de cet ordre est plutot de nature a élider, a masquer ce a quoi
essaie de nous initier M. Heidegger, a savoir ce qui est absolument irréductible dans la
fonction du verbe étre, la fonction purement et simplement copulaire. On aurait tort de
croire que c’est par un virage progressif de ces différents termes, que cette fonction se
dégage. (pp. 338-339)

(Nota del compilador: En esta leccion, “Tu es”, nimero 24 en la edicion Seuil, conviene
que el lector se refiera a las paginas 333 y 334, donde Lacan alude a ciertos fildsofos
que han hecho del hombre, entre todos los entes, un ente abierto. Y luego critica esta
idea. La alusion no concierne tanto a Heidegger, como a ciertas posiciones
existencialistas de la época; Sartre, por ejemplo.)

No podemos agotar todo lo que nos proponen, acerca del analisis del verbo ser, los
fildsofos que centraron su meditacion en torno a la cuestion del Dasein, especialmente
Heidegger, quien ha empezado a considerarlo desde el angulo gramatical y etimoldgico
en algunos textos, bastante fielmente comentados en unos articulos que Jean Wahl les
dedicé hace poco. Heidegger da mucha importancia al significante, a nivel del analisis
de la palabra y de la conjugacién como se dice corrientemente, digamos con mas
exactitud de la declinaciéon. En aleman al igual que en francés, ese famoso verbo ser
dista mucho de ser un verbo simple, y hasta de ser un solo verbo. Es evidente que la
forma suis no es de la misma raiz que es, est, étes, y que fit (la misma diferencia del
castellano entre soy y eres, es, fue), y tampoco hay estricta equivalencia con la forma
été. Si fUt tiene su equivalente en latin, al igual que suis y la serie es, été viene de otra
fuente, stare (la misma del verbo estar en castellano). La distribucion es igualmente
diferente en aleman donde sind se agrupa con bist, mientras que en francés la
segunda persona esta agrupada con la tercera. Se han delimitado aproximadamente
tres raices para las lenguas indoeuropeas, las que corresponden a somos, a es y a fue,
que se vincula con la raiz phusis en griego, ligada con la idea de vida y de crecimiento.
Para las otras, Heidegger insiste en las dos caras, Sten que se acerca a stare, tenerse
de pie por si solo, y Verbahen, durar, sentido vinculado asimismo a la fuente phusis.
Para Heidegger, la idea de sostenerse derecho, la idea de vida, y la idea de durar
serian entonces lo que nos brinda un andlisis etimoldgico, completado por el andlisis
gramatical, y la nocién de ser surgiria entonces de una especie de reduccidén y de
indeterminacion arrojada sobre el conjunto de esos sentidos. Resumo, para darles una
idea de la cosa. Debo decir que un analisis de este orden por naturaleza tiende a elidir,
a enmascarar aquello en lo que intenta iniciarnos Heidegger, a saber lo que es
absolutamente irreductible en la funcion del verbo ser, la funcién de la cdpula pura y
simple. Seria equivocado creer que esa funcidon aparece por un progresivo viraje de
estos diferentes términos. (pp. 428-429)

Seminario IV

1) Le Saint-Esprit est I'entrée du signifiant dans le monde. C'est trés certainement ce
que Freud nous a apporté sous le terme d'instinct de mort. Il s'agit de cette limite du
signifié qui n'est jamais atteinte par aucun étre vivant, ou méme, qui n'est jamais
atteinte du tout, sauf cas exceptionnel, probablement mythique, puisque nous ne le



rencontrons que dans les écrits ultimes d'une certaine expérience philosophique. C'est
néanmoins quelque chose qui se trouve virtuellement a la limite de la reflexion de
I'hnomme sur sa vie, qui lui permet d’entrevoir la mort comme la condition absolue,
indéppassable, de son existence, comme s'exprime Heidegger. Les rapports de
I'homme avec le signifiant dans son ensemble son trés précisément liés a cette
possibilité de suppresion, de mise entre parenthéses de tout ce qui est vécu. Ce qui est
au fond de l'existence du signifiant, de sa présence dans le monde, nous allons le
mettre la dans notre schéma, comme une surface efficace du signifiant ou celui-ci
refléte, en quelque sorte, ce que I'on peut appeler le dernier mot du signifié, c’est-a-
dire de la vie, du vécu, du flux des émotions, du flux libidinal. C'est la mort, en tant
qu'elle est le support, la base, l'opération du Saint-Esprit par laquelle le signifiant
existe. (p. 48, Paris, 1984)

El Espiritu Santo es la entrada del significante en el mundo. Esto es sin lugar a dudas
lo que Freud aportd bajo el término de instinto de muerte. Se trata de ese limite del
significado nunca alcanzado por ningln ser vivo, que incluso nunca se alcanza en
absoluto, salvo en este caso excepcional, probablemente mitico, porque solo lo
encontramos en los escritos Ultimos de cierta experiencia filosdfica. Con todo, se trata
de algo que se encuentra virtualmente en el limite de la reflexién del hombre sobre su
vida, que le permite entrever la muerte como condiciéon absoluta, insuperable, de su
existencia, tal como lo expresa Heidegger. Las relaciones del hombre con el
significante en su conjunto se encuentran vinculadas de forma muy precisa con esta
posibilidad de supresion, de puesta entre paréntesis de todo lo vivido. Lo que se
encuentra en el fondo de la existencia del significante, de su presencia en el mundo,
vamos a ponerlo aqui, en nuestro esquema, como una superficie eficaz del significante
donde se refleja, de algin modo, lo que podemos llamar la Ultima palabra del
significado, es decir, de la vida, de lo vivido, del flujo de las emociones, del flujo
libidinal. Se trata de la muerte, como soporte, base de la operacion del Espiritu Santo
que hace existir al significante. (pp. 50-51, Buenos Aires, 102 reimpresion, 2011)

2) Repondre a I'étre n'est pas certainement pas inexact, mais irait peut-étre un peu
trop loin, a déboucher dans la philosophie, voire celle, la plus recente, de notre ami
Heidegger, toute pertinente que soit cette référence. Nous avons assurément des
références plus proches et des termes plus articulés, qui sont ceux-la mémes que nous
pouvons immédiatement aborder dans notre experience. (p. 254)

Responder con el ser seguramente no es inexacto, pero tal vez seria ir demasiado lejos
y desembocariamos en la filosofia, aunque fuese la mas reciente, la de nuestro amigo
Heidegger, por pertinente que sea esta referencia. Disponemos sin duda de referencias
mas préximas y de términos mas articulados, que son los que podemos abordar
inmediatamente en nuestra experiencia. (p. 254)

Seminario VII



1) J'ai déja posé le probleme devant vous — quel est le minimum concevable initial
d’'une batterie signifiante pour que puisse commencer a s‘organiser le registre du
signifiant? Il ne saurait y avoir de deux sans trois, et cela doit sirement, je le pense,
comporter le quatre, le quadripartite, le Geviert comme dit quelque part Heidegger. (p.
80, Paris, 1986)

Ya he formulado el problema ante ustedes —écual es el minimo inicial concebible de
una bateria significante para que el registro del significante pueda comenzar a
organizarse? No podria haber dos sin tres y esto debe seguramente implicar, pienso, el
cuatro, el cuatripartito, el Geviert, como dice en algun lado Heidegger. (p. 83, Buenos
Aires, 12° reimpresion, 2011)

2) Pour voir confirmée I'appropiation du vase a cette usage, reportez-vous a ce que
Heidegger, le dernier venu dans méditation sur le sujet de la création, nous présente
quand il s'agit pour lui de nous parler de das Ding — c'est autour d'un vase qu'il hous
développe sa dialectique. La fonction de das Ding, dans la perspective heideggerienne
de la révélation contemporaine, liée a la fin de la métaphysique, de ce qu'il appele
I'Etre, je ne m'y engagerai pas. Vous pouvez aisément, tous tant que vous étes, vous
reporter au recueil intitulé Essais et Conférences et a l'article sur la Chose. Vous verrez
la fonction que lui donne Heidegger, dans un proces humaine essentiel, de conjonction
des puissances célestes et terrestres autour de lui. Je veux simplement nous tenir
aujourd’hui a la distinction élémentaire, dans le vase, de son usage ustensile et de sa
fonction signifiant. S'il est vraiment signifiant, et si c’est le premier signifiant faconné
des mains de 'homme, il n'est signifiant — autrement dit, de rien de particulierement
signifié. Heidegger le met au centre de l'essence du ciel et de la terre. 1l lie
primitivement par la vertu de l'acte de la libation, par le fait de sa double orientation —
vers le haut pour recevoir, par rapport a la terre dont il éleve quelque chose. C'est bien
la la fonction du vase. Ce rien de particulier qui le caracterise dans sa fonction
signifiant est bien dans sa forme incarnée ce qui caracterise le vase comme tel. (pp.
144-145)

Para confirmar lo apropiado que es el vaso para este uso, remitanse a lo que
Heidegger, el Ultimo en meditar sobre el sujeto de la creacidn, nos presenta cuando se
trata para él de hablar de das Ding —desarrolla su dialéctica alrededor de un vaso. No
me internaré en la funciébn de das Ding en la perspectiva heideggeriana de la
revelacion contemporanea, vinculada con el fin de la metafisica, de lo que se llama el
Ser. Pueden tranquilamente, todos los que estan aqui, remitirse a la recopilacion
titulada Ensayos y conferencias y al articulo sobre La Cosa. Veran la funcidon que le da
Heidegger, en un proceso humano esencial, de conjuncién de las potencias celestes y
terrestres a su alrededor. Quiero simplemente atenerme hoy a la distincion elemental,
en el vaso, de su uso como utensilio y de su funcidn significante. Si es verdaderamente
significante y si es el primer significante modelado por las manos del hombre, sélo es
significante, en su esencia de significante, ni mas ni menos que todo lo que es
significante —en otros términos, nada de particularmente significado. Heidegger lo
coloca en el centro de la esencia del cielo y la tierra. Vincula primitivamente por la
virtud del acto de la libacion, por el hecho de su doble orientacién —hacia lo alto para



recibir, en relacién a la tierra de la cual eleva algo. Esta es fundamentalmente la
funcion del vaso. Ese nada de particular que lo caracteriza en su funcién de significante
es precisamente en su forma encarnada lo que caracteriza el vaso como tal. (p. 149)

3) Pour 'hnomme du commun, en tant que le deuil de I'Oedipe est a l'origine du surmoi,
la double limite, de la mort réelle risquée a la mort préférée, assumée, a I'étre-pour-la-
mort, ne se présente que sous un voile. (p. 357)

Para el hombre del comun, en la medida en que el duelo del Edipo esta en el origen
del superyd, el doble limite, de la muerte real arriesgada a la muerte preferida,
asumida, al ser-para-la-muerte, sélo se le presenta bajo un velo. (p. 368)

4) Ces balivernes ne sont rien pour le héros, pour celui qui s'est effectivement avancé
dans cette zone, pour Oedipe qui va jusqu'au mé phynai du véritable étre-pour-la-
mort, a sa malédiction consentie, aux épousailles avec lI'anéantissement, considéré
comme le terme de son voeu. (p. 357)

Estas pamplinas nada son para el héroe, para quien efectivamente avanzd en esa
zona, para Edipo que llega hasta el mé phynai del verdadero ser-para-la-muerte, a su
maldicion consentida, a los esponsales con el anonadamiento, considerado como el
término de su anhelo. (pp. 368-369)

5) Disons en premiere approximation que le rapport de I'action au désir qui I'habite
dans la dimension tragique s'exerce dans le sens d'un triomphe de la mort. Je vous ai
appris a rectifier — triomphe de I|'étre-pour-la-mort, formulé dans le mé phynai
d'Oedipe, ou figure ce mé, la négation identique a I'entrée du sujet, sur le support du
signifiant. C'est le caractére fondamental de toute action tragique. (pp. 361-362)

Digamos en una primera aproximacion que la relacion de la accion con el deseo que la
habita en la dimension tragica se ejerce en el sentido de un triunfo de la muerte. Les
ensefe a rectificar —triunfo del ser-para-la-muerte, formulado en mé phynai de Edipo,
donde figura ese mé, la negacion idéntica a la entrada del sujeto sobre el soporte del
significante. Es el caracter fundamental de toda accion tragica. (p. 373)

Seminario X

10



1) Les analystes seront-ils a la hauteur de ce que nous faisons de I'angoisse? Il y a
Heidegger. Avec mon calembour sur le mot jeter, c’est bien de lui et de sa déréliction
originelle que j'étais le plus pres. L'étre-pour-la-mort, pour l'appeler par son nom, qui
est la voie d'acces par ou Heidegger, dans son discours rompu, nous mene a son
interrogation énigmatique sur I'étre de I'étant, ne passe vraiment par I'angoisse. La
référence vécue de la question heideggerienne, il 'a nommée, elle est fondamentale,
elle est de tous, elle est de I'on, elle est de I'omnitude du quotidien humain, elle est le
souci. Bien s(r, a ce titre, elle ne saurait, non plus que le souci lui-méme, nous étre
étrangere. Puisque j'ai appelé ici deux témoins, Sartre y Heidegger, je ne me priverai
pas d’en appeler un troisieme, pour autant que je ne le crois pas indigne de
représenter ceux qui sont ici, en train d'observer aussi ce qu'il va dire, et c’'est moi-
méme. (pp. 16-17, Paris, 2004)

¢Estan los analistas a la altura de lo que nosotros hacemos con la angustia? Esta
Heidegger. Con mi calambur sobre la palabra jeter, de quién mas cerca me encontraba
era de él y de su desamparo original. El ser para la muerte, para llamarlo por su
nombre, que es la via de acceso por la que Heidegger, en su discurso avezado, nos
conduce a su interrogacion enigmatica sobre el ser del ente, no pasa verdaderamente
por la angustia. La referencia vivida de la interrogacion heideggeriana, él la nombrd,
ella es fundamental, es de todos, es del on, de la omnitud de la cotidianeidad humana,
es la preocupacion. Por supuesto, a ese titulo, no podria, como la preocupacién misma,
sernos ajena. Ya que he llamado aqui a dos testigos, Sartre y Heidegger, no me
privaré de llamar a un tercero, pues no lo creo indigno de representar a quienes aqui
se encuentran, para observar también lo que él va a decir, y soy yo mismo. (p. 16,
Buenos Aires, 72 reimpresion, 2011)

2) La psychologie classique enseigne que |'étoffe de I'expérience se compose du réel et
de irréel, et que les hommes sont tourmentés para l'irréel dans le réel. Si c'etait le cas,
il serait tout a fait vain d'espérer s’en débarrasser, pour la raison que la conquéte
freudienne, elle, nous enseigne que l'inquiétant, c’est que, dans l'irréel, c’est le réel qui
les tourmente. Son souci, Sorge, nous dit le philosophe Heidegger. Bien s(r, mais nous
voila bien avancés. Est-ce la un terme dernier? Avant de s'agiter, de parler, de se
mettre au boulot, le souci est présupposé. Qu'est-ce que cela veut dire? Ne voyons-
nous pas que nous sommes deja la, au niveau d'un art du souci? L’homme est
évidemment un gros producteur de quelque chose qui, le concernant, s‘appelle le
souci. Mais alors, j'aime mieux l'apprendre d’un livre saint, qui est en méme temps le
livre le plus profanateur qui soit, et qui s'appelle I'Ecclésiaste. (p.95)

La psicologia clasica ensefia que la trama de la experiencia se compone de lo real y de
lo irreal, y que los hombres estan atormentados por lo irreal en lo real. Si asi fuera,
seria del todo vano esperar desembarazarse de ello, por la razén de que la conquista
freudiana, por su parte, nos ensefia que lo inquietante es que, en lo irreal, lo que los
atormenta es lo real. Su preocupacion, Sorge, nos dice el fildsofo Heidegger. Por
supuesto, pero he aqui que hemos avanzado mucho. ¢Es esto la Ultima palabra? Antes
de agitarse, de hablar, de ponerse a trabajar, la preocupacidon esta supuesta. éQué
significa esto? ¢No se ve que ahi estamos ya en el plano de un arte de la
preocupacion? El hombre es, evidentemente, un gran productor de algo que le

11



concierne y que se llama preocupacion. Pero en tal caso, prefiero saberlo por un libro
santo, que es al mismo tiempo el libro mas profanador que existe, llamado Eclesiastés.

(p. 90)

3) Il arrive souvent que nos sujets fassent des réves ou ils sont I'objet en main, soit
que quelque gangrene |'ait détaché, soit que quelque partenaire dans le réve ait pris
soin de réaliser l'opération tranchante, soit par quelque accident quelconque. Ces
réves, diversement nuancés d'étrangeté et d‘angoisse, ont un caractére spécialment
inquiétant. Ce passage soudain de l'objet a ce que l'on pourrait appeler sa
Zuhandenheit, comme dirait Heidegger, sa maniabilité dans le sens des objets
communs, des ustensiles, se trouvent désignés dans 'observation du petit Hans par un
réve, celui de l'installateur des robinets, qui va le dévisser, le revisser, faire passer
I'eingewurzelt, ce qui était ou non bien enraciné dans le corps, au registre de
I'amovible. Ce tournant phénoménologique nous permet de désigner ce qui oppose
deux types d'objets. (p. 107)

Sucede a menudo que nuestros sujetos tengan suefios en los que tienen el objeto en
la mano, ya sea que alguna gangrena lo haya separado, ya sea que algun partenaire,
en el suefo, se haya ocupado de realizar la operaciéon cortante, ya sea por algun
accidente cualquiera. Estos suefos, diversamente matizados de extrafieza y angustia,
tienen un caracter especialmente inquietante. Este paso subito del objeto a lo que se
podria llamar su Zuhandenheit, como diria Heidegger, su manejabilidad en el sentido
de los objetos comunes, de los utensilios, se encuentran designados en la observacién
de Juanito por un suefio, el del instalador de los grifos, que los desenroscara, los
revisara, hara pasar lo eingewurzelt, lo que estaba o no bien enraizado en el cuerpo, al
registro de lo amovible. Este vuelco fenomenoldgico nos permite designar aquello que
opone dos tipos de objetos. (p. 102)

Seminario XI

1) Démocrite — quand il a tenté de le désigner, se posant déja comme adversaire
d’une pure fonction de négativité pour y introduire la pensée — nous dit — ce n’est pas
le medén qui est essentiel, et il ajoute — vous montrant que, dés ce qu'une de nos
éleves appelait I'étape archaique de la philosophie, la manipulation des mots était
utilisée tout comme au temps de Heidegger — ce n'est pas un medén c’est un den, ce
qui, en grec, est un mot forgé. Il n‘a pas dit en pour ne pas parler de on, il a dit quoi?
— il a dit, répondant a la question qui était la notre aujourd’hui, celle de l'idéalisme —
Rien, peut-étre? non pas — peut-étre rien, mais pas rien. (pp. 61-62, Paris, 1973)

Cuando Democrito intenta designarlo —afirmandose asi como adversario de una pura
funcidon de negatividad para introducir en ella el pensamiento— nos dice: lo esencial no
es el medén, y agrega —-mostrando asi que ya en la etapa arcaica de la filosofia, como
la llamaba una de nuestras discipulas, se utilizaba la manipulacién de las palabras igual

12



que en la época de Heidegger— no es un medén, es un den, palabra que, en griego, es
una palabra fabricada. No dijo én, y no mencionemos el 6n. éQué dijo? Dijo —
respondiendo a la pregunta que nos formulamos hoy, la del idealismo— ¢éNada quizas?
no —quizas nada, pero no nada. (p. 71, Buenos Aires, 182 reimpresion, 2011)

2) La suite de la méditation philosophique fait basculer effectivement le sujet vers
I'action historique transformante, et, autour de ce point, ordonne les modes configurés
de la conscience de soi active a travers ses métamorphoses dans I'histoire. Quant a la
méditation sur I'étre qui vient a son culmen dans la pensée de Heidegger, elle restitue
a I'étre méme ce pouvoir de néantisation — ou tout au moins pose la question de
comment il peut s’y rapporter. (p. 77)

La meditacion filosofica posterior, efectivamente, vuelca al sujeto hacia la accién
historica transformadora y, en torno a este punto, ordena los modos configurados de
la autoconciencia activa a través de sus metamorfosis en la historia. A su vez, la
meditacion sobre el ser que culmina en el pensamiento de Heidegger, devuelve al
propio ser ese poder de anonadamiento —o al menos formula la pregunta de como
puede remitir a él. (p. 88)

3) Pas de fort sans da et, si I'on peut dire, sans Dasein. Mais justement, contrairement
a ce qu'essaie de saisir, comme le fondement radical de I'existence, toute la
phénoménologie de la Daseinanalyse, il n'y a pas de Dasein avec le fort. C'est-a-dire
qu’on na pas le choix. (p. 216)

No hay fort sin da y, valga la expresion, sin Dasein. Pero precisamente, a diferencia de
lo que se trata de aprehender, como fundamento radical de la existencia, toda la
fenomenologia de la Daseinanalyse, no hay Dasein con el fort. O sea, no tenemos
eleccién. (p. 247)

4) La distinction entre pulsion de vie et pulsion de mort est vraie pour autant qu’'elle
manifeste deux aspects de la pulsion. Mais c'est a condition de concevoir que toutes
les pulsions sexuelles s‘articulent au niveau des significations dans l'inconscient, pour
autant que ce qu’elles font surgir, c’est la mort — la mort comme signifiant et rien que
comme signifiant, car peut-on dire quil y a un étre-pour-la-mort? Dans quelles
conditions, dans quel déterminisme, la mort, signifiant, peut-elle jaillir tout armée dans
la cure, est ce qui ne peut étre compris que de notre facon d‘articuler les rapports. (p.
232)

La distincion entre pulsion de vida y pulsion de muerte es valida en la medida en que
manifiesta dos aspectos de la pulsidon. Pero con una condicion —la de concebir que

13



todas las pulsiones sexuales se articulan a nivel de las significaciones en el
inconsciente, por cuanto hacen surgir la muerte— la muerte como significante y sélo
como significante, pues écabe decir que haya un ser-para-la-muerte? Las condiciones,
las determinaciones por las que la muerte, significante, puede surgir toda armada en la
cura sblo pueden comprenderse con nuestra manera de articular las relaciones. (p.
265)

Seminario XVI

1) Que la vérité soit désir de savoir, et rien d'autre, n‘est évidlemment fait que pour
nous faire mettre en question précisément ceci — et s'il y en avait une, vérité, avant?
Chacun sait que cest la le sens du laisser-étre heideggerienne. Est-ce qu'il y a quelque
chose a laisser-étre? C'est en ce sens que la psychanalyse apporte quelque chose. Elle
est pour dire qu'il y a quelque chose, en effet, qu‘on pourrait laisser-étre. Seulement,
elle y intervient. Et elle y intervient d’'une facon qui nous intéresse, au-dela du seuil
derriére lequelle elle reste, pour autant qu’elle nous fait nous interroger sur ce qu'il en
est du désir de savoir. C'est pourquoi nous revenons a la pulsion. (pp. 210-211, Paris,
2006)

Que la verdad sea deseo de saber y ninguna otra cosa solo apunta evidentemente a
hacernos poner en tela de juicio precisamente esto —¢y si hubiera una verdad antes?
Todos saben que ese es el sentido del dejar ser heideggeriano. ¢Hay algo para dejar
ser? En este sentido el psicoanalisis aporta algo. Indica que hay algo, en efecto, que se
podria dejar ser. Solamente que él interviene alli, y de un modo que nos interesa, mas
alld del umbral tras el cual permanece, en la medida en que hace que nos
preguntemos qué ocurre con el deseo de saber. Por eso volvemos a la pulsion. (p. 194,
Buenos Aires, 32 reimpresion, 2011)

2) L'hupokeimenon est perfaitement isolé par lui, pour autant que, logiquement, il n‘est
rien d’autre que ce que la logique mathématique a pu isoler par apres dans la fonction
de la variable, c'est a savoir, de ce qui n'est rien que désignable para une proposition
prédicative. Quant au mot d’ousia, honnétement, il vaudrait bien mieux le traduire par
étre ou par étance, par le Wesen de Heidegger, que par substantia, substance, mot qui
ne fait lui-méme que véhiculer ladite ambiguité. C'est bien de ce c6té-la que nous nous
trouvons portés quand nous essayons d‘articuler ce qu'il en est de la fonction de l'objet
a. (p. 348)

El hypokeimenon esta perfectamente aislado por él, en la medida en que l6gicamente
no es mas que lo que la ldgica matematica aisl6 después en la funcién de la variable, a
saber, lo que solo se designa por una proposicién predicativa. En cuanto a la palabra
ousia, honestamente, seria mejor traducirla por ser o entidad, por el Wesen de
Heidegger, que por substantia, sustancia, palabra que no hace mas que vehicular dicha

14



ambigliedad. Precisamente de este lado nos vemos llevados cuando intentamos
articular la funcién del objeto (a). (pp. 315-316)

Seminario XVII

1) C'est treés probablement ce qui guidait un personnage qui s’était mis, on ne sait
pourquoi, en fonction d‘agent prototype de ce discours du maitre, en tant qu'il
s'autorise de garder ce quelque chose dont un auteur, Henri Massis, a profilé I'essence
disant ce mot prophétique, les murs sont bons, Enfin, le nommé Sorgue, avec un nom
si_heideggerien, trouvait moyen d'étre parmi les agents nazis, et de se faire agent
doublé... (p. 147, Paris, 1991)

Muy probablemente era esto lo que guiaba a un personaje que se habia colocado, no
se sabe por qué, en funcion de agente prototipo de este discurso del amo, que se
autoriza en la salvaguarda de algo cuya esencia perfilé un autor, Henri Massis, diciendo
estas palabras proféticas, los muros son buenos. Finalmente, el llamado Sorgue, con
un nombre tan heideggeriano, encontrd los medios para estar entre los agentes nazis y
hacerse agente doble... (p. 134, Buenos Aires, 92 reimpresion, 2010)

2) Nous nommerons cela a l'aide de l'aoriste du méme verbe dont un célebre
philosophe rappelait que I'alétheia venait. Il n'y a que les philosophes pour s'aviser de
choses pareilles, et peut-étre quelques linguistes. (p. 188)

Nombraremos esto con la ayuda del aoristo, del mismo verbo del que un célebre
fildsofo nos recordaba que de él provenia la alétheia. Solo los fildsofos se dan cuenta
de cosas semejantes, y tal vez algunos linglistas. Vamos a llamar a esto letosas. (p.
174)

Seminario XX

La vérité, disons, pour trancher dans le vif, est d’origine alétheia, terme sur quoi a tant
espéculé Heidegger. (p. 85, Paris, 1975)

La verdad, digamos para cortar por lo sano, es de origen alétheia, término sobre el
cual tanto ha especulado Heidegger. (p. 111, Buenos Aires, 102 reimpresion, 2009)

15



Seminario XXIII

La se souléve la question de la critique du vrai. Qu'est-ce le vrai, sinon le vrai réel? Et
comment distinguer le vrai réel du faux, sinon a employer quelque terme
métaphysique, I'echt de Heidegger? Car echt est quand méme du c6té du réel. Cest
bien la que bute la métaphysique de Heidegger. Dans ce petit morceau sur echt, il
avoue, si puis dire, son échec. (p. 85, Paris, 2005)

Aqui surge el problema de la critica de lo verdadero. ¢Qué es lo verdadero sino el
verdadero real? &Y cdmo distinguir el verdadero real del falso, sino empleando algin
término metafisico, lo echt de Heidegger? Porque echt estd, de todos modos, del lado
de lo real. En este punto tropieza toda la metafisica de Heidegger. En este fragmento
sobre lo echt él confiesa, si puedo decir asi, su fracaso. (p. 83, Buenos Aires, 32
reimpresion, 2011)

16



II. REFERENCIAS A HEIDEGGER EN LOS SEMINARIOS NO PUBLICADOS
V4 *
(VERSION ASSOCIATION FREUDIENNE INTERNATIONALE)

Seminario IX

1) Il est bien clair que c'est dans la mesure ol nous pourrons nous dire I'avoir oublié
presque a tout instant que nous serons mis dans cette incertitude, pour laquelle il n'y a
aucun nom, ni tragique, ni comique, de pouvoir nous dire, au moment de quitter notre
vie, qu'a notre propre vie nous aurons toujours été en quelque mesure étranger. C'est
bien la ce qui est le fond de l'interrogation philosophique la plus moderne, ce par quoi,
méme pour ceux qui n'y entravent, si je puis dire, que fort peu, voire ceux-la mémes
qui font état de leur sentiment de cette obscurité, tout de méme quelque chose passe,
quoi qu'on en dise, quelque chose passe d'autre que la vague d'une mode dans la
formule nous rappelant au fondement existentiel de I'étre pour la mort. Cela n'est pas
la un phénomeéne contingent, (...) suscitant ce creux, ce vide, a quoi s'efforce de
répondre cette méditation philosophique moderne, et a quoi notre expérience a
quelque chose aussi a apporter, puisque c'est la sa place, a l'instant que je vous
désigne suffisamment, la méme place ou ce sujet se constitue comme ne pouvant
savoir, précisément ce dont pourquoi il s'agit la pour lui du Tout. C'est la le prix de ce
que nous apporte Descartes, et c'est pourquoi il était bon d'en partir. (Lecciéon del 22-
11-61)

Resulta claro que es en la medida en que podemos decirnos en todo momento que
hemos olvidado esta incertidumbre a la que llegaremos, para la cual no hay ningin
nombre, ni tragico, ni cdmico, que pueda decirnos, en el momento de dejar nuestra
vida, que a nuestra propia vida hemos sido siempre en cierta forma ajenos. Alli se
encuentra el fondo de la meditacion filosofica mas moderna; es por esto, incluso para
aquellos que no entrevén alli, si puedo decirlo, mas que muy poco, incluso aquellos
mismos que hablan de su sentimiento de esta oscuridad, que sin embargo algo ocurre,
se diga lo que se diga, algo ocurre mas alld de la ola de moda en la férmula,
apelandonos en el fundamento existencial del ser para la muerte. Esto no es un
fendmeno contingente (...), suscita ese hueco, ese vacio, al cual se esfuerza por
responder la meditacion filoséfica moderna, y al cual nuestra experiencia tiene también
algo que aportar, puesto que alli estd su lugar, que ahora les designo propiamente,
el lugar mismo donde ese sujeto se constituye como no pudiendo saber, precisamente
eso por lo cual para él se trata alli del Todo. Radica aqui el precio de lo que nos
aporta Descartes, y es por esto que era conveniente partir de ello.

2) Quand nous parlons de notre expérience de I'étre, ce n'est point pour rien que tout
I'effort d'une pensée qui est la notre, contemporaine, va formuler quelque chose dont
je ne déplace jamais le gros meuble qu'avec un certain sourire, ce Dasein, ce mode
fondamental de notre expérience dont il semble qu'il faut en désigner le meuble

Traduccion y compilacién: Carlos Faig

17



donnant toute accession a ce terme de I'étre, la référence primaire. (Leccion del 6-12-
61)

Cuando hablamos de nuestra experiencia del ser, no es en absoluto sin razén que todo
el esfuerzo de nuestro pensamiento contemporaneo formula algo, de lo que no
desplazo nunca el importante mueble mas que con una cierta sonrisa, ese Dasein, ese
modo fundamental de nuestra experiencia con el que parece que es necesario designar
el mueble dando libre acceso al término ser, la referencia primaria.

3) Ou est le sujet la-dedans? Dans l'individualité radicale, réelle? Dans le patient pur de
cette capture? Dans l'organisme dés lors aspiré par les effets du ca parle par le fait
qu'un vivant entre les autres a été appelé a devenir ce que monsieur Heidegger appelle
« le berger de I'étre », ayant été pris dans les mécanismes du signifiant. (Leccion del
20-12-61)

¢Donde esta el sujeto alli dentro? ¢En la individualidad radical, real? ¢En el paciente
puro de esta captura? En el organismo desde entonces aspirado por los efectos del ca
parle por el hecho de que un viviente entre los otros ha sido llamado a devenir lo que
Heidegger denomina “el pastor del ser”, habiendo sido tomado en los mecanismos del
significante.

4) Premiére référence, de vous annoncer la parution imminente de la traduction faite
par quelqu'un d'éminent, qui nous fait aujourd'hui I'nonneur de sa visite, a savoir M. de
Waelhens. M. de Waelhens vient de faire la traduction, dont on ne saurait trop
s'étonner qu'elle n'ait pas été réalisée plus tot, de L'Etre et le temps, Sein und Zeit,
tout au moins d'amener jusqu'a son point d'achévement la premiére partie du volume
paru, don't vous savez qu'il n'est que la premiere partie d'un projet dont la seconde
partie n'est jamais venue a jour. (Leccién del 6-6-62)

Primera cuestion, anunciarles la inminente aparicion de la traduccién hecha por alguien
eminente, que nos honra hoy con su visita, a saber, de Waelhens. De Waelhens acaba
de traducir, y cabe sorprenderse de que no haya sido hecha antes, El Ser y el tiempo,
Sein und Zeit; al menos llevod a su punto final la primera parte del volumen aparecido,
que como ustedes saben no es sino la primera parte de un proyecto cuya segunda
parte no ha visto jamas la luz.

5) Il est bien certain que ce qu'est-ce qu'un corps, vous le savez, ce n'est méme pas
une idée ébauchée dans le consensus du monde philosophant, au moment ou Freud
ébauche sa premiére topique. Toute la notion du Dasein est postérieure et construite
pour nous donner, si je puis dire, I'idée primitive qu'on peut avoir de ce que c'est qu'un

18



corps comme d'un la, constituant de certaines dimensions de présence, et je ne vais
pas vous refaire Heidegger, parce que si je vous en parle, c'est que bientot vous allez
avoir ce texte dont je vous ai dit qu'il est facile, vous le prendrez au mot. En tout cas,
la facilité avec laquelle nous le lisons maintenant prouve bien que ce qu'il a lancé dans
le courant des choses est bel et bien en circulation. Ces dimensions de présence, de
quelque fagon qu'on les appelle le Mitsein, ce la-étre, et tout ce que vous voudrez, In-
der-Welt-sein, toutes les mondanéités si différentes et si distinctes, car il s'agit
justement de les distinguer de I'espace latum, longum et profundum, lequel on n'a pas
de peine a nous montrer que ce n'est la que I'abstraction de I'objet, et parce que aussi
bien cela se propose comme tel dans ce Descartes que j'ai mis cette année au début
de notre exposé, I'abstraction de I'objet comme subsistant, c'est-a-dire déja ordonné
dans un monde qui n'est pas simplement un monde de cohérence, de consistance,
mais énucléé de l'objet du désir comme tel. Oui, tout ceci fait dans Heidegger
d'admirables irruptions dans notre monde mental. Laissez-moi vous dire que s'il y a des
gens pour devoir n'en étre a aucun degré satisfaits, ce sont les psychanalystes, c'est
moi. Cette référence, sans doute suggestive, a ce que j'appellerai - n'y voyez aucune
espece de tentative de rabaisser ce dont il s'agit - une praxis artisanale, fondement de
l'objet ustensile, comme découvrant assurément au plus haut degré ces premieres
dimensions de la présence si subtilement détachées que sont la proximité,
I'éloignement, comme constituant les premiers linéaments de ce monde, Heidegger le
doit beaucoup, il me I'a dit a moi-méme, au fait que son pere fut tonnelier. Certes, tout
cela nous découvre quelque chose a quoi la présence a éminemment a faire, et a quoi
nous nous accrocherions bien plus passionnément a poser la question de savoir ce qu'a
de commun tout instrument, la cuiller primitive, la premiére facon de puiser, de retirer
quelque chose au courant des choses, qu'est-ce qu'elle a a voir avec l'instrument du
signifiant? Mais en fin de compte, tout n'est-il pas pour nous des I'abord décentré? Si
cela a un sens, ce que Freud apporte, a savoir qu'au coeur de la constitution de tout
objet il y a la libido, si cela a un sens, cela veut dire que la libido ne soit pas
simplement le surplus de notre présence praxique dans le monde, ce qui est la
thématique depuis toujours, et ce que Heidegger ramene, car si la Sorge est le souci,
I'occupation, est ce qui caractérise cette présence de I'hnomme... (Leccion del 20-6-62)

Es muy cierto que lo que es un cuerpo, ustedes lo saben, no es una idea bosquejada
todavia en el consensus del mundo filoséfico (philosophant) en el momento en el que
Freud esboza su primera topica. Toda la nocion del Dasein es posterior y construida
para darnos, si puedo decirlo, la idea primitiva de lo que es un cuerpo como de un ahi,
constituyendo ciertas dimensiones de presencia, y no voy a hacerles Heidegger,
porque si les hablo de él, es porque pronto van a tener ese texto, del que les he dicho
que es facil, se los prometo. En todo caso, la facilidad con que lo leemos ahora prueba
que lo que ha lanzado en la corriente de las cosas esta claramente en circulacion. Esas
dimensiones de presencia —de cualquier manera que se las llame, el Mitsein, ese alli-
ser, y todo lo que quieran, In-der-Welt-Sein, todas las mundanidades tan diferentes y
tan distintas, pues se trata justamente de distinguirlas del espacio latum, longum vy
profundum, el cual no tiene dificultad para mostrarnos que no es mas que la
abstraccion del objeto, y también porque esto se propone en Descartes— que he
ubicado este afo en el comienzo de nuestra exposicidn, la abstraccién del objeto como
subsistiendo, es decir ya ordenado en un mundo que no es simplemente un mundo de
coherencia, de consistencia, sino enucleado del objeto del deseo como tal. Si, todo
esto en Heidegger hace admirables irrupciones en nuestro mundo mental. Dejenme
decirles que si hay gente que no estd en grado alguno satisfecha son los
psicoanalistas, soy yo. Esta referencia, sin duda sugestiva, a lo que llamaré —no vean

19



en esto ninguna especie de tentativa de rebajar aquello de lo que se trata— una praxis
artesanal, fundamento del objeto utensilio, como descubriendo seguramente al mas
alto grado esas primeras dimensiones de la presencia tan sutilmente deducidas, que
son la proximidad, el alejamiento, como constituyendo los primeros lineamientos del
mundo, Heidegger le debe mucho, me lo ha dicho, al hecho de que su padre fuera
tonelero. En verdad, todo esto nos descubre algo con lo que la presencia tiene
eminentemente que ver, y a lo cual nosotros nos aferramos muy apasionadamente al
plantear la pregunta por lo que tiene de comin todo instrumento, la cuchara primitiva,
la primera manera de tomar, de retirar algo de la corriente de las cosas, équé tiene
esto que ver con el instrumento del significante? Pero al fin de cuentas, éno esta todo
desde el principio descentrado? Si esto tiene un sentido, lo que Freud aportd, a saber,
que en el corazon de la constitucion de todo objeto hay la libido, si esto tiene un
sentido, quiere decir que la libido no es simplemente el superavit de nuestra presencia
praxica en el mundo, lo que es la tematica desde siempre, y lo que Heidegger vuelve a
traer, pues si la Sorge es la inquietud, la ocupacion, es lo que caracteriza esta
presencia del hombre...

6) Tout succes thérapeutique, c'est-a-dire ramener les gens au bien-étre de leur Sorge,
de leurs petites affaires, est toujours pour nous plus ou moins, dans le fond nous le
savons, c'est pour cela que nous n'avons pas a nous en vanter, un pis-aller, un alibi, un
détournement de fonds, si je puis m'exprimer ainsi. (Leccion del 20-6-1962)

Todo éxito terapéutico, es decir retraer a la gente al bienestar de su Sorge, de sus
pequefios asuntos, es siempre para nosotros mas o menos —en el fondo lo sabemos,
es por esto que no tenemos que vanagloriarnos de ello— un recurso a falta de otro
mejor, una coartada, un desvio de fondos, si puedo expresarme asi.

7) Mais cet objet petit a que nous voyons surgir au point de défaillance de I'Autre, au
point de perte du signifiant, parce que cette perte c'est la perte de cet objet méme, du
membre jamais retrouvé d'Horus [en fait Osiris] démembré, cet objet, comment ne pas
lui donner ce que j'appellerai parodiquement sa propriété réflexive, si je puis dire,
puisqu'il la fonde, que c'est de lui qu'elle part, que c'est pour autant que le sujet est
d'abord et uniqguement essentiellement coupure de cet objet que quelque chose peut
naitre qui est cet intervalle entre cuir et chair, entre Wahrnehmung et Bewusstsein,
entre perception et conscience, qui est la Selbstbewusstsein. C'est ici qu'il vaut de dire
sa place dans une ontologie fondée sur notre expérience. Vous verrez qu'elle rejoint ici
une formule longuement commentée par Heidegger, dans son origine présocratique.
Le rapport de cet objet a limage du monde qu'il ordonne constitue ce que Platon a
appelé a proprement parler la dyade, a condition que nous nous apercevions que dans
cette dyade le sujet S barré et le petit a sont du méme coté. To auto einai kai noein,
cette formule, qui a longtemps servi a confondre, ce qui n'est pas soutenable, I'étre et
la connaissance, ne veut pas dire autre chose que cela. Par rapport au corrélat de petit
a, a ce qui reste quand I'objet constitutif du fantasme s'est séparé, étre et pensée sont
du méme coté, du coté de ce petit a. Petit a, c'est I'étre en tant qu'il est
essentiellement manquant au texte du monde, et c'est pourquoi autour de petit a peut

20



se glisser tout ce qui s'appelle retour du refoulé, c'est-a-dire qu'y suinte et s'y trahit la
vraie vérité qui, nous, nous intéresse, et qui est toujours l'objet du désir en tant que
toute humanité, tout humanisme est construit pour nous la faire manquer. Nous
savons par notre expérience qu'il n'y a rien qui pese dans le monde véritablement que
ce qui fait allusion a cet objet dont I'Autre, grand A, prend la place pour lui donner un
sens. (Leccién del 27-6- 1962)

Pero este objeto (a) que nosotros vemos sugir en el punto de desfallecimiento del
Otro, en el punto de pérdida del significante, porque esta pérdida es la pérdida de este
objeto mismo, del miembro jamas rehallado de Horus (de hecho, Osiris)
desmembrado, écdmo no darle a este objeto, lo que llamaré parddicamente, su
propiedad reflexiva? Si me permiten decirlo asi, puesto que la funda, es de ella que
parte. Es en la medida en que el sujeto es en principio Unica y esencialmente corte de
este objeto que algo puede nacer: este intervalo entre cuero y carne, entre
Wahrenehmung y Bewusstsein, entre percepcion y conciencia, que es la
Selbsbewusstsein. Es aqui que encuentra su lugar en una ontologia fundada sobre
nuestra experiencia. Veran que alcanza alli una formula extensamente comentada por
Heidegger, en su origen presocratico. La relacidn de este objeto (a) a la imagen del
mundo, que ordena, constituye lo que Platdn llamé propiamente hablando la diada, a
condicién de que advirtamos que en esta diada el sujeto barrado y el (a) estan del
mismo lado. To auto einai kai noein, esta férmula, que ha confundido durante largo
tiempo —no es sostenible— el ser y el conocimiento, no quiere decir ninguna otra cosa.
Por relacién al correlato del (a), a lo que resta cuando el objeto, cuando el objeto
constitutivo del fantasma se separa, ser y pensamiento estan del mismo lado, del lado
de ese (a). (a) es el ser en tanto esencialmente faltante al texto del mundo, y es por
esto que alrededor de ese (a) puede deslizarse todo lo que se llama retorno de lo
reprimido, es decir, se sigue y se traiciona la verdadera verdad, que, a nosotros, nos
interesa, y que es siempre el objeto del deseo en tanto que toda humanidad, todo
humanismo se construye para hacérnoslo faltar. Sabemos por nuestra experiencia que
no hay nada que pese en el mundo verdaderamente mas que lo que hace alusién a
este objeto, del que el Otro, “a” mayuscula, toma el lugar para darle un sentido.

8) Waelhens qui m'a fait le grand honneur, la faveur de me la communiquer, ce qui
m'a permis de prendre connaissance moi-méme de cette partie, la moitié encore
seulement, et je dois dire avec un infini plaisir, un plaisir qui va me permettre de m'en
offrir un second, c'est de dire enfin, a cet endroit, ce que j'ai sur le coeur depuis
longtemps et que je me suis toujours dispensé de professer en public, parce qu'a la
vérité, vu la réputation de cet ouvrage dont je ne crois pas que beaucoup de
personnes ici l'aient lu, cela aurait eu I'air d'une provocation. C'est ceci, c'est qu'il y a
peu de textes plus clairs, enfin d'une clarté et d'une simplicité concretes et enfin
directes, je ne sais pas quelles sont les qualifications qu'il faut que j'invente pour
ajouter une dimension supplémentaire a I'évidence, que les textes de Heidegger. Ce
n'est pas parce que ce qu'en a fait monsieur Sartre est effectivement assez difficile a
lire que cela retire rien au fait que ce texte la de Heidegger, je ne dis pas tous les
autres, est un texte qui porte en lui cette sorte de surabondance de clarté qui le rend
véritablement accessible, sans aucune difficulté, a toute intelligence non intoxiquée par
un enseignement philosophique préalable. Je peux vous le dire maintenant, parce que
vous aurez trés bientot I'occasion de vous apercevoir, grace a la traduction de M. de

21



Waelhens, vous verrez a quel point c'est ainsi. La deuxieme remarque est celle-ci, que
vous pourrez constater du méme coup; des assertions se sont véhiculées dans des
follicules bizarres, de la part d'une baveuse de profession, que mon enseignement est
néoheideggerien. Ceci était dit dans une intention nocive. La personne probablement a
mis néo en raison d'une certaine prudence, comme elle ne savait ni ce que voulait dire
heideggerien, ni non plus ce que voulait dire mon enseignement, cela la mettait a I'abri
d'un certain nombre de réfutations, que cet enseignement qui est le mien n'a
véritablement rien ni de néo, ni d'heideggerien, malgré I'excessive révérence que j'ai
pour l'enseignement d'Heidegger. (...) Mais il m'a paru justement particulierement
suggestif pour moi, apres la relecture que je venais de faire, grace a M. de Waelhens,
des themes heideggeriens, précisément en tant qu'il prend comme exemple dans sa
recherche du statut, si I'on peut dire, de la connaissance en tant qu'il peut s'établir
dans une approche qui pour I'établir prétend cheminer a partir de l'interrogation
concernant ce qu'il appelle I'étre-la, c'est-a-dire la forme la plus voilée a la fois et la
plus immédiate d'un certain type d'étant, le fait d'étre qui est celui particulier a I'étre
humain. On ne peut manquer d'étre frappé, encore que probablement la remarque
révolterait autant I'un et l'autre de ces auteurs, de la surprenante identité du terrain
sur lequel l'un et l'autre s'avancent. je veux dire que ce que rencontre d'abord
Heidegger dans cette recherche, c'est un certain rapport de I'étre-la a un étant qui est
défini comme ustensile, comme outil, comme ce quelque chose gqu'on a sous la main,
Vorhanden, pour employer le terme dont il se sert, comme Zuhandenheit, pour ce qui
est a la main. Telle est la premiere forme de lien, non pas au monde, mais a I'étant,
que Heidegger nous dessine. Et c'est seulement a partir de la, a savoir, si I'on peut
dire, dans les implications, la possibilité d'une pareille relation, qu'il va, dit-il, donner
son statut propre a ce qui fait le premier grand pivot de son analyse, la fonction de
I'étre dans son rapport avec le temps, a savoir la Weltlichkeit que M. de Waelhens a
traduit par la mondanéité, a savoir la constitution du monde en quelque sorte
préalable, préalable a ce niveau de I'étre-la qui ne s'est pas détaché encore a l'intérieur
de I'étant, ces sortes d'étants que nous pouvons considérer comme purement et
simplement subsistants par euxmémes. Le monde est autre chose que I'ensemble,
I'englobement de tous ces étres qui existent, subsistent par eux-mémes, auxquels nous
avons affaire au niveau de cette conception du monde qui nous parait si
immédiatement naturelle, et pour cause, parce que c'est elle que nous appelons la
nature. L'antériorité de la constitution de cette mondanéité par rapport au moment ou
nous pouvons la considérer comme nature, tel est l'intervalle que préserve, par son
analyse, Heidegger. Ce rapport primitif d'ustensilité préfigurant I'Umwelt, antérieur
encore a l'entourage qui ne se constitue, par rapport a lui, que secondairement, c'est la
la démarche d'Heidegger et c'est exactement la méme, - je ne crois pas la rien dire qui
puisse étre retenu comme une critique qui, certes, apres tout ce que je connais de la
pensée et des dires de Claude Lévi-Strauss, nous paraitrait bien la démarche la plus
opposée a la sienne, pour autant que ce qu'il donne comme statut a la recherche
d'ethnographie ne se produirait que dans une position d'aversion par rapport a la
recherche métaphysique, ou méme ultra-métaphysique d'Heidegger, -pourtant, c'est
bien la méme que nous trouvons dans ce premier pas par lequel Claude Lévi-Strauss
entend nous introduire a la pensée sauvage sous la forme de ce bricolage, qui n'est
pas autre chose que la méme analyse, simplement en des termes différents, un
éclairage apeine modifié, une visée sans doute distincte de ce méme rapport a
I'ustensilité comme étant ce que l'un et l'autre considerent comme antérieur, comme
primordial par rapport a cette sorte d'acces structuré qui est le nétre, par rapport au
champ de l'investigation scientifique, en tant qu'il permet de le distinguer comme
fondé sur une articulation de l'objectivité qui soit en quelque sorte autonome,
indépendante de ce qui est a proprement parler notre existence, et que nous ne

22



gardons plus avec lui que ce rapport dit sujet-objet qui est ce point ol se résume a ce
jour tout ce que nous pouvons articuler de I'épistémologie. Eh bien disons, pour le fixer
une fois, ce que notre entreprise ici en tant qu'elle est fondée sur I'expérience
analytique, a de distinct par rapport autant a l'une que l'autre de ces investigations
dont je viens de vous montrer le caractere parallele, c'est que nous aussi nous
cherchons ici ce statut, si I'on peut dire, antérieur a l'accés classique du statut de
I'objet, entierement concentré dans I'opposition sujet-objet. Et nous le cherchons dans
quoi? Dans ce quelque chose qui, quel gu'en soit le caractére évident d'approche,
d'attraction dans la pensée, autant celle d'Heidegger que celle de Claude Lévi-Strauss,
en est pourtant bel et bien distinct, puisque ni I'un ni l'autre ne nomment comme tel
cet objet comme objet du désir. (Leccién del 6-7-62)

Waelhens me ha hecho el gran honor, el favor de comunicarmelo, lo que me ha
permitido tomar conocimiento de esta parte, la mitad solamente, aun, y debo decir con
un infinito placer, un placer que va a permitir ofrecerme una segunda, es decir, en fin,
a este respecto, lo que tengo en el pecho desde hace tiempo y me dispensé siempre
de profesar en publico, porque en verdad, considerando la reputacion de esta obra,
que no creo que muchas personas aqui hayan leido, hubiera tomado el aire de una
provocacion. Esto es, hay pocos textos mas claros —en fin, de una claridad y una
simpleza concreta y finalmente directa, no sé cudles son las calificaciones que seria
necesario que invente para afiadir una dimension suplementaria a la evidencia— que los
textos de Heidegger. No se debe a que lo que hizo Sartre sea efectivamente bastante
dificil de leer que esto quite nada al hecho de que ese texto de Heidegger, no digo los
demas, sea un texto que lleve consigo esta especie de sobreabundancia de claridad
que lo torna verdaderamente accesible, sin ninguna dificultad, a toda inteligencia no
intoxicada por una ensefianza filosofica previa. Puedo decirles ahora, porque tendran
pronto ocasion de advertirlo, gracias a la traduccion de Waelhens, veran hasta que
punto es asi. La segunda observacién es la siguiente, que podran constatar del mismo
modo, ciertas aserciones son vehiculizadas en foliculos bizarros, por parte de una
babosa de profesion, (dice) que mi ensefianza es neoheideggeriana. Dicho esto con
una intencién dafiina. La persona seguramente ha puesto “neo” en razén de una cierta
prudencia. Como no sabia lo que queria decir heideggeriano, ni tampoco lo que queria
decir mi ensefianza, esto la ponia al abrigo de cierto nimero de refutaciones, que esta
ensefianza que es la mia no tiene verdaderamente nada ni de neo, ni de
heideggeriana, a pesar de la excesiva reverencia que tengo por la ensefianza de
Heidegger. (...) Pero me parecid justamente particularmente sugestivo para mi,
después de la lectura que acabo de hacer, gracias a de Waelhens, de los temas
heideggerianos, precisamente en tanto toma como ejemplo, en su investigacién del
estatuto, si se puede decir asi, del conocimiento en tanto puede establecerse en una
aproximacion que para establecerlo pretende encaminarse a partir de la interrogacion
concerniente a lo que llama el ser-ahi, es decir, la forma mas velada a la vez y la mas
inmediata de un cierto tipo de ente, el hecho de ser que es particular al ser humano.
No podemos dejar de sorprendernos, aunque probablemente la observacion indignaria
tanto al uno como al otro de esos autores, de la sorprendente identidad del terreno
sobre el cual uno y otro avanzan. Quiero decir que lo que encuentra en principio
Heidegger en esta blusqueda es una cierta relacion del ser-ahi a un ente que se define
como utesilio, como Util, como algo que se tiene en la mano, Vorhanden, para emplear
el término del que se sirve, como Zuhandenheit, para lo que estd a mano. Tal es la
primera forma de lazo, no al mundo, sino al ente, que Heidegger nos esboza. Y es
Unicamente a partir de alli, a saber, si se puede decir, en las implicaciones, (que se
halla) la posibilidad de una tal relacién, que va, dice él, a dar su estatuto propio a lo

23



que hace al primer gran pivote de su analisis, la funcién del ser en su relacién con el
tiempo, a saber, la Weltlichkeit que de Waelhens tradujo por mundaneidad, a saber, la
constitucién del mundo en alguna medida previo, previo a ese nivel de ser-ahi, que no
se deduce todavia en el interior del ente, esas suertes de entes que podemos
considerar como pura y simplemente subsistentes por ellos mismos. El mundo es otra
cosa que el conjunto, el englobamiento de todos esos seres que existen, subsistiendo
por si mismos, a los cuales tenemos relacion en el nivel de esta concepcién del mundo
que nos parece tan inmediatamente natural, y con razén, porque es la que llamamos la
naturaleza. La anterioridad de la constitucion de esta mundaneidad por relacion al
momento en que podemos considerarla como naturaleza, tal es el intervalo que
preserva, por su analsis, Heidegger. Esa relacion primitiva de utensilidad (ustensilité)
prefigurando el Umwelt, anterior todavia al medio (y) que no se constituye, por
relacion a él, mas que secundariamente, estd aqui la marcha de Heidegger y es
exactamente la misma —no creo aqui decir nada que pueda ser tomado como una
critica que, en verdad, después de todo lo que conozco de los dichos y el pensamiento
de Claude Lévi-Strauss, nos pareceria la marcha mas opuesta a la suya, en la medida
en que lo que da como estatuto a la investigacion de la etnografia no se produciria
mas que en una posicién de aversion en relacion con la investigacion metafisica, o
incluso, ultrametafisica de Heidegger—. Sin embargo, es claramente la misma que
hallamos en El pensamiento salvaje bajo la forma de ese bricolage, que no es sino el
mismo analisis, simplemente en términos diferentes, un esclarecimiento apenas
modificado, una mira sin duda distinta de esas mismas relaciones a la utensilidad
como siendo lo que el uno y el otro consideran como anterior, como primordial por
relacion a esta suerte de acceso estructurado que es el nuestro, por relacion al campo
de investigacion cientifico, en tanto que permite distinguirlo como fundado sobre una
articulacion de la objetividad que en alguna medida sea auténoma, independiente de lo
que es propiamente hablando nuestra existencia, y que nosotros guardamos con ella,
mas que esa relacion llamada de sujeto-objeto, que es ese punto donde se resume
hasta este dia todo lo que se articula de epistemologia. Y bien, digamos, para fijarlo de
una vez, lo que nuestra empresa, en tanto fundada en la experiencia analitica, tiene de
distinto por relacion tanto a una como a otra de esas investigaciones, de las que acabo
de mostrarles el caracter paralelo, es que nosotros también buscamos aqui ese
estatuto, si se puede decir, anterior al acceso clasico al estatuto del objeto,
enteramente concentrado en la relacion sujeto-objeto. ¢Y lo buscamos en qué? En algo
que, cualquiera que sea el caracter evidente del enfoque, de atraccion en el
pensamiento, tanto aquel de Heidegger como el de Lévi-Strauss, es no obstante muy
diferente, puesto que ni uno ni otro hombran como tal este objeto como objeto del
deseo.

Seminario XII

1) Dans le discours, dans le discours hégélien par exemple, et cet admirable prologue a
la Phénoménologie que Heidegger isole dans les Holzwege pour en faire un long
commentaire mais qui, a lui tout seul, en deux, trois pages vraiment admirables,
incroyables, sensationnelles et qui presque a elles toutes seules pourraient suffire a
nous donner l'essence du sens de la phénoménologie, nous voyons quelque part
désigné ce point de retournement de la conscience comme le point seul nécessaire ou
peut s'achever la boucle. Et nulle part mieux que dans ce texte ne s'avére le caractére

24



de boucle qui constitue la notion du savoir absolu, permettant en poussant du petit
doigt, en poussant d'un cran le sens de ce sujet-supposé-savoir dont je vous parle ici
souvent et que vous entendez a juste titre comme le sujet-supposé-savoir pour le
patient, celui qui attend, celui qui met dans I'Autre, dans I'Autre dont il ne sait point
encore la nature pour ne point savoir qu'il y a deux acceptions de l'autre, qui met ce
sujet-supposé-savoir, dont je vous ai dit qu'il est déja tout le transfert, au niveau du
discours de Hegel. (Leccion del 13-1-65)

En el discurso, en el discurso hegeliano por ejemplo, (encontramos) ese admirable
prélogo a la Fenomenologia que Heidegger nos entrega en los Holzwege, a través de
un largo comentario que, por si solo, en dos, tres paginas verdaderamente admirables,
increibles, sensacionales, y que practicamente por si mismas podrian bastar para
darnos la esencia del sentido de la Fenomenologia, vemos en alguna parte dibujarse
ese punto de inversion de la conciencia como el Unico punto donde puede completarse
el bucle. Y en ningun otro lado mejor que en ese texto se demuestra el caracter de
bucle que constituye la nocidén de saber absoluto, y que permite si lo empujamos con
el dedo, si lo corremos un grado, (acceder) al sentido del sujeto-supuesto-saber, del
cual les hablo aqui a menudo y que ustedes entienden a justo titulo como el sujeto-
supuesto-saber para el paciente, aquel que aguarda, aquel que ubica en el Otro, en el
Otro del que no sabe en absoluto todavia la naturaleza, por no saber para nada que
hay dos acepciones del otro, que ubica ese sujeto-supuesto-saber, del que les dije que
es ya toda la transferencia, en el nivel del discurso de Hegel.

2) On habite le langage... Je me suis laissé méme dire récemment, ce qui est amusant,
qu'il y a quelque part dans Heidegger, je ne m'en étais pas apercu, une suggestion que
c'est la une issue a la crise du logement, mais on n'habite pas le manque. Le manque,
lui par contre, peut habiter quelque part. (Leccion del 3-2-65)

Se habita el lenguaje —dejé que me lo digan recientemente, es divertido, hay en
alguna parte en Heidegger, yo no lo habia advertido, una sugerencia para salir de la
crisis habitacional-, pero no se habita la falta. La falta, por el contrario, puede habitar
en alguna parte.

3) Cest la structure freudienne qui nous révéle et leve le sceau de ce mystere,
I'orientation de la vérité, ce qui se découvre n'est pas vers un savoir, méme a venir qui
est toujours par rapport a un point x, dans une position latérale. Foncierement, ce que
NOUS avons a amener au jour comme Vérité, comme aléteia, comme revelation
heideggerienne, c'est quelque chose qui donne pour nous un sens plus plein, sinon
plus pur, a cette question sur I'étre qui, dans Heidegger, s'articule et qui s'appelle pour
nous, pour notre expérience d'analystes, le sexe. Ou notre expérience est dans l'erreur
et nous ne faisons rien de bon, ou c'est comme cela que cela se formule, c'est comme
cela que cela doit se formuler ici. (Leccién del 19-5-65)

25



Es la estructura freudiana la que nos revela y levanta el sello de ese misterio, la
orientacién de la verdad, lo que se descubre no va hacia el saber, incluso por venir,
siempre por relacién a un punto x, en una posicion lateral. Profundamente, lo que
tenemos que llevar a la luz como verdad, como alétheia, como revelacion
heideggeriana, es algo que da para nosotros un sentido mas pleno, si no mas puro, a
esta cuestion sobre el ser que, en Heidegger, se articula y que se llama para nosotros,
para nuestra experiencia de analistas, el sexo. O nuestra experiencia esta en el error y
no hacemos nada bueno, o es asi que esto se formula, es asi que esto debe formularse
aqui.

4) Le mot me manque, le mot me manque avait, avant Freud, sa valeur de
dévoilement. Le mot me manque comportait, de sa seule composition d'artifice
précieux, l'ouverture d'un chemin de vérité qui devait trouver, avec Freud, son
achévement en savoir. J'entends la le mot de vérité au sens proprement heideggerien,
I'ambiguité de ce qui se dévoile de rester encore a demi caché. (Leccion del 12-5 -65)

La palabra me falta, la palabra me falta tenia, antes de Freud, su valor de
develamiento. La palabra me falta comportaba, por su sola composicién de artificio
precioso, la apertura de un camino de verdad que debia hallar, con Freud, su
acabamiento en el saber. Entiendo por esto la palabra de verdad en el sentido
propiamente heideggeriano, la ambigliedad de lo que se devela por permanecer a
medias oculto.

Seminario XIII

1) Je pense: « donc je suis »,avec des guillemets autour de la seconde clausule, se lit
que la pensée ne fonde I'étre qu'a se nouer dans la parole ou toute opération touche a
l'essence du langage. Si cogito sum nous est fourni quelque part par Heidegger a ses
fins, il faut en remarquer qu'il algébrise la phrase, et nous sommes en droit d'en faire
relief a son reste : cogito ergo, ou apparait que rien ne se parle qu'a s'appuyer sur la
cause. Or cette cause, c'est ce que recouvre le soll Ich, le dois-je de la formule
freudienne, qui, d'en renverser le sens, fait jaillir le paradoxe d'un impératif qui me
presse d'assumer ma propre causalité. (Leccion del 1/12/65)

Pienso: “luego soy”, con comillas alrededor de la segunda clausula, (y entonces) se lee
que el pensamiento no funda el ser mas que al anudarse en la palabra, donde toda
operacion toca a la esencia del lenguaje. Si cogito sum nos es provisto en alguna parte
por Heidegger para sus fines, es necesario observar que él algebriza la frase, y
tenemos derecho a subrayar su resto: cogito ergo. De alli resulta que nada se habla
mas que al apoyarse sobre la causa. Ahora bien, esta causa es lo que recubre el soll
Ich, el yo debo de la férmula freudiana, que, de invertir el sentido, hace surgir la
paradoja de un imperativo que me apremia a asumir mi propia causalidad.

26



2) Je vais tout a I'heure, j'espere, pouvoir préciser ce que veut dire cette appréhension
correcte d'un espace a trois dimensions homogene et comment il s'identifie a la
sphere, toujours limite méme si elle peut toujours s'étendre. C'est autour de cette
appréhension de l'étendue que la pensée du réel, celle de I'étant, comme dit M.
Heidegger, s'est organisée. Cette sphere était le supréme et le dernier étant : le
moteur immobile. (Leccion del 5-1-66)

En un momento, espero precisar lo que significa la aprehension correcta de un espacio
de tres dimensiones homogéneo, y cdmo se identifica a la esfera, siempre limite
incluso si puede extenderse siempre. Es alrededor de esta aprehension de lo extenso
que el pensamiento de lo real, aquel del ente, como dice Heidegger, se organiza. Esta
esfera era el supremo y Ultimo ente: el motor inmovil.

3) C'est l'alétheia cette figure ambigué de ce qui ne saurait révéler sans occulter, c'est
cette alétheia dont un Heidegger nous rappelle dans la pensée qui est la notre la
fonction inaugurale, et nous appelle a y retourner, je dois dire non sans une étrange
maladresse de philosophe car au point ou nous en sommes, j'ose dire que nous,
psychanalystes, nous avons plus a en dire, oui, plus a en dire, que ce que Heidegger
dit du Sein, méme barré dans son rapport au Wesen. Laissons cela de coté un instant
et disons qu'a l'alétheia, c'est pour cela que je l'ai réintroduit, depuis les Stoiciens,
s'oppose l'alethés, le vrai au neutre, attribut. (Leccion del 12-1-66)

Es la alétheia esta figura ambigua de lo que no podria revelar sin ocultar, es esta
alétheia de la que un Heidegger nos recuerda en el pensamiento que es el nuestro la
funcion inaugural, y nos llama a volver alli, debo decir, no sin una extrana torpeza de
filosofo, pues en el punto en que estamos, me atrevo a decir que nosotros,
psicoanalistas, tenemos mas que decir de ello, si, mas que decir, que lo que Heidegger
dice del Sein, incluso barrado en su relacion al Wesen. Dejemos esto de lado un
instante y digamos que la alétheia, es por esto que la he introducido, desde los
estoicos se opone a la alethés, la verdad en neutro, atributo.

4) Il y a cette conjonction du mensonge comme atteinte a la foi avec le fait de la
référence de ce quelque chose qui est non pas vérité mais valeur de Vvérité, cette chose
dont il est si nécessaire d'introduire la référence quand il s'agit de la vérité que quand
Heidegger nous propose le von Wesen der Wahrheit, c'est de la piece de monnaie que
lui aussi parle. (Leccion del 19-1-66)

Existe esta conjuncion de la mentira como golpe a la fe con el hecho de la referencia
de algo que es no verdad sino valor de verdad, esta cosa de la que es tan necesario

27



introducir la referencia cuando se trata de la verdad; asi cuando Heidgger nos propone
el von Wesen der Warheit, es de la pieza de moneda que él también habla.

5) Le doute de Pascal est encore en ce passage d'une opération de balance, dubio,
dubito, c'est I'nabitude, puisque je m'emploie a faire osciller ces plateaux de la balance,
c'est autour d'une mise a I'épreuve du savoir au regard de la vérité de ce qu'il en est
ou n'en est pas du vrai savoir. Bien s(ir Heidegger a belle part a représenter qu'est
abandonné le fond irrémédiablement refoulé de l'alétheia de I'Urverdrangung si ce
n'est pas ainsi qu'il la nomme, c'est ainsi que nous pouvons l'identifier. Mais ce rappel
est fragile de ne représenter qu'un retour a une mouvance sans issue, conformément
au terme qui est employé a l'origine de la pensée grecque, c'est de I'éteos qu'il s'agit,
de I'Echt, de l'authentique. (Leccion del 9-2-66)

La duda de Pascal permanece aun en ese pasaje de una operacion de balance, dubio,
dubito, es el habito, puesto que me ocupo de hacer oscilar esos platos de la balanza,
es alrededor de una puesta a prueba del saber respecto de la verdad de lo que es 0 no
es del verdadero saber. Desde luego, Heidegger es una figura destacada en cuanto a
la representacion de lo que es abandonado en el fondo irremediablemente reprimido
de la alétheia, de lo Urverdréangung; si no es asi como la nombra, es asi como
podemos identificarla. Pero esa alusion es fragil por no representar mas que un retorno
a un movimiento sin salida, conforme al término que es empleado en el origen del
pensamiento griego, es del éteos que se trata, del Echt, de lo auténtico.

6) A propos de la psychose, n'est-ce pas que j'ai, que j'ai glissé vers cette question
du... qu'il a fallu Freud enfin, pour que je me la pose vraiment, c'est : qu'est-ce que
c'est que... qu'est-ce que c'est que le savoir ? Le savoir, ¢a a l'air de découvrir, de
révéler comme on dit, alétheia, ma bien-aimée. Je te montre au monde. Toute nue. Je
te dévoile. (Leccidn del 19-2-74)

A proposito de la psicosis, he deslizado hacia esta cuestidon de... que ha sido necesario
Freud, en fin, para que yo me la plantee verdaderamente, équé es el saber? El saber,
no tiene el aire de descubrir, de revelar, como se dice, alétheia, mi bien amada. Yo te
muestro el mundo. Enteramente desnudo. Yo te develo.

7) L'histoire de la science est partie d'une interrogation sur la (mettez ¢a entre
guillemets, je vous en prie) sur la «nature », sur la phusis - a propos de quoi Monsieur
Heidegger se tortille les circonvolutions. Qu'est-ce que c'était que la nature pour les
Grecs? s'interroge-t-il. La nature, ils s'en faisaient une idée. Il faut bien le dire que
I'idée qu'ils s'en faisaient - comme le méme Heidegger le suggere - elle est bien
perdue. Elle est perdue, perdue, perdue, perdue, je vois pas pourquoi on la

28



regretterait! Puisqu'elle est perdue, hein? Eh ben, on n'a pas un tellement grand deuil
a en faire, puisqu'on en sait méme plus ce que c'est. (Leccion del 23-4-74)

La historia de la ciencia ha partido de una interrogacién sobre la (pongan esto entre
comillas, se los ruego), sobre la “naturaleza”, sobre la physis —a propodsito de la cual
Heidegger se rompe la cabeza—. ¢Qué era la naturaleza para los griegos?, se pregunta.
Ellos se hacian una idea de la naturaleza. Es necesario decir que la idea que se hacian
—como el mismo Heidegger lo sugiere— se ha perdido. Esta perdida, perdida, perdida,
perdida. iNo veo por qué lamentarlo! Puesto que se ha perdido. Y bien, no hay tan
gran duelo que hacer, ya que no se sabe incluso lo que es.

8) Le champ scopique il y a longtemps qu'il sert dans cette relation a I'essence de la
vérité. Heidegger est la pour nous rappeler, dans cet ouvrage dont je ne congois pas
pourquoi il n'a pas été traduit le premier, comme Wesen, non pas comme Wesen der
Wahrheit, mais de la Lehre de Platon sur la vérité, ouvrage qui non seulement n'est
pas traduit mais en plus est introuvable, est la pour nous rappeler combien dans le
premier enseignement il est absolument clair, manifeste, sur ce sujet de la vérité, que
Platon a fait usage de ce que j'appellerai ce monde scopique. Il en a fait un usage,
comme d'habitude, beaucoup plus astucieux et rusé qu'on ne peut I'imaginer car en fin
de compte tout le matériel y est, comme je I'ai rappelé récemment : le trou, I'obscurité,
la caverne, cette chose qui est si capitale, a savoir I'entrée, ce que je vais appeler tout
a I'neure la fenétre et puis, derriere, le monde que j'appellerai le monde solaire. C'est
bien I'entiere présence de tout le bataclan qui permet a Heidegger d'en faire l'usage
éblouissant que vous au moins Michel Foucault, ici, vous savez. Parce que je pense que
vous l'avez lu et comme cet ouvrage Est introuvable il ne doit pas y en avoir beaucoup
qui l'aient lu jusqu'ici, mais j'en ai tout de méme quelque peu parlé, c'est-a-dire de
faire dire a Platon beaucoup plus qu'on n'y lit ordinairement et de montrer en tout cas
la valeur fondamentale d'un certain nombre de mouvements du sujet qui sont tres
exactement quelque chose qui, comme il le souligne, lie la vérité a une certaine
formation, paideia, a savoir a ces mouvements que nous connaissons bien, en tout cas
dont ceux qui suivent mon enseignement connaissent bien la valeur du signifiant,
mouvement de tour et de retour, mouvement de celui qui se retourne et qui doit se
maintenir dans ce retournement. (Leccion del 18-5-66)

El campo escdpico hace tiempo que sirve en esta relacion a la esencia de la verdad.
Heidegger esta alli para recordarnos, en esta obra que no concibo por qué no ha sido
traducida antes, como Wesen, no como Wesen der Warheit, sino de la lehre de Platon
sobre la verdad, obra que no solo no esta traducida sino que ademas es inhallable,
esta alli para recordarnos cuanto en la primera ensefanza es absolutamente claro,
manifiesto, sobre ese tema de la verdad que Platén hizo uso de lo que llamaré ese
mundo escdpico. Ha hecho un uso, como acostumbraba, mucho mas astuto y
artificioso que lo que se pueda imaginar, pues al fin de cuentas todo el material esta
alli, como lo recordé hace poco: el agujero, la oscuridad, la caverna, esta cosa que es
tan capital, a saber, la entrada, lo que voy a llamar dentro de un momento la ventana,
y luego, detras, el mundo que llamaré el mundo solar. Es con claridad la entera
presencia de todo el aparataje lo que permite a Heidegger hacer el uso deslumbrante
que usted, al menos, aqui, Michel Foucault, usted sabe. Porque yo pienso que usted la

29



ha leido y como esta obra es inhallable, no debe haber muchos que la hayan leido,
pero yo he sin embargo hablado un poco de ella, o sea, le hice decir mucho mas de lo
que se lee ordinariamente y mostrar en todo caso el valor fundamental de un cierto
nimero de movimientos del sujeto, que son muy exactamente algo que, como él lo
subraya, liga la verdad a una cierta formacion, paideia, a saber a esos movimientos
que conocemos bien, en todo caso aquellos que siguen mi ensefanza conocen bien el
valor del significante, movimiento de ida y vuelta, movimiento de aquel que se gira, y
que debe mantenerse en ese giro (retournement).

Seminario XIV

1) Ce qui n'est pas |3, le signifiant ne le designe pas, il I'engendre. Ce qui n’est pas la,
a la origine, c'est le sujet lui-méme. Autrement dit : a l'origine il n'y a pas de Dasein
sinon dans l'objet a. C'est-a dire sous une forme aliénée, qui reste marquer jusqu'a son
terme, toute énonciation concernant le Dasein . Est-il besoin de rappeler, ici mes
formules qu'il n'y a de sujet que par un signifiant et pour un autre signifiant. C'est
I'algorithme

S —»
b1

S, en tant qu'il tient lieu du sujet, ne fonctionne que pour un autre signifiant. L'
Urverdrangung ou refoulement originaire c'est ceci ce qu'un signifiant représente pour
un autre signifiant. Ca ne mord sur rien, ¢ca ne constitue absolument rien, ca
s'accommode d'une absence absolue de Dasein. (Leccion del 16-11-66)

Lo que no esta alli, el significante no lo designa, lo engendra. Lo que no esta alli, en el
origen, es el sujeto mismo. Dicho de otra manera, en el origen no hay Dasein sino en
el objeto (a). Es decir, bajo una forma alienada, que continuara marcando hasta su
término toda enunciacion concerniente al Dasein. ¢Hay necesidad de recordar mi
formula: no hay sujeto mas que por un significante y para otro significante? Es el
algoritmo

S —» s
1

S, en tanto que toma el lugar del sujeto, no funciona mas que para otro significante.
La Urverdrangung o represion originaria consiste en lo que un significante representa
para otro significante. No muerde sobre nada, no constituye absolutamente nada, se
acomoda a una ausencia absoluta de Dasein.

2) Le pas que nous fait faire Freud ne reste certes pas moins étonnant - a vrai dire ne
prend la valeur qui fonde I'étonnement qu'il convient que soit le notre a I'entendre - a
ce que nous articulions plus précisément ce qu'il renouvelle des rapports de la pensée

30



a I'étre. Assurément théme depuis venu a l'ordre du jour de par le discours de tel des
philosophes contemporains, au premier plan Heidegger, mais assurément, dans le bruit
qui se fait autour de ce qu'il articule, ce serait bien la forme la plus naive de traduire ce
qu'il appelle,-comme ce je ne sais quel rappel qui devrait, a ce tournant ou nous
sommes, venir de I'étre lui-méme a la pensée pour qu'elle en soit renouvelée, qu'elle
rompe avec ce qui, du fil qu'elle a suivi depuis quelque trois mille ans, I'a menée a je
ne sais quelle impasse ou elle ne se saisirait plus elle-méme dans son essence et ou
I'on pourrait s'interroger comme le fait Heidegger : "Was heisst Denken ?", "que veut
dire penser ?" - n'attendre le renouvellement du sens de ce mot penser que de je ne
sais quel accident transmétaphysique, qui reviendrait a une bascule totale de tout ce
que la pensée a tracé. Assurément ce n'est pas la le sens du texte de Heidegger et,
pour ceux qui s'y arréteraient, on pourrait évoquer I'humoristique et dérisoire
métaphore qui serait celle de la fille qui ne sait pas s'offrir autrement qu'a s'étaler sur
un lit... (Leccion del 18-1-67)

El paso que nos hace dar Freud no es menos sorprendente —a decir verdad, no toma el
valor que funda la sorpresa que conviene que sea la nuestra para entenderlo— en lo
que nosotros articulamos mas precisamente, lo que renueva las relaciones del
pensamiento al ser. Seguramente tema venido posteriormente a la orden del dia por el
discurso de alguno de los filésofos contemporaneos, en primer plano Heidegger, pero
seguramente, en el ruido que se hace alrededor de lo que él articula, esa seria la
forma mas ingenua de traducir lo que llama —como no sé qué alusién que deberia, en
ese giro en que estamos, venir del ser mismo al pensamiento para que sea renovada,
que ella rompa con lo que, a partir del hilo que ha seguido desde hace tres mil afios, la
ha conducido a no sé qué aporia donde no se aprehenderia ella misma en su esencia,
y donde podriamos preguntarnos como Heidegger: “Was heisst Denken?”, “Qué
significa pensar”—, aguarda la renovacion del sentido de esa palabra pensar desde no
sé qué accidente transmetafisico, que volveria a hacer bascular completamente todo lo
que el pensamiento ha trazado. Seguramente, no radica alli el sentido del texto de
Heidegger y, para los que se detienen en esto, se podria evocar la humoristica e
irrisoria metafora que es la de la hija que no sabe ofrecerse de otra manera que
extendiéndose sobre un lecho...

3) Ce sont-la les termes de la dyade essentielle ol a a se forger le drame de la
subjectivation du sexe. C'est-a-dire ce dont nous sommes en train de parler depuis un
mois et demi. Essentielle pour ceux qui ont l'oreille formée aux termes heideggeriens -
qui, comme vous le verrez, ne sont pas ma référence privilégiée - néanmoins, pour
eux, je veux dire : non pas dyade essentielle au sens de ce qui est, mais au sens de ce
qui - il faut bien le dire en allemand — de ce qui west, comme s'exprime Heidegger ;
d'ailleurs d'une fagon déja forcée au regard de la langue allemande. Disons : de ce qui
opére en tant que Sprache, soit la connotation laissée a Heidegger, du terme de
langage. (Leccion del 26-4-67)

Estan alli los términos de la diada esencial donde tiene que forjarse el drama de la
subjetivacion del sexo. Es decir, el tema que nos ocupa desde hace un mes y medio.
Esencial, para los que tienen la oreja formada en los términos heideggerianos —que,
como lo veran, no son mi referencia privilegiada—, sin embargo, para ellos quiero decir:

31



no diada esencial en el sentido de lo que es, sino en el sentido de lo que —es necesario
decirlo en aleman- de lo que west (sic), como se expresa Heidegger, por otra parte,
de una manera forzada respecto de la lengua alemana. Digamos, de lo que opera en
tanto que Sprache, o sea, dejando la connotacién a Heidegger, el término lenguaje.

4) La lutte des sexes est quelque chose auquel, d'ailleurs, I'Histoire démontre que ce
sont les psychanalystes les plus superficiels qui se sont arrétés. Néanmoins, il reste
qu'une certaine alétheia -a prendre dans le sens, avec l'accent, de Verborgenheit que
lui donne Heidegger- est peut-étre, a proprement parler, a instaurer quant a ce dont il
s'agit concernant I'acte sexuel. (Leccién del 10-5-67)

La lucha de los sexos es algo, por otra parte, que la historia ha demostrado que se
han detenido en ella los psicoanalistas mas superficiales. No obstante, resta que una
cierta alétheia —a tomar en el sentido, con el acento, de Verborgenheit que le da
Heidegger- es, quiza, hablando propiamente, a instaurar en cuanto a aquello de lo que
se trata en lo que concierne al acto sexual.

Seminario XV

Le terme (nachtraglich (aprés coup)) a bien son prix. Il n'est pas seulement freudien;
Heidegger l'emploie, il est vrai dans une visée différente quand il s'agit pour lui
d'interroger les rapports de I'étre a la Rede. (Leccion del 22-11-67)

El término (nachtraglich (apres coup)) tiene su precio. No es Unicamente freudiano;
Heidegger lo emplea; ciertamente, en una mira diferente cuando se trata para él de
interrogar las relaciones del ser a la Rede.

Seminario XXII

C'est le mode surréaliste, n'est-ce pas? Ca n'a jamais abouti a rien. Il (Aragon) n'a pas
spatialisé le noeud borroméen de la bonne facon. Grace a quoi, n'est-ce pas, nous en
sommes toujours, a étre, comme me le disait Heidegger, la, que j'ai extrait tout a
I'heure de sa boite, a étre In-der-Welt, a I'In-der-Welt-sein. C'est une cosméticologie,
cosmeéticuleuse en plus. C'est une tradition comme ¢a, grace a quoi? Grace a ce Welt :
il y a I'Umwelt et puis il y a I'Innenwelt. Ca devrait faire suspect, cette répétition de la
bulle. (Leccién del 8-4-75)

32



¢Es el modo surrealista, no es asi? Jamas condujo a nada. El (Aragdn) no espacializé el
nudo borromeano de la buena manera. Gracias a lo cual, en efecto, nosotros
permanecemos siempre en el ser, como me lo decia Heidegger, alli, que yo extraje
hace un momento de sus arcas, en el ser In-der-Welt, en el In-der-Welt-sein. Es una
cosmeticologia, cosméticulosa ademas. Es una tradicion, por esto. ¢Gracias a qué?
Gracias a ese Welt: hay el Umwelt y luego hay el Innenwelt. Esta repeticion de la
burbuja deberia hacernos sospechar.

33



III. REFERENCIAS DE LACAN A HEIDEGGER EN LOS ESCRITOS (NO
4 Ve *
COMPILADOS EN ECRITS) Y LETTRES DE L'ECOLE

Introduction a I'édition allemande des Ecrits (Scilicet n° 5, Seuil, Paris, 1975)
Introduccion a la edicion alemana de los Escritos

1) Ceci chez un “étre” vivant dont le moins qu’on puisse dire, c'est qu'il se distingue
des autres d’habiter le langage, comme dit un Allemand que je m’honore de connaitre
(comme on s'exprime pour dénoter d’avoir fait sa connaisance). Cet étre se distingue
par ce logis lequel est cotonneux en ce “sens” qu'il le rabat, le dit étre, vers toutes
sortes de concepts, soit de tonneaux, tous plus futiles les uns que les autres. (p. 12)

Esto en un “ser” viviente del que lo menos que se puede decir es que se distingue de
los otros por habitar el lenguaje, como dice un Aleman que me honro de conocer
(como nos expresamos para denotar un trato personal). Este ser se distingue por ese
alojamiento que es algodonoso, en el sentido de que conduce forzosamente al dicho
ser hacia toda suerte de conceptos, o sea de toneles, todos mas futiles los unos que
los otros. (Tr. C.F.)

2) Pour mon “ami” Heidegger évoqué plus haut du respect que je lui porte, qu'il veuille
bien s‘arréter un instant, voeu que j'émets purement gratuit puisque je sais bien qu'il
ne saurait le faire, s'arréter, dis-je, sur cette idée que la métaphysique n‘a jamais rien
été et ne saurait se prolonger qu‘a s'ocupper de boucher le trou de la politique. C'est
son ressort. (p. 13)

Para mi “amigo” Heidegger, evocado mas arriba con el respecto que me merece, que
tenga a bien detenerse un instante, voto que emito de forma puramente gratuita
puesto que sé que no podria hacerlo, detenerse, digo, sobre la idea de que la
metafisica no ha sido jamas nada y no podria prolongarse mas que al ocuparse de
taponar el agujero de la politica. Es su resorte. (Tr. C.F.)

Le mythe individuele du névrosé ou poésie et vérité dans la névrose
(version Roussan) (cf. sitio WEB de la ELP, “pas tout lacan”)

El mito individual del neurdtico o “poesia y verdad” en la neurosis (Cuadernos
Sigmund Freud 2/3, Buenos Aires, 1973)

" Compilacién: Carlos Faig

34



Le sujet a toujours, par rapport a lui-méme, cette relation d’'une part anticipée de sa
propre réalisation, ce qui le rejette lui-méme, par une dialectique a deux dont la
structure est parfaitement concevable, qui le rejette sur le plan d’une insuffisance,
d’'une profonde félure, d'un déchirement originel, d'une déréliction — pour reprendre un
terme heideggerien — tout a fait constitutifs de sa condition d'homme, a travers quoi
s'integre, dans la dialectique, sa vie. (p. 323)

El sujeto tiene siempre, con respecto a si mismo, esta relacién, por una parte,
anticipada de su propia realizacion, lo que lo excluye de si mismo, por una dialéctica
cuya estructura es perfectamente concebible, que lo rechaza en el plano de una
insuficiencia, de una profunda rajadura, de un desgarramiento original, de una
dereliccion, para usar un término heideggeriano, enteramente constitutivos de su
condicién humana, a través de lo cual su vida se integra en la dialéctica... (p. 156)

Discours de cloture des journées sur les psychoses (Recherches, Paris, déc.
1968, Enfance aliénée II)

Discurso de clausura de las jornadas sobre psicosis infantil (Psicosis infantil,
AA.VV., Nueva Visidn, Buenos aires, 1971)

1) Ce qui s’entend (inexactement) de ce que Heidegger nous propose du fondement a
prendre dans |'étre-pour-la-mort, préte a cet écho qu'il fait retentir des siecles, et des
siecles d’or, du pénitent comme mis au cceur de la vie spirituelle. Ne pas méconnaitre
aux antécédents de la méditation de Pascal le support d’un franchissement de I'amour
et de I'ambition, ne nous assure que mieux du lieu commun, jusqu’en son temps, de la
retraite ou se consomme l'affrontement de I'étre-pour-la-mort. Constat qui prend son
prix de ce que Pascal, a transformer cette ascese en pari, la clot en fait. (p. 146)

Lo que (inexactamente) se entiende de la propuesta de Heidegger de buscar el
fundamento en el ser-para-la-muerte, da motivo a ese eco que hace resonar durante
siglos de oro ademas, del penitente como puesto en el corazdn de la vida espiritual. No
desconocer en los antecedentes de la meditacion de Pascal el apoyo de un salto del
amor y la ambicidn apenas si sirve para asegurarnos del lugar comun, ya en su época,
del retiro donde se consuma el afrontamiento del ser-para-la-muerte. Comprobacion
que encuentra su pago en el hecho de que Pascal, al transformar esa ascesis en
apuesta, de hecho le pone fin. (p. 154)

2) L'affaire s'éclaire de ceci que Freud a dit en historiettes et qu'il nous faut mettre en
épingle, c'est que, dés qu'on est deux, I'étre-pour-la-mort, quoi qu’en croient ceux qui
le cultivent, laisse voir au moindre lapsus que c’est de la mort de l'autre qu'il s'agit. Ce
qui explique les espoirs mis dans |'étre-pour-le-sexe. Mais en contraste, |'expérience

35



analytique démontre que, quand on est deux, la castration que le sujet découvre, ne
saurait étre que la sienne. (p. 147)

El asunto se aclara gracias a lo que Freud ha dicho en forma de anécdota, y que nos
€s preciso subrayar, y es que, tan pronto como hay dos, el ser-para-la-muerte, crean
lo que creyeren quienes lo cultivan, deja ver en el menor lapsus que de lo que se trata
es de la muerte del otro. Lo que explica las esperanzas puestas en el ser-para-el-sexo.
Pero en contraste, la experiencia analitica demuestra que, cuando hay dos, la
castracion que el sujeto descubre no podria ser sino la suya. (pp. 154-155)

L'étourdit (Scilicet n° 4, Seuil, Paris, 1973)

El atolondrado, El atolondradicho, o Las vueltas dichas (Escansion (Ornicar?) n°
1, Paidds, Buenos Aires, 1984)

Et je reviens au sens pour rappeler la peine qu'il faut a la philosphie — la derniére a en
sauver I'honneur d’étre a la page dont I'analyste fait I'absence — pour apercevoir ce qui
est sa ressource, a lui, de tous les jours : que rien ne cache autant que ce qui devoile,
que la vérité, Aletheia = Verborgenheit. Ainsi ne renié-je pas la fraternité de ce dire,
puisque je ne le répete qu’a partir d'une pratique qui, se situant d'un autre discours, le
rend incontestable. (pp. 7-8)

Y vuelvo al sentido a fin de recordar el esfuerzo que necesita la filosofia —la Ultima en
salvar su honor por estar al dia y haber llegado a la pagina que el analista hace
ausente— para percibir aquello que, del analista, es recurso cada dia: que nada
esconde tanto como lo que revela, que la verdad, Alétheia=Verbonrgenheit. De modo
que no reniego de la fraternidad de este decir, puesto que lo repito sélo a partir de una
practica que, al situarse desde otro discurso, lo vuelve incuestionable. (p. 20)

Séance du 2 novembre 1973 (Congrés de I'Ecole freudienne de Paris, La Grande
Motte, en Lettres de I'Ecole freudienne de Paris, n°® 15, 1974)

Sesion del 2 de noviembre de 1973

1) Ceci se passe chez un étre, comme on dit, vivant dont le moins qu‘on puisse dire,
c'est qu'il se distingue par ce logis, et c’est un logis cotonneux, cotonneux en ce sens
qu'il le rabat, cet étre, vers toutes sortes de concepts, comme j‘ai dit d'abord, Begriff,
qui ne sont que des tonneaux, tous plus futiles, (c'est a dire qui fuient) les uns que les
autres. (p. 75)

36



Esto sucede en un ser viviente, como se le llama, del que lo menos que se puede decir
es que se distingue por ese alojamiento algodonoso, algodonoso en el sentido de que
lleva a este ser forzosamente hacia toda suerte de conceptos, como dije antes, Begriff,
que no son mas que toneles, todos completamente fltiles (es decir que huyen), tanto
los unos como los otros. (Tr. C.F.)

2) Alors il y a quelque chose dans mon édition allemande, quelque chose que je
raconte comme ca en passant pour mon ami Heidegger; je lui propose de s'arreter —
mais naturellement je sais bien qu'il ne le fera pas, mais on ne sait pas, peut-étre qu'il
le fera, la derniere fois que je I'ai vu, il était dans une forme formidable, pas tout a fait
la mienne, mais ca approchait- de s'arreter sur cette idée que la métaphysique n‘a
jamais rien été et ne saurait en tout cas se prolonger —c'est bien pourquoi il la met en
question d‘ailleurs— n’a jamais rien été ni ne saurait se prolonger qu‘a boucher le trou
de la politique. (p. 76)

Entonces, hay algo que yo cuento en mi edicién alemana, asi, al pasar, para mi amigo
Heidegger; le propongo detenerse —pero naturalmente sé que no lo hara, aunque no
se sabe, quiza lo haga; la Ultima vez que lo vi estaba en muy buena forma, no tanto
como la mia, pero se aproximaba— detenerse sobre esta idea de que la metafisica no
ha sido jamas y no podria en todo caso prolongarse —es claramente por esto que esta
en cuestion, por otra parte— no ha jamas sido nada ni podria prolongarse mas que al
taponar el agujero de la politica. (Tr. C.F.)

3) Quelgu’'un de mon entourage m’a apporté le dernier séminaire de Fink et de
Heidegger sur Heraclite. Je n‘en ai lu que deux chapitres; je vous en conseille
beaucoup la lecture; car bien avant que ce livre qui m‘a été apporté hier ne paraisse,
dans cette scansion de ma préface, je faisais tout de méme remarquer ceci: qu'il avait
gens en un temps qui énoncaient ceci expressément que l'oracle ne révele ni cache
aucun sens (...), il met en signe. (p. 79)

Alguien de mi entorno me aportd el Ultimo seminario de Fink y de Heidegger sobre
Heraclito. Solo lei dos capitulos; les aconsejo mucho la lectura, pues antes de que ese
libro que me ha sido aportado ayer aparezca, yo hacia sin embargo observar, en esta
escansion de mi prefacio, que habia gente en un tiempo que enunciaba expresamente
que el oraculo no revela ni oculta ningn sentido (...), significa (met en signe). (Tr.
C.F.)

37



IV. REFERENCIAS DE LACAN A HEIDEGGER EN I'ECR,ITS (ED. DU SEUIL,
PARIS, 1966) Y ESCRITOS 1Y II (12. ED., SIGLO XXI, MEXICO)"

Kant avec Sade
Kant con Sade

Cet objet, ne le voila-t-il pas, descendu de son inaccessibilité, dans la expérience
sadienne, et dévoilé comme Etre-la, Dasein, de I'agent du tourment? (p. 772)

Ese objeto éno lo tenemos aqui, habiendo descendido de su inaccesibilidad, en la
experiencia sadiana, y develado como Ser-alli, Dasein, del agente del tormento? (II, p.
344)

Le séminaire sur “La Lettre volée”
El seminario sobre “La Carta robada”

1) Aussi bien quand nous nous ouvrons a entendre la facon dont Martin Heidegger
nous découvre dans le mot alethés le jeu de la vérité, ne faisons-nous que retrouver
un secret ou celle-ci a toujours inicié ses amants, et d'ou ils tiennent que c'est a ce
qu'elle se cache, qu'elle s'offre a eux le plus vraiment. (p. 21)

Y asi cuando nos abrimos al entendimiento de la manera en que Martin Heidegger nos
descubre en la palabra alethés el juego de la verdad, no hacemos sino volver a
encontrar un secreto en el que ésta ha iniciado siempre a sus amantes, y por el cual
saben que es en el hecho de que se esconda donde se ofrece a ellos del modo mas
verdadero. (II, p. 21)

2) ...que la réponse du signifiant a celui qui l'interroge est: “Mange ton Dasein”. (p. 40)

...que la respuesta del significante a quien lo interroga es: “Coémete tu Dasein”. (II, P.
41)

" Compilacién: Carlos Faig

38



L'instance de la lettre dans l'inconscient...
La instancia de la letra en el inconsciente...

Quand je parle de Heidegger ou plutét quand je le traduis, je m’efforce a laisser a la
parole qu'il profére sa signifiance souveraine. (p. 528)

Cuando hablo de Heidegger, o mas bien cuando lo traduzco, me esfuerzo en dejar a la
palabra que profiere su significacion soberana. (I, p. 212)

Réponse au commentaire de Jean Hyppolite
Respuesta al comentario de Jean Hyppolite

1) La Verwerfung donc a coupé court a toute manifestation de I'ordre symbolique,
c'est-a-dire a la Bejahung que Freud pose comme le procés primaire ou le jugement
attributif prend sa racine, et qui n’est rien d’autre que la condition primordiale pour que
du réel quelque chose vienne a s'offrir a la révélation de I'étre, ou, pour employer le
langage de Heidegger, soit laissé-étre. (pp. 387-388)

La Verwerfung pues ha salido al paso a toda manifestacion del orden simbdlico, es
decir a la Bejahung que Freud establece como el proceso primario en que el juicio
atributivo toma su raiz, y que no es otra cosa sino la condicidon primordial para que de
lo real venga algo a ofrecerse a la revelacién del ser, o, para emplear el lenguaje de
Heidegger, sea dejado-ser. (II, p. 148)

2) Ainsi donc Freud, dans ce court texte (Die Verneinung), comme dans I'ensemble de
son oeuvre, se montre trés en avance sur son époque et bien loin d’étre en reste avec
les aspects les plus récents de la réflexion philosophique. Ce n'est pas qu'il anticipe en
rien sur le moderne développement de la pensée de I'existence. Mais ladite pensée
n‘est que la parade qui décele chez les uns, recouvre pour les autres les contrecoups
plus ou moins bien compris d'une méditation de I'étre, qui va a contester toute la
tradition de notre pensée comme issue d’'une confusion primordiale de I'étre dans
I'étant. (p. 382)

Asi pues Freud, en este corto texto, como en el conjunto de su obra, se muestra muy
adelante de su época y bien lejos de estar en falta frente a los aspectos mas recientes
de la reflexion filosdfica. No es que se adelante en nada al moderno desarrollo del
pensamiento de la existencia. Pero dicho pensamiento no es mas que la exhibicion que
descubre para unos, recubre para otros los contragolpes mas o menos bien

39



comprendidos de una meditacion del ser, que va a impugnar toda la tradicién de
nuestro pensamiento como nacida de una confusion primordial del ser en el ente. (11,
p. 143)

Propos sur la causalité psychique
Proposiciones sobre la causalidad psiquica
Question ou s'inscrit toute I'histoire de la philosophie, des apories platoniciennes de

l'essence aux abimes pascaliens de I'existence —jusqu’a I'ambiguité radicale qu'y
indique Heidegger pour autant que vérité signifie révélation. (p. 166)

Cuestion en la que se inscribe toda la historia de la filosofia, desde las aporias
platonicas de la esencia hasta los abismos pascalianos de la existencia —hasta la
ambigliedad radical que indica Heidegger en la medida en que verdad significa
revelacion—. (Tr. C.F.)

D’un dessein
De un designio
La aussi est le motif des collaborations que nous avions obtenues a notre premier

numéro, soit Martin Heidegger pour son article Logos... (p. 365)

Este es también el motivo de las colaboraciones que habiamos obtenido para nuestro
primer nUmero, o sea Martin Heidegger con su articulo Logos... (I, p. 142)

La science et la vérité
La ciencia y la verdad
Si cogito sum nous est fourni quelque part par Heidegger a ses fins, il faut en
remarquer qu'il algébrise la phrase, et nous sommes en droit d’en faire relief a son

reste: cogito ergo, ou apparait que rien ne se parle qu'a s'appuyer sur la cause. (p.
865)

40



Si cogito sum nos es dado en algun sitio por Heidegger para sus fines, hay que
observar que algebriza la frase, y nosotros tenemos derecho a poner de relieve su
resto: cogito ergo, donde aparece que nada se habla sino apoyandose en su causa. (I,
p. 349)

Variantes de la cure-type
Variantes de la cura-tipo

Car, pour le sujet, la réalité de sa propre mort n'est aucun objet imaginable, et
I'analyste, pas plus qu’un autre, n’en peut rien savoir, sinon qu'il est un étre promis a
la mort. Des lors, a supposer qu'il ait réduit tous les prestiges de son Moi pour accéder
a |" “étre-pour-la-mort”, aucun autre savoir, qu'il soit innmédiat ou construit, ne peut
avoir sa préférence pour qu'il en fasse un pouvoir, s'il n‘est pas pour autant aboli. (p.
349)

Pues para el sujeto la realidad de su propia muerte no es ningln objeto imaginable, y
el analista, no mas que cualquier otro, nada puede saber de ella, sino que es un ser
prometido a la muerte. Entonces, suponiendo que haya reducido todos los prestigios
de su Yo para tener acceso al “ser-para-la-muerte”, ningun otro saber, ya sea
inmediato o construido, puede tener su preferencia para que haga de él un poder, si
bien no por ello quede abolido. (II, p. 116)

Fonction et champ de la parole et du langage en psychanalyse
Funcion y campo de la palabra y del lenguaje en psicoanalisis

1) On peut dire dans le langage heideggérien que l'une et l'autre (remémoration
hypnotique et “matériel”) constituent le sujet comme gewesend, c’est-a-dire comme
étant celui qui a ainsi été. Mais dans la unité interne de cette temporalisation, I'étant
marque la convergence des ayant été, il en serait issu un autre étant qui le ferait avoir
été tout autrement. (p. 255)

Puede decirse en lenguaje heideggeriano que una y otra (rememoracion hipndtica y
“material”) constituyen al sujeto como gewesend, es decir como siendo el que asi ha
sido. Pero en la unidad interna de esta temporalizacion, el siendo (ens) senala la
convergencia de los habiendo sido. Es decir que de suponer otros encuentros desde
uno cualquiera de esos momentos que han sido, habria nacido de ello otro ente que le
haria haber sido de manera totalmente diferente. (I, p. 76)

41



2) Cette limite est la mort, nos pas comme échéance éventuelle de la vie de l'indivu, ni
comme certitude empirique du sujet, mais selon la formule qu’en donne Heidegger,
comme “possibilité absolument propre, inconditionnelle, indépassable, certaine et
comme tel indéterminée du sujet”, entendons-le du sujet défini par son historicité. (p.
318)

Este limite es la muerte, no como vencimiento eventual de la vida del individuo, no
como certidumbre empirica del sujeto, sino segun la formula que da Heidegger, como
“posibilidad absolutamente propia, incondicional, irrebasable, segura y como tal
indeterminada del sujeto”, entendamos del sujeto definido por su historicidad. (I, p.
135)

3) Tandis qu’Empedocle se précipant dans I'Etna, laisse a jamais présent dans la
mémoire des hommes cet acte symbolique de son étre-pour-la-mort. (p. 320)

Mientras que Empédocles precipitandose al Etna deja para siempre presente en la
memoria de los hombres ese acto simbdlico de su ser-para-la-muerte. (I, p. 136)

4) Ce schéma (le tore) satisfait a la circularité sans fin du processus dialectique qui se
produit quand le sujet réalise sa solitude, soit dans I'ambiguité vitale du désir inmédiat,
soit dans la pleine assomption de son étre-pour-la-mort. (p. 321)

Este esquema (el toro) satisface la circularidad sin fin del proceso dialéctico que se
produce cuando el sujeto realiza su soledad, ya sea en la ambigliedad vital del deseo
inmediato, ya sea en la plena asuncién de su ser-para-la-muerte. (I, p. 137)

42



DATOSDEL AUTOR

Carlos Faig es Psicoanalista. Fue profesor adjunto de Psicologia Comprensiva y
profesor de Fundamentos de la practica analitica en la Facultad de Psicologia (UBA).

Entre sus publicaciones encontramos los siguientes libros, La transferencia supuesta de
Lacan (Xavier Boveda, 1985), La dlinica psicoanalitica: estilo, objeto y transferencia
(Xavier Boveda, 1986), Lecturas clinicas (Ed. Tekné - Xavier Bdveda, 1991),
Refutaciones en psicoanalisis (Alfasi), Nuevas refutaciones en psicoanalisis (Alfasi), La
escritura del fantasma (Alfasi), E/ saber supuesto (Alfasi).

También ha publicado diversos articulos sobre teoria psicoanalitica, clinica, cine y arte
en diversas revistas graficas y virtuales tales como Imago Agenda, Todo el mundo psi,
El Hospital, Actualidad Psicoldgica y en Internet en el Psitio, El Sigma, Acheronta,
Espacio Clinico Buenos Aires, Trialécticay otros sitios.

Ha participado en numerosos ciclos de Conferencias y dictado diversos Seminarios de
formacion profesional, entre ellos cQué es la Sexualidad?y, Las Artes visuales en la
obra de Jacques Lacan, éste Ultimo junto con Raul Santana.

Coordina grupos de estudio en psicoanalisis desde el afio 1976.

E-mail: cfaig750@gmail.com



