
 1

 

REFERENCIAS A HEIDEGGER EN EL 
CONJUNTO DE LA OBRA DE LACAN 

 
 

PRIMERA PARTE 
 

Carlos Faig 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ЛКLecturas Clínicas 
Buenos Aires – 2013 

 



 2

 
REFERENCIAS A HEIDEGGER EN EL 
CONJUNTO DE LA OBRA DE LACAN  

 
 
 

PRIMERA PARTE 
 
 
 
 

Carlos Faig 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

Buenos Aires 2013 
 
 
 



 3

ÍNDICE 
 
 
I. Referencias a Heidegger en los seminarios publicados  
por Seuil y Paidos   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  4  
 

II. Referencias a Heidegger en los Seminarios no publicados 
(Versión Association Freudienne Internationale)  . . . . . . . . . . . . . . . . .   17  
 

III. Referencias de Lacan a Heidegger en los Escritos  
(No compilados en Écrits) y  Lettres de L’École  . . . . . . . . . . . . . . . . .   34 
 

IV. Referencias de Lacan a Heidegger en Écrits  
(Ed. du Seuil, París, 1966) y Escritos I y II  
(1ª. Ed., Siglo XXI, México)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  38 
 

  

 

 

 
 

 
 

 

 
 

 

 
 
 
 
 

 

  

 
 

 

 

 

 

 

 
 



 4

Referencias a Heidegger en el conjunto de la 

obra de lacan. primera parte    

 
 
Si la physis era uno de los nombres griegos del Falo, se entiende que Lacan 
diga que no hay que hacerse tanto problema porque su sentido se haya 
perdido. Por otro lado, en esta complicación podemos observar, en una primera 
aproximación, que Heidegger invirtió el sentido de la vida en la muerte: quiere 
que la película (nuestra vida) tenga un final. En definitiva, y a pesar de lo que 
se ha dicho, su filosofía es optimista y apela al sueño. 

 
Carlos Faig 

 
 
 
 

I. REFERENCIAS A HEIDEGGER EN LOS SEMINARIOS PUBLICADOS POR 
SEUIL Y PAIDOS* 
 
 
 
 
 
Seminario  I 
 
1) M. Hyppolite: −Ce réussi veut dire alors, à certains égards, ce qu’il y a de plus raté. 
Pour aboutir à ce que l’être soit intégré, il faut que l’homme oublie l’essentiel. Ce réussi 
est un raté. Heidegger n’accepterait pas le mot réussi. Réussi ne peut se dire que d’un 
point de vue thérapeute.  
 
C’est un point de vue de thérapeute. Néanmoins, cette marge d’erreur qu’il y a dans 
toute réalisation de l’être est toujours, semble-t-il, réservée par Heidegger à une sorte 
de léthe fundamental, d’ombre de la vérité. 
 
M. Hyppolite: −La reussite du thérapeute, c’est pour Heidegger ce qu’il ya de pire. 
C’est l’oubli de l’oubli. L’authenticité heideggerienne, c’est de ne pas sombrer dans 
l’oubli de l’oubli. 
Oui, parce qu’Heidegger a fait une sorte de loi philosophique de cette remontée aux 
sources de l’être. (pp. 216-217, París, 1975) 
 
 
Sr. Hyppolite: Entonces lograda quiere decir, en cierto sentido, lo más fallado. Para 
que el ser se integre, es preciso que el hombre olvide lo esencial. Este logro es algo 
fallado. Heidegger no aceptaría el término lograda. Lograda sólo puede decirse desde 
el punto de vista del terapeuta. 
 
Es un punto de vista de terapeuta. No obstante, ese margen de error que hay en toda 
realización del ser está siempre, parecería, reservado por Heidegger a un léthe 
fundamental, sombra de la verdad. 
 
                                                 
* Complilación: Carlos Faig 



 5

Sr. Hyppolite: El logro del terapeuta es, para Heidegger, lo peor que hay. Es el olvido 
del olvido. La autenticidad heideggeriana consiste en no caer en el olvido del olvido. 
 
Sí, porque Heidegger ha hecho de ese remonte a las fuentes del ser una especie de ley 
filosófica. (p. 285, Buenos Aires, 17ª  reimpresión, 2010) 
 
 
 
 
2) Par contre, l’esclave a beaucoup à attendre de la mort du maître. Au-delà de la mort 
du maître, il faudra bien qu’il s’affronte à la mort, comme tout être-pour-la-mort. 
Précisément, l’obsédé n’assume pas son être-pour-la-mort, il est en sursis. C’est ce 
qu’il s’agit de lui montrer. Voilà quelle est la fonction de l’image du maître en tant que 
tel. (p. 315)  
 
 
En cambio, el esclavo tiene mucho que esperar de la muerte del amo, será preciso que 
afronte la muerte como todo ser plenamente realizado, y que asuma, en el sentido 
heideggeriano, su ser-para-la-muerte. Precisamente, el obsesivo no asume su ser-
para-la-muerte, está en suspenso. Esto es lo que hay que mostrarle. Esta es la función 
de la imagen del amo como tal. (p. 416) 
 
 
 
 
 
Seminario II 
 
M. Hyppolite: − (…) L’interprétation de Heidegger, par exemple, est tendancieuse, 
mais elle est possible, heureusement. C’est pour cela qu’on ne dépasse pas Hegel. Il 
serait fort possible que le savoir absolu soit, pour ainsi dire, immanent à chaque étape 
de la Phénoménologie. Seulement la conscience le manque. Elle fait de cette vérité qui 
serait le savoir absolu, un autre phénomène naturel, qui n’est pas le savoir absolu. (p. 
91, París, 1978) 
 
 
La interpretación de Heidegger (de la Fenomenología de Hegel), por ejemplo, es 
tendenciosa, pero felizmente posible. Por eso no se supera a Hegel. Sería muy posible 
que el saber absoluto fuera, por así decir, inmanente a cada etapa de la 
Fenomenología. Solo la conciencia no cumple con eso. De esa verdad que sería el 
saber absoluto ella hace otro fenómeno natural, que no es el saber absoluto. (p. 114,  
Buenos Aires, 12ª reimpresión, 2010) 
 
 
 
 
 
Seminario III 
 
1) D’abord, y a-t-il un interlocuteur? Oui, il y en a un, et qui dans son fond est unique. 
Cette Einheit est très amusante à considérer, si nous pensons à cette texte de 
Heidegger sur le logos que j’ai traduit, que vous allez voir paraître dans le premier 



 6

numéro de notre nouvelle revue, La Psychanalyse, et qui identifie le logos avec le En 
héraclitéen. Et précisément, nous verrons que le délire de Schreber est à sa facon un 
mode de rapport du sujet à l’ensemble du langage. (p. 140, París, 1981) 
 
 
Primero, ¿hay un interlocutor? Sí, hay uno, que en el fondo es único. Es sumamente 
entretenido analizar esa Einheit, si pensamos en ese texto de Heidegger sobre el logos 
que traduje, que aparecerá en el primer número de nuestra nueva revista, La 
Psychanalyse, que identifica el logos con el En heracliteano. Precisamente, veremos 
que en el delirio de Schreber, a su manera, es un modo de relación del sujeto con el 
conjunto del lenguaje. (p. 179, Buenos Aires, 19ª reimpresión, 2011) 
 
 
 
 
2) Si elle vient au jour, si elle surgit, c’est toujours en raison d’un mode d’apparition de 
la parole que nous pouvons appeler de différents faҫons, la mission, le mandat, la 
délégation, ou encore la dévolution, par référence à Heidegger. C’est le fondement ou 
la parole fondatrice −Tu es ceci, ma femme, mon maître, mille autre choses. Ce tu es 
ceci, quand je le recois, me fait dans la parole autre que je ne suis. (pp. 314-315) 
 
 
Si ella surge, si ella nace, es siempre a causa de un modo de aparición de la palabra 
que podemos llamar de diferentes modos, la misión, el mandato, la delegación, o 
incluso por referencia a Heidegger, la devolución. Es el fundamento o la palabra 
fundante: Tú eres esto, mi mujer, mi amo, mil otras cosas. Ese tú eres esto, cuando lo 
recibo, me hace en la palabra otro que lo que soy. (p. 397) 
 
 
 
 
3) Nous ne pouvons pas épuiser tout ce qui nous est proposé autour de l’analyse de ce 
verbe être, par les philosophes qui ont centré leur méditation autour de la question du 
Dasein, et spécialement M. Heidegger, lequel a commencé à l’envisager sour l’angle 
grammatical et étymologique dans des textes assez fidèlement commentés dans 
quelques articles que M. Jean Wahl leur a consacrés récemment. M. Heidegger donne 
beaucoup d’importance au signifiant, au niveau de l’analyse du mot et de la 
conjugaison comme on dit couramment, disons plus exactement de la déclinaison. En 
allemand comme en francais, ce fameux verbe être est loin d’être un verbe simple, et 
même d’être un seul verbe. Il est evidente que la forme suis n’est pas de la même 
racine que es, est, êtes, et que fut, et il n’y a pas non plus stricte équivalence avec la 
forme été. Si fut a son équivalent en latin, ainsi que suis et la série de est, été vient 
d’une autre source, de stare. La répartition est également différente en allemand où 
sind se groupe avec bist, alors qu’en francais la deuxième personne est groupée avec 
la troisième. On à peu près dégagé pour les langues européennes trois racines, celles 
qui correspondent à sommes, à est et à fut, que l’on rapproche de la racine phusis en 
grec, qui se rapporte à l’idée de vie et de croissance. Pour les autres, M. Heidegger 
insiste sur les deux faces, Sten qui se rapprocherait de stare, se tenir debout tout seul, 
et Verbahen, durer, ce sens étant tout de même rattaché à la source phusis. Pour M. 
Heidegger, l’idée de se tenir droit, l’idée de vie et l’idée de durer seraient donc ce que 
nous livrerait une analyse étymologique complétée par l’analyse grammaticale, et ce 
serait d’une espèce de réduction et d’indetermination jetée sur l’ensemble de ces sens, 



 7

que surgirait la notion d’être. Je résume, pour vous donner l’idée de la chose. Je dois 
dire qu’une analyse de cet ordre est plutôt de nature à élider, à masquer ce à quoi 
essaie de nous initier M. Heidegger, à savoir ce qui est absolument irréductible dans la 
fonction du verbe être, la fonction purement et simplement copulaire. On aurait tort de 
croire que c’est par un virage progressif de ces différents termes, que cette fonction se 
dégage. (pp. 338-339) 
 
 
(Nota del compilador: En esta lección, “Tu es”, número 24 en la edición Seuil, conviene 
que el lector se refiera a las páginas 333 y 334, donde Lacan alude a ciertos filósofos 
que han hecho del hombre, entre todos los entes, un ente abierto. Y luego crítica esta 
idea. La alusión no concierne tanto a Heidegger, como a ciertas posiciones 
existencialistas de la época; Sartre, por ejemplo.) 
 
No podemos agotar todo lo que nos proponen, acerca del análisis del verbo ser, los 
filósofos que centraron su meditación en torno a la cuestión del Dasein, especialmente 
Heidegger, quien ha empezado a considerarlo desde el ángulo gramatical y etimológico 
en algunos textos, bastante fielmente comentados en unos artículos que Jean Wahl les 
dedicó hace poco. Heidegger da mucha importancia al significante, a nivel del análisis 
de la palabra y de la conjugación como se dice corrientemente, digamos con más 
exactitud de la declinación. En alemán al igual que en francés, ese famoso verbo ser 
dista mucho de ser un verbo simple, y hasta de ser un solo verbo. Es evidente que la 
forma suis no es de la misma raíz que es, est, êtes, y que fût (la misma diferencia del 
castellano entre soy y eres, es, fue), y tampoco hay estricta equivalencia con la forma 
été. Si fût tiene su equivalente en latín, al igual que suis y la serie es, été viene de otra 
fuente, stare (la misma del verbo estar en castellano). La distribución es igualmente 
diferente en alemán donde sind se agrupa con bist, mientras que en francés la 
segunda persona está agrupada con la tercera. Se han delimitado aproximadamente 
tres raíces para las lenguas indoeuropeas, las que corresponden a somos, a es y a fue, 
que se vincula con la raíz phusis en griego, ligada con la idea de vida y de crecimiento. 
Para las otras, Heidegger insiste en las dos caras, Sten que se acerca a stare, tenerse 
de pie por sí solo, y Verbahen, durar, sentido vinculado asimismo a la fuente phusis. 
Para Heidegger, la idea de sostenerse derecho, la idea de vida, y la idea de durar 
serían entonces lo que nos brinda un análisis etimológico, completado por el análisis 
gramatical, y la noción de ser surgiría entonces de una especie de reducción y de 
indeterminación arrojada sobre el conjunto de esos sentidos. Resumo, para darles una 
idea de la cosa. Debo decir que un análisis de este orden por naturaleza tiende a elidir, 
a enmascarar aquello en lo que intenta iniciarnos Heidegger, a saber lo que es 
absolutamente irreductible en la función del verbo ser, la función de la cópula pura y 
simple. Sería equivocado creer que esa función aparece por un progresivo viraje de 
estos diferentes términos.  (pp. 428-429) 
 
 
 
 
 
Seminario IV 
 
1) Le Saint-Esprit est l’entrée du signifiant dans le monde. C’est très certainement ce 
que Freud nous a apporté sous le terme d’instinct de mort. Il s’agit de cette limite du 
signifié qui n’est jamais atteinte par aucun être vivant, ou même, qui n’est jamais 
atteinte du tout, sauf cas exceptionnel, probablement mythique, puisque nous ne le 



 8

rencontrons que dans les écrits ultimes d’une certaine expérience philosophique. C’est 
néanmoins quelque chose  qui se trouve virtuellement à la limite de la reflexion de 
l’homme sur sa vie, qui lui permet d’entrevoir la mort comme la condition absolue, 
indéppassable, de son existence, comme s’exprime Heidegger. Les rapports de 
l’homme avec le signifiant dans son ensemble son très précisément liés à cette 
possibilité de suppresion, de mise entre parenthéses de tout ce qui est vécu. Ce qui est 
au fond de l’existence du signifiant, de sa présence dans le monde, nous allons le 
mettre là dans notre schèma, comme une surface efficace du signifiant où celui-ci 
reflète, en quelque sorte, ce que l’on peut appeler le dernier mot du signifié, c’est-à-
dire de la vie, du vécu, du flux des émotions, du flux libidinal. C’est la mort, en tant 
qu’elle est le support, la base, l’opération du Saint-Esprit par laquelle le signifiant 
existe. (p. 48, París, 1984) 
 
 
El Espíritu Santo es la entrada del significante en el mundo. Esto es sin lugar a dudas 
lo que Freud aportó bajo el término de instinto de muerte. Se trata de ese límite del 
significado nunca alcanzado por ningún ser vivo, que incluso nunca se alcanza en 
absoluto, salvo en este caso excepcional, probablemente mítico, porque solo lo 
encontramos en los escritos últimos de cierta experiencia filosófica. Con todo, se trata 
de algo que se encuentra virtualmente en el límite de la reflexión del hombre sobre su 
vida, que le permite entrever la muerte como condición absoluta, insuperable, de su 
existencia, tal como lo expresa Heidegger. Las relaciones del hombre con el 
significante en su conjunto se encuentran vinculadas de forma muy precisa con esta 
posibilidad de supresión, de puesta entre paréntesis de todo lo vivido. Lo que se 
encuentra en el fondo de la existencia del significante, de su presencia en el mundo, 
vamos a ponerlo aquí, en nuestro esquema, como una superficie eficaz del significante 
donde se refleja, de algún modo, lo que podemos llamar la última palabra del 
significado, es decir, de la vida, de lo vivido, del flujo de las emociones, del flujo 
libidinal. Se trata de la muerte, como soporte, base de la operación del Espíritu Santo 
que hace existir al significante. (pp. 50-51, Buenos Aires, 10ª reimpresión, 2011) 
 
 
 
 
2) Repondre à l’être n’est pas certainement pas inexact, mais irait peut-être un peu 
trop loin, à déboucher dans la philosophie, voire celle, la plus recente, de notre ami 
Heidegger, toute pertinente que soit cette référence. Nous avons assurément des 
références plus proches et des termes plus articulés, qui sont ceux-là mêmes que nous 
pouvons immédiatement aborder dans notre experience. (p. 254) 
 
 
Responder con el ser seguramente no es inexacto, pero tal vez sería ir demasiado lejos 
y desembocaríamos en la filosofía, aunque fuese la más reciente, la de nuestro amigo 
Heidegger, por pertinente que sea esta referencia. Disponemos sin duda de referencias 
más próximas y de términos más articulados, que son los que podemos abordar 
inmediatamente en nuestra experiencia. (p. 254) 
 
 
 
 
 
Seminario VII 



 9

 
1) J’ai déjà posé le problème devant vous − quel est le minimum concevable initial 
d’une batterie signifiante pour que puisse commencer à s’organiser le registre du 
signifiant? Il ne saurait y avoir de deux sans trois, et cela doit sûrement, je le pense, 
comporter le quatre, le quadripartite, le Geviert comme dit quelque part Heidegger. (p. 
80, París, 1986) 
 
 
Ya he formulado el problema ante ustedes −¿cuál es el mínimo inicial concebible de 
una bateria significante para que el registro del significante pueda comenzar a 
organizarse? No podría haber dos sin tres y esto debe seguramente implicar, pienso, el 
cuatro, el cuatripartito, el Geviert, como dice en algún lado Heidegger. (p. 83, Buenos 
Aires, 12a reimpresión, 2011) 
 
 
 
 
2) Pour voir confirmée l’appropiation du vase à cette usage, reportez-vous à ce que 
Heidegger, le dernier venu dans méditation sur le sujet de la création, nous présente 
quand il s’agit pour lui de nous parler de das Ding − c’est autour d’un vase qu’il nous 
développe sa dialectique. La fonction de das Ding, dans la perspective heideggerienne 
de la révélation contemporaine, liée à la fin de la métaphysique, de ce qu’il appele 
l’Être, je ne m’y engagerai pas. Vous pouvez aisément, tous tant que vous êtes, vous 
reporter au recueil intitulé Essais et Conférences et à l’article sur la Chose. Vous verrez 
la fonction que lui donne Heidegger, dans un procès humaine essentiel, de conjonction 
des puissances célestes et terrestres autour de lui. Je veux simplement nous tenir 
aujourd’hui à la distinction élémentaire, dans le vase, de son usage ustensile et de sa 
fonction signifiant. S’il  est vraiment signifiant, et si c’est le premier signifiant faҫonné 
des mains de l’homme, il n’est signifiant − autrement dit, de rien de particulièrement 
signifié. Heidegger le met au centre de l’essence du ciel et de la terre. Il lie 
primitivement par la vertu de l’acte de la libation, par le fait de sa double orientation − 
vers le haut pour recevoir, par rapport à la terre dont il élève quelque chose. C’est bien 
là la fonction du vase. Ce rien de particulier qui le caracterise dans sa fonction 
signifiant est bien dans sa forme incarnée ce qui carácterise le vase comme tel. (pp. 
144-145) 
 
 
Para confirmar lo apropiado que es el vaso para este uso, remítanse a lo que 
Heidegger, el último en meditar sobre el sujeto de la creación, nos presenta cuando se 
trata para él de hablar de das Ding –desarrolla su dialéctica alrededor de un vaso. No 
me internaré en la función de das Ding en la perspectiva heideggeriana de la 
revelación contemporánea, vinculada con el fin de la metafísica, de lo que se llama el 
Ser. Pueden tranquilamente, todos los que están aquí, remitirse a la recopilación 
titulada Ensayos y conferencias y al artículo sobre La Cosa. Verán la función que le da 
Heidegger, en un proceso humano esencial, de conjunción de las potencias celestes y 
terrestres a su alrededor. Quiero simplemente atenerme hoy a la distinción elemental, 
en el vaso, de su uso como utensilio y de su función significante. Si es verdaderamente 
significante y si es el primer significante modelado por las manos del hombre, sólo es 
significante, en su esencia de significante, ni más ni menos que todo lo que es 
significante –en otros términos, nada de particularmente significado. Heidegger lo 
coloca en el centro de la esencia del cielo y la tierra. Vincula primitivamente por la 
virtud del acto de la libación, por el hecho de su doble orientación –hacia lo alto para 



 10

recibir, en relación a la tierra de la cual eleva algo. Esta es fundamentalmente la 
función del vaso. Ese nada de particular que lo caracteriza en su función de significante 
es precisamente en su forma encarnada lo que caracteriza el vaso como tal. (p. 149) 
 
 
 
 
3) Pour l’homme du commun, en tant que le deuil de l’Oedipe est à l’origine du surmoi, 
la double limite, de la mort réelle risquée à la mort préférée, assumée, à l’être-pour-la-
mort, ne se présente que sous un voile. (p. 357) 
 
 
Para el hombre del común, en la medida en que el duelo del Edipo está en el origen 
del superyó, el doble límite, de la muerte real arriesgada a la muerte preferida, 
asumida, al ser-para-la-muerte, sólo se le presenta bajo un velo. (p. 368) 
 
 
 
 
4) Ces balivernes ne sont rien pour le héros, pour celui qui s’est effectivement avancé 
dans cette zone, pour Oedipe qui va jusqu’au mé phynai du véritable être-pour-la-
mort, à sa malédiction consentie, aux épousailles avec l’anéantissement, considéré 
comme le terme de son voeu. (p. 357) 
 
 
Estas pamplinas nada son para el héroe, para quien efectivamente avanzó en esa 
zona, para Edipo que llega hasta el mé phynai del verdadero ser-para-la-muerte, a su 
maldición consentida, a los esponsales con el anonadamiento, considerado como el 
término de su anhelo. (pp. 368-369) 
 
 
 
 
5) Disons en première approximation que le rapport de l’action au désir qui l’habite 
dans la dimension tragique s’exerce dans le sens d’un triomphe de la mort. Je vous ai 
appris à rectifier − triomphe de l’être-pour-la-mort, formulé dans le mé phynai 
d’Oedipe, où figure ce mé, la négation identique à l’entrée du sujet, sur le support du 
signifiant. C’est le caractère fondamental de toute action tragique. (pp. 361-362) 
 
 
Digamos en una primera aproximación que la relación de la acción con el deseo que la 
habita en la dimensión trágica se ejerce en el sentido de un triunfo de la muerte. Les 
enseñe a rectificar –triunfo del ser-para-la-muerte, formulado en mé  phynai de Edipo, 
donde figura ese mé, la negación idéntica a la entrada del sujeto sobre el soporte del 
significante. Es el carácter fundamental de toda acción trágica. (p. 373) 
 
 
 
 
 
Seminario X 
 



 11

1) Les analystes seront-ils à la hauteur de ce que nous faisons de l’angoisse? Il y a 
Heidegger. Avec mon calembour sur le mot jeter, c’est bien de lui et de sa déréliction 
originelle que j’étais le plus près.  L’être-pour-la-mort, pour l’appeler par son nom, qui 
est la voie d’accès par où Heidegger, dans son discours rompu, nous mène à son 
interrogation énigmatique sur l’être de l’étant, ne passe vraiment par l’angoisse. La 
référence vécue de la question heideggerienne, il l’a nommée, elle est fondamentale, 
elle est de tous, elle est de l’on, elle est de l’omnitude du quotidien humain, elle est le 
souci. Bien sûr, à ce titre, elle ne saurait, non plus que le souci lui-même, nous être 
étrangère. Puisque j’ai appelé ici deux témoins, Sartre y Heidegger, je ne me priverai 
pas d’en appeler un troisième, pour autant que je ne le crois pas indigne de 
représenter ceux qui sont ici, en train d’observer aussi ce qu’il va dire, et c’est moi-
même. (pp. 16-17, París, 2004) 
 
 
¿Están los analistas a la altura de lo que nosotros hacemos con la angustia? Está 
Heidegger. Con mi calambur sobre la palabra jeter, de quién más cerca me encontraba 
era de él y de su desamparo original. El ser para la muerte, para llamarlo por su 
nombre, que es la vía de acceso por la que Heidegger, en su discurso avezado, nos 
conduce a su interrogación enigmática sobre el ser del ente, no pasa verdaderamente 
por la angustia. La referencia vivida de la interrogación heideggeriana, él la nombró, 
ella es fundamental, es de todos, es del on, de la omnitud de la cotidianeidad humana, 
es la preocupación. Por supuesto, a ese título, no podría, como la preocupación misma, 
sernos ajena. Ya que he llamado aquí a dos testigos, Sartre y Heidegger, no me 
privaré de llamar a un tercero, pues no lo creo indigno de representar a quienes aquí 
se encuentran, para observar también lo que él va a decir, y soy yo mismo. (p. 16, 
Buenos Aires, 7ª reimpresión, 2011) 
 
 
 
 
2) La psychologie classique enseigne que l’étoffe de l’expérience se compose du réel et 
de irréel, et que les hommes sont tourmentés para l’irréel dans le réel. Si c’etait le cas, 
il serait tout à fait vain d’espérer s’en débarrasser, pour la raison que la conquête 
freudienne, elle, nous enseigne que l’inquiétant, c’est que, dans l’irréel, c’est le réel qui 
les tourmente. Son souci, Sorge, nous dit le philosophe Heidegger. Bien sûr, mais nous 
voilà bien avancés. Est-ce là un terme dernier? Avant de s’agiter, de parler, de se 
mettre au boulot, le souci est présupposé. Qu’est-ce que cela veut dire? Ne voyons-
nous pas que nous sommes dèjá là, au niveau d’un art du souci? L’homme est 
évidemment un gros producteur de quelque chose qui, le concernant, s’appelle le 
souci. Mais alors, j’aime mieux l’apprendre d’un livre saint, qui est en même temps le 
livre le plus profanateur qui soit, et qui s’appelle l’Ecclésiaste. (p.95) 
 
 
La psicología clásica enseña que la trama de la experiencia se compone de lo real y de 
lo irreal, y que los hombres están atormentados por lo irreal en lo real. Si así fuera, 
sería del todo vano esperar desembarazarse de ello, por la razón de que la conquista 
freudiana, por su parte, nos enseña que lo inquietante es que, en lo irreal, lo que los 
atormenta es lo real. Su preocupación, Sorge, nos dice el filósofo Heidegger. Por 
supuesto, pero he aquí que hemos avanzado mucho. ¿Es esto la última palabra? Antes 
de agitarse, de hablar, de ponerse a trabajar, la preocupación está supuesta.  ¿Qué 
significa esto? ¿No se ve que ahí estamos ya en el plano de un arte de la 
preocupación? El hombre es, evidentemente, un gran productor de algo que le 



 12

concierne y que se llama preocupación. Pero en tal caso, prefiero saberlo por un libro 
santo, que es al mismo tiempo el libro más profanador que existe, llamado Eclesiastés. 
(p. 90) 
 
 
 
 
3) Il arrive souvent que nos sujets fassent des rêves où ils sont l’objet en main, soit 
que quelque gangrène l’ait détaché, soit que quelque partenaire dans le rêve ait pris 
soin de réaliser l’opération tranchante, soit par quelque accident quelconque. Ces 
rêves, diversement nuancés d’étrangeté et d’angoisse, ont un caractère spécialment 
inquiétant. Ce passage soudain de l’objet à ce que l’on pourrait appeler sa 
Zuhandenheit, comme dirait Heidegger, sa maniabilité dans le sens des objets 
communs, des ustensiles, se trouvent désignés dans l’observation du petit Hans par un 
rêve, celui de l’installateur des robinets, qui va le dévisser, le revisser, faire passer 
l’eingewurzelt, ce qui était ou non bien enraciné dans le corps, au registre de 
l’amovible. Ce tournant phénoménologique nous permet de désigner ce qui oppose 
deux types d’objets. (p. 107) 
 
 
Sucede a menudo que nuestros sujetos tengan sueños en los que tienen el objeto en 
la mano, ya sea que  alguna gangrena lo haya separado, ya sea que algún partenaire, 
en el sueño, se haya ocupado de realizar la operación cortante, ya sea por algún 
accidente cualquiera. Estos sueños, diversamente matizados de extrañeza y angustia, 
tienen un carácter especialmente inquietante. Este paso súbito del objeto a lo que se 
podría llamar su Zuhandenheit, como diría Heidegger, su manejabilidad en el sentido 
de los objetos comunes, de los utensilios, se encuentran designados en la observación 
de Juanito por un sueño, el del instalador de los grifos, que los desenroscará, los 
revisará, hará pasar lo eingewurzelt, lo que estaba o no bien enraizado en el cuerpo, al 
registro de lo amovible. Este vuelco fenomenológico nos permite designar aquello que 
opone dos tipos de objetos. (p. 102) 
 
 
 
 
 
Seminario XI 
 
1) Démocrite − quand il a tenté de le désigner, se posant déjà comme adversaire 
d’une pure fonction de négativité pour y introduire la pensée − nous dit − ce n’est pas 
le medén qui est essentiel, et il ajoute − vous montrant que, dès ce qu’une de nos 
élèves appelait l’étape archaïque de la philosophie, la manipulation des mots était 
utilisée tout comme au temps de Heidegger − ce n’est pas un medén c’est un den, ce 
qui, en grec, est un mot forgé. Il n’a pas dit en pour ne pas parler de on, il a dit quoi? 
− il a dit, répondant à la question qui était la nôtre aujourd’hui, celle de l’idéalisme − 
Rien, peut-être? non pas − peut-être rien, mais pas rien. (pp. 61-62, París, 1973) 
 
 
Cuando Demócrito intenta designarlo –afirmándose así como adversario de una pura 
función de negatividad para introducir en ella el pensamiento– nos dice: lo esencial no 
es el medén, y agrega –mostrando así que ya en la etapa arcaica de la filosofía, como 
la llamaba una de nuestras discípulas, se utilizaba la manipulación de las palabras igual 



 13

que en la época de Heidegger– no es un medén, es un den, palabra que, en griego, es 
una palabra fabricada. No dijo én, y no mencionemos el ón. ¿Qué dijo? Dijo –
respondiendo a la pregunta que nos formulamos hoy, la del idealismo– ¿Nada quizás? 
no –quizás nada, pero no nada. (p. 71, Buenos Aires, 18ª reimpresión, 2011)  
 
 
 
 
2) La suite de la méditation philosophique fait basculer effectivement le sujet vers 
l’action historique transformante, et, autour de ce point, ordonne les modes configurés 
de la conscience de soi active à travers ses métamorphoses dans l’histoire. Quant à la 
méditation sur l’être qui vient à son culmen dans la pensée de Heidegger, elle restitue 
à l’être même ce pouvoir de néantisation − ou tout au moins pose la question de 
comment il peut s’y rapporter. (p. 77) 
 
 
La meditación filosófica posterior, efectivamente, vuelca al sujeto hacia la acción 
histórica transformadora y, en torno a este punto, ordena los modos configurados de 
la autoconciencia activa a través de sus metamorfosis en la historia. A su vez, la 
meditación sobre el ser que culmina en el pensamiento de Heidegger, devuelve al 
propio ser ese poder de anonadamiento –o al menos formula la pregunta de cómo 
puede remitir a él. (p. 88) 
 
 
 
 
3) Pas de fort sans da et, si l’on peut dire, sans Dasein. Mais justement, contrairement 
à ce qu’essaie de saisir, comme le fondement radical de l’existence, toute la 
phénoménologie de la Daseinanalyse, il n’y a pas de Dasein avec le fort. C’est-à-dire 
qu’on n’a pas le choix. (p. 216) 
 
 
No hay fort sin da y, valga la expresión, sin Dasein. Pero precisamente, a diferencia de 
lo que se trata de aprehender, como fundamento radical de la existencia, toda la 
fenomenología de la Daseinanalyse, no hay Dasein con el fort. O sea, no tenemos 
elección. (p. 247) 
 
 
 
 
4) La distinction entre pulsion de vie et pulsion de mort est vraie pour autant qu’elle 
manifeste deux aspects de la pulsion. Mais c’est à condition de concevoir que toutes 
les pulsions sexuelles s’articulent au niveau des significations dans l’inconscient, pour 
autant que ce qu’elles font surgir, c’est la mort − la mort comme signifiant et rien que 
comme signifiant, car peut-on dire qu’il y a un être-pour-la-mort? Dans quelles 
conditions, dans quel déterminisme, la mort, signifiant, peut-elle jaillir tout armée dans 
la cure, est ce qui ne peut être compris que de notre facon d’articuler les rapports. (p. 
232) 
 
 
La distinción entre pulsión de vida y pulsión de muerte es válida en la medida en que 
manifiesta dos aspectos de la pulsión. Pero con una condición –la de concebir que 



 14

todas las pulsiones sexuales se articulan a nivel de las significaciones en el 
inconsciente, por cuanto hacen surgir la muerte– la muerte como significante y sólo 
como significante, pues ¿cabe decir que haya un ser-para-la-muerte? Las condiciones, 
las determinaciones por las que la muerte, significante, puede surgir toda armada en la 
cura sólo pueden comprenderse con nuestra manera de articular las relaciones. (p. 
265) 
 
 
 
 
 
Seminario XVI 
 
1) Que la vérité soit désir de savoir, et rien d’autre, n’est évidemment fait que pour 
nous faire mettre en question précisément ceci − et s’il y en avait une, vérité, avant? 
Chacun sait que c’est là le sens du laisser-être heideggerienne. Est-ce qu’il y a quelque 
chose à laisser-être? C’est en ce sens que la psychanalyse apporte quelque chose. Elle 
est pour dire qu’il y a quelque chose, en effet, qu’on pourrait laisser-être. Seulement, 
elle y intervient. Et elle y intervient d’une façon qui nous intéresse, au-delà du seuil 
derrière lequelle elle reste, pour autant qu’elle nous fait nous interroger sur ce qu’il en 
est du désir de savoir. C’est pourquoi nous revenons à la pulsion. (pp. 210-211, París, 
2006) 
 
 
Que la verdad sea deseo de saber y ninguna otra cosa solo apunta evidentemente a 
hacernos poner en tela de juicio precisamente esto −¿y si hubiera una verdad antes? 
Todos saben que ese es el sentido del dejar ser heideggeriano. ¿Hay algo para dejar 
ser? En este sentido el psicoanálisis aporta algo. Indica que hay algo, en efecto, que se 
podría dejar ser. Solamente que él interviene allí, y de un modo que nos interesa, más 
allá del umbral tras el cual permanece, en la medida en que hace que nos 
preguntemos qué ocurre con el deseo de saber. Por eso volvemos a la pulsión. (p. 194,  
Buenos Aires, 3ª reimpresión, 2011) 
 
 
 
 
2) L’hupokeimenon est perfaitement isolé par lui, pour autant que, logiquement, il n’est 
rien d’autre que ce que la logique mathématique a pu isoler par après dans la fonction 
de la variable, c’est à savoir, de ce qui n’est rien que désignable para une proposition 
prédicative. Quant au mot d’ousia, honnêtement, il vaudrait bien mieux le traduire par 
être ou par étance, par le Wesen de Heidegger, que par substantia, substance, mot qui 
ne fait lui-même que véhiculer ladite ambiguïté. C’est bien de ce côté-là que nous nous 
trouvons portés quand nous essayons d’articuler ce qu’il en est de la fonction de l’objet 
a. (p. 348) 
 
 
El hypokeimenon está perfectamente aislado por él, en la medida en que lógicamente 
no es más que lo que la lógica matemática aisló después en la función de la variable, a 
saber, lo que solo se designa por una proposición predicativa. En cuanto a la palabra 
ousia, honestamente, sería mejor traducirla por ser o entidad, por el Wesen de 
Heidegger, que por substantia, sustancia, palabra que no hace más que vehicular dicha 



 15

ambigüedad. Precisamente de este lado nos vemos llevados cuando intentamos 
articular la función del objeto (a). (pp. 315-316) 
 
 
 
 
 
Seminario XVII  
 
1) C’est très probablement ce qui guidait un personnage qui s’était mis, on ne sait 
pourquoi, en fonction d’agent prototype de ce discours du maître, en tant qu’il 
s’autorise de garder ce quelque chose dont un auteur, Henri Massis, a profilé l’essence 
disant ce mot prophétique, les murs sont bons, Enfin, le nommé Sorgue, avec un nom 
si heideggerien, trouvait moyen d’être parmi les agents nazis, et de se faire agent 
doublé… (p. 147, París, 1991) 
 
 
Muy probablemente era esto lo que guiaba a un personaje que se había colocado, no 
se sabe por qué, en función de agente prototipo de este discurso del amo, que se 
autoriza en la salvaguarda de algo cuya esencia perfiló un autor, Henri Massis, diciendo 
estas palabras proféticas, los muros son buenos. Finalmente, el llamado Sorgue, con 
un nombre tan heideggeriano, encontró los medios para estar entre los agentes nazis y 
hacerse agente doble… (p. 134, Buenos Aires, 9ª reimpresión, 2010) 
 
 
 
 
2) Nous nommerons cela à l’aide de l’aoriste du même verbe dont un célèbre 
philosophe rappelait que l’alétheia venait. Il n’y a que les philosophes pour s’aviser de 
choses pareilles, et peut-être quelques linguistes. (p. 188) 
 
 
Nombraremos esto con la ayuda del aoristo, del mismo verbo del que un célebre 
filósofo nos recordaba que de él provenía la alétheia. Sólo los filósofos se dan cuenta 
de cosas semejantes, y tal vez algunos lingüistas. Vamos a llamar a esto letosas. (p. 
174) 
 
 
 
 
 
Seminario XX 
 
La vérité, disons, pour trancher dans le vif, est d’origine alétheia, terme sur quoi a tant 
espéculé Heidegger. (p. 85, París, 1975) 
 
 
La verdad, digamos para cortar por lo sano, es de origen alétheia, término sobre el 
cual tanto ha especulado Heidegger. (p. 111, Buenos Aires, 10ª reimpresión, 2009) 
 
 
 



 16

 
 
Seminario XXIII 
 
Là se soulève la question de la critique du vrai. Qu’est-ce le vrai, sinon le vrai réel? Et 
comment distinguer le vrai réel du faux, sinon à employer quelque terme 
métaphysique, l’echt de Heidegger? Car echt est quand même du côté du réel. C’est 
bien là que bute la métaphysique de Heidegger. Dans ce petit morceau sur echt, il 
avoue, si puis dire, son échec. (p. 85, París, 2005) 
 
 
Aquí surge el problema de la crítica de lo verdadero. ¿Qué es lo verdadero sino el 
verdadero real? ¿Y cómo distinguir el verdadero real del falso, sino empleando algún 
término metafísico, lo echt de Heidegger? Porque echt está, de todos modos, del lado 
de lo real. En este punto tropieza toda la metafísica de Heidegger. En este fragmento 
sobre lo echt él confiesa, si puedo decir así, su fracaso. (p. 83, Buenos Aires, 3ª 
reimpresión, 2011) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 17

II. REFERENCIAS A HEIDEGGER EN LOS SEMINARIOS NO PUBLICADOS 
(VERSIÓN ASSOCIATION FREUDIENNE INTERNATIONALE)* 
 
 
 
                        
                          
Seminario IX 
 
1) Il est bien clair que c'est dans la mesure où nous pourrons nous dire l'avoir oublié 
presque à tout instant que nous serons mis dans cette incertitude, pour laquelle il n'y a 
aucun nom, ni tragique, ni comique, de pouvoir nous dire, au moment de quitter notre 
vie, qu'à notre propre vie nous aurons toujours été en quelque mesure étranger. C'est 
bien là ce qui est le fond de l'interrogation philosophique la plus moderne, ce par quoi, 
même pour ceux qui n'y entravent, si je puis dire, que fort peu, voire ceux-là mêmes 
qui font état de leur sentiment de cette obscurité, tout de même quelque chose passe, 
quoi qu'on en dise, quelque chose passe d'autre que la vague d'une mode dans la 
formule nous rappelant au fondement existentiel de l'être pour la mort. Cela n'est pas 
là un phénomène contingent, (…) suscitant ce creux, ce vide, à quoi s'efforce de 
répondre cette méditation philosophique moderne, et à quoi notre expérience a 
quelque chose aussi à apporter, puisque c'est là sa place, à l'instant que je vous 
désigne suffisamment, la même place où ce sujet se constitue comme ne pouvant 
savoir, précisément ce dont pourquoi il s'agit là pour lui du Tout. C'est là le prix de ce 
que nous apporte Descartes, et c'est pourquoi il était bon d'en partir. (Lección del 22-
11-61) 
 
 
Resulta claro que es en la medida en que podemos decirnos en todo momento que 
hemos olvidado esta incertidumbre a la que llegaremos, para la cual no hay ningún 
nombre, ni trágico, ni cómico, que pueda decirnos, en el momento de dejar nuestra 
vida, que a nuestra propia vida hemos sido siempre en cierta forma ajenos. Allí se 
encuentra el fondo de la meditación filosófica más moderna; es por esto, incluso para 
aquellos que  no entrevén allí, si puedo decirlo, más que muy poco, incluso aquellos 
mismos que hablan de su sentimiento de esta oscuridad, que sin embargo algo ocurre, 
se diga lo que se diga, algo ocurre más allá de la ola de   moda en la fórmula, 
apelándonos en el fundamento existencial del ser para la muerte. Esto no es un 
fenómeno contingente (…), suscita ese hueco, ese vacío, al cual se esfuerza por 
responder la meditación filosófica moderna, y al cual nuestra experiencia tiene también 
algo que aportar, puesto que allí está su lugar,   que ahora   les designo propiamente, 
el lugar mismo donde ese sujeto se constituye como no pudiendo saber, precisamente 
eso por lo cual para él se trata allí  del Todo.  Radica aquí el precio de lo que nos 
aporta Descartes, y es por esto que era conveniente partir de ello.  
 
 
 
 
2) Quand nous parlons de notre expérience de l'être, ce n'est point pour rien que tout 
l'effort d'une pensée qui est la nôtre, contemporaine, va formuler quelque chose dont 
je ne déplace jamais le gros meuble qu'avec un certain sourire, ce Dasein, ce mode 
fondamental de notre expérience dont il semble qu'il faut en désigner le meuble 

                                                 
* Traducción y compilación: Carlos Faig 



 18

donnant toute accession à ce terme de l'être, la référence primaire.  (Lección del 6-12-
61) 
 
 
Cuando hablamos de nuestra experiencia del ser, no es en absoluto sin razón que todo 
el esfuerzo de nuestro pensamiento contemporáneo formula algo, de lo que no 
desplazo nunca el importante mueble más que con una cierta sonrisa, ese Dasein, ese 
modo fundamental de nuestra experiencia con el que parece que es necesario designar 
el mueble dando libre acceso al término ser, la referencia primaria.  
 
  
 
 
3) Où est le sujet là-dedans? Dans l'individualité radicale, réelle? Dans le patient pur de 
cette capture? Dans l'organisme dès lors aspiré par les effets du ça parle par le fait 
qu'un vivant entre les autres a été appelé à devenir ce que monsieur Heidegger appelle 
« le berger de l'être », ayant été pris dans les mécanismes du signifiant. (Lección del 
20-12-61) 
 
 
¿Dónde está el sujeto allí dentro? ¿En la individualidad radical, real? ¿En el paciente 
puro de esta captura? En el organismo desde entonces aspirado por los efectos del ça 
parle por el hecho de que un viviente entre los otros ha sido llamado a devenir lo que 
Heidegger denomina “el pastor del ser”, habiendo sido tomado en los mecanismos del 
significante.  
 
 
 
 
4) Première référence, de vous annoncer la parution imminente de la traduction faite 
par quelqu'un d'éminent, qui nous fait aujourd'hui l'honneur de sa visite, à savoir M. de 
Waelhens. M. de Waelhens vient de faire la traduction, dont on ne saurait trop 
s'étonner qu'elle n'ait pas été réalisée plus tôt, de L'Être et le temps, Sein und Zeit, 
tout au moins d'amener jusqu'à son point d'achèvement la première partie du volume 
paru, don’t vous savez qu'il n'est que la première partie d'un projet dont la seconde 
partie n'est jamais venue à jour. (Lección del 6-6-62) 
 
 
Primera cuestión, anunciarles la inminente aparición de la traducción hecha por alguien 
eminente, que nos honra hoy con su visita, a saber, de Waelhens. De Waelhens acaba 
de traducir, y cabe sorprenderse de que no haya sido hecha antes,  El Ser y el tiempo, 
Sein und Zeit; al menos llevó a su punto final la primera parte del volumen aparecido, 
que como ustedes saben no es sino la primera parte de un proyecto cuya segunda 
parte no ha visto jamás la luz. 
 
 
 
 
5) Il est bien certain que ce qu'est-ce qu'un corps, vous le savez, ce n'est même pas 
une idée ébauchée dans le consensus du monde philosophant, au moment où Freud 
ébauche sa première topique. Toute la notion du Dasein est postérieure et construite 
pour nous donner, si je puis dire, l'idée primitive qu'on peut avoir de ce que c'est qu'un 



 19

corps comme d'un là, constituant de certaines dimensions de présence, et je ne vais 
pas vous refaire Heidegger, parce que si je vous en parle, c'est que bientôt vous allez 
avoir ce texte dont je vous ai dit qu'il est facile, vous le prendrez au mot. En tout cas, 
la facilité avec laquelle nous le lisons maintenant prouve bien que ce qu'il a lancé dans 
le courant des choses est bel et bien en circulation. Ces dimensions de présence, de 
quelque façon qu'on les appelle le Mitsein, ce là-être, et tout ce que vous voudrez, In-
der-Welt-sein, toutes les mondanéités si différentes et si distinctes, car il s'agit 
justement de les distinguer de l'espace latum, longum et profundum, lequel on n'a pas 
de peine à nous montrer que ce n'est là que l'abstraction de l'objet, et parce que aussi 
bien cela se propose comme tel dans ce Descartes que j'ai mis cette année au début 
de notre exposé, l'abstraction de l'objet comme subsistant, c'est-à-dire déjà ordonné 
dans un monde qui n'est pas simplement un monde de cohérence, de consistance, 
mais énucléé de l'objet du désir comme tel. Oui, tout ceci fait dans Heidegger 
d'admirables irruptions dans notre monde mental. Laissez-moi vous dire que s'il y a des 
gens pour devoir n'en être à aucun degré satisfaits, ce sont les psychanalystes, c'est 
moi. Cette référence, sans doute suggestive, à ce que j'appellerai - n'y voyez aucune 
espèce de tentative de rabaisser ce dont il s'agit - une praxis artisanale, fondement de 
l'objet ustensile, comme découvrant assurément au plus haut degré ces premières 
dimensions de la présence si subtilement détachées que sont la proximité, 
l'éloignement, comme constituant les premiers linéaments de ce monde, Heidegger le 
doit beaucoup, il me l'a dit à moi-même, au fait que son père fut tonnelier. Certes, tout 
cela nous découvre quelque chose à quoi la présence a éminemment à faire, et à quoi 
nous nous accrocherions bien plus passionnément à poser la question de savoir ce qu'a 
de commun tout instrument, la cuiller primitive, la première façon de puiser, de retirer 
quelque chose au courant des choses, qu'est-ce qu'elle a à voir avec l'instrument du 
signifiant? Mais en fin de compte, tout n'est-il pas pour nous dès l'abord décentré? Si 
cela a un sens, ce que Freud apporte, à savoir qu'au coeur de la constitution de tout 
objet il y a la libido, si cela a un sens, cela veut dire que la libido ne soit pas 
simplement le surplus de notre présence praxique dans le monde, ce qui est la 
thématique depuis toujours, et ce que Heidegger ramène, car si la Sorge est le souci, 
l'occupation, est ce qui caractérise cette présence de l'homme… (Lección del 20-6-62) 
 
 
Es muy cierto que lo que es un cuerpo, ustedes lo saben, no es una idea bosquejada 
todavía en el consensus del mundo filosófico (philosophant) en el momento en el que 
Freud esboza su primera tópica. Toda la noción del Dasein es posterior y construida 
para darnos, si puedo decirlo, la idea primitiva de lo que es un cuerpo como de un ahí, 
constituyendo ciertas dimensiones de presencia, y no voy a hacerles Heidegger, 
porque si les hablo de él, es porque pronto van a tener ese texto, del que les he dicho 
que es fácil, se los prometo. En todo caso, la facilidad con que lo leemos ahora prueba 
que lo que ha lanzado en la corriente de las cosas está claramente en circulación. Esas 
dimensiones de presencia  −de cualquier manera que se las llame, el Mitsein, ese allí-
ser, y todo lo que quieran, In-der-Welt-Sein, todas las mundanidades tan diferentes y 
tan distintas, pues se trata justamente de distinguirlas del espacio latum, longum y 
profundum, el cual no tiene dificultad para mostrarnos que no es más que la 
abstracción del objeto, y también porque esto se propone en Descartes− que he 
ubicado este año en el comienzo de nuestra exposición, la abstracción del objeto como 
subsistiendo, es decir ya ordenado en un mundo que no es simplemente un mundo de 
coherencia, de consistencia, sino enucleado del objeto del deseo como tal. Sí, todo 
esto en Heidegger hace admirables irrupciones en nuestro mundo mental. Dejenme 
decirles que si hay gente que no está en grado alguno satisfecha son los 
psicoanalistas, soy yo. Esta referencia, sin duda sugestiva, a lo que llamaré –no vean 



 20

en esto ninguna especie de tentativa de rebajar aquello de lo que se trata– una praxis 
artesanal, fundamento del objeto utensilio, como descubriendo seguramente al más 
alto grado esas primeras dimensiones de la presencia tan sutilmente deducidas, que 
son la proximidad, el alejamiento, como constituyendo los primeros lineamientos del 
mundo, Heidegger le debe mucho, me lo ha dicho, al hecho de que su padre fuera 
tonelero. En verdad, todo esto nos descubre algo con lo que la presencia tiene 
eminentemente que ver, y a lo cual nosotros nos aferramos muy apasionadamente al 
plantear la pregunta por  lo que tiene de común todo instrumento, la cuchara primitiva, 
la primera manera de tomar, de retirar algo de la corriente de las cosas, ¿qué tiene 
esto que ver con el instrumento del significante? Pero al fin de cuentas, ¿no está todo 
desde el principio descentrado? Si esto tiene un sentido, lo que Freud aportó, a saber, 
que en el corazón de la constitución de todo objeto hay la libido, si esto tiene un 
sentido, quiere decir que la libido no es simplemente el superávit  de nuestra presencia 
práxica en el mundo, lo que es la temática desde siempre, y lo que Heidegger vuelve a 
traer, pues si la Sorge es la inquietud, la ocupación, es lo que caracteriza esta 
presencia del hombre… 
 
 
 
 
6) Tout succès thérapeutique, c'est-à-dire ramener les gens au bien-être de leur Sorge, 
de leurs petites affaires, est toujours pour nous plus ou moins, dans le fond nous le 
savons, c'est pour cela que nous n'avons pas à nous en vanter, un pis-aller, un alibi, un 
détournement de fonds, si je puis m'exprimer ainsi. (Lección del  20-6-1962) 
 
 
Todo éxito terapéutico, es decir retraer a la gente al bienestar de su Sorge, de sus 
pequeños asuntos, es siempre para nosotros más o menos −en el fondo lo sabemos, 
es por esto que no tenemos que vanagloriarnos de ello− un  recurso a falta de otro 
mejor, una coartada, un desvío de fondos, si puedo expresarme así.  
 
 
 
 
7) Mais cet objet petit a que nous voyons surgir au point de défaillance de l'Autre, au 
point de perte du signifiant, parce que cette perte c'est la perte de cet objet même, du 
membre jamais retrouvé d'Horus [en fait Osiris] démembré, cet objet, comment ne pas 
lui donner ce que j'appellerai parodiquement sa propriété réflexive, si je puis dire, 
puisqu'il la fonde, que c'est de lui qu'elle part, que c'est pour autant que le sujet est 
d'abord et uniquement essentiellement coupure de cet objet que quelque chose peut 
naître qui est cet intervalle entre cuir et chair, entre Wahrnehmung et Bewusstsein, 
entre perception et conscience, qui est la Selbstbewusstsein. C'est ici qu'il vaut de dire 
sa place dans une ontologie fondée sur notre expérience. Vous verrez qu'elle rejoint ici 
une formule longuement commentée par Heidegger, dans son origine présocratique. 
Le rapport de cet objet à l'image du monde qu'il ordonne constitue ce que Platon a 
appelé à proprement parler la dyade, à condition que nous nous apercevions que dans 
cette dyade le sujet S barré et le petit a sont du même côté. To auto einai kai noein, 
cette formule, qui a longtemps servi à confondre, ce qui n'est pas soutenable, l'être et 
la connaissance, ne veut pas dire autre chose que cela. Par rapport au corrélat de petit 
a, à ce qui reste quand l'objet constitutif du fantasme s'est séparé, être et pensée sont 
du même côté, du côté de ce petit a. Petit a, c'est l'être en tant qu'il est 
essentiellement manquant au texte du monde, et c'est pourquoi autour de petit a peut 



 21

se glisser tout ce qui s'appelle retour du refoulé, c'est-à-dire qu'y suinte et s'y trahit la 
vraie vérité qui, nous, nous intéresse, et qui est toujours l'objet du désir en tant que 
toute humanité, tout humanisme est construit pour nous la faire manquer. Nous 
savons par notre expérience qu'il n'y a rien qui pèse dans le monde véritablement que 
ce qui fait allusion à cet objet dont l'Autre, grand A, prend la place pour lui donner un 
sens. (Lección del 27-6- 1962) 
 
 
Pero este objeto (a) que nosotros vemos sugir en el punto de desfallecimiento del 
Otro, en el punto de pérdida del significante, porque esta pérdida es la pérdida de este 
objeto mismo, del miembro jamás rehallado de Horus (de hecho, Osiris) 
desmembrado, ¿cómo no darle a este objeto, lo que llamaré paródicamente, su 
propiedad reflexiva? Si me permiten decirlo así, puesto que la funda, es de ella que 
parte. Es en la medida en que el sujeto es en principio única y esencialmente corte de 
este objeto que algo puede nacer: este intervalo entre cuero y carne, entre 
Wahrenehmung y Bewusstsein, entre percepción y conciencia, que es la 
Selbsbewusstsein. Es aquí que encuentra su lugar en una ontología fundada sobre 
nuestra experiencia. Verán que alcanza allí una fórmula extensamente comentada por 
Heidegger, en su origen presocrático. La relación de este objeto (a) a la imagen del 
mundo, que ordena, constituye lo que Platón llamó propiamente hablando la díada, a 
condición de que advirtamos que en esta díada el sujeto barrado y el (a) están del 
mismo lado. To auto einai kai noein, esta fórmula, que ha confundido durante largo 
tiempo –no es sostenible– el ser y el conocimiento, no quiere decir ninguna otra cosa. 
Por relación al correlato del (a), a lo que resta cuando el objeto, cuando el objeto 
constitutivo del fantasma se separa, ser y pensamiento están del mismo lado, del lado 
de ese (a). (a) es el ser en tanto esencialmente faltante al texto del mundo, y es por 
esto que alrededor de ese (a) puede deslizarse todo lo que se llama retorno de lo 
reprimido, es decir, se sigue y se traiciona la verdadera verdad, que, a nosotros, nos 
interesa, y que es siempre el objeto del deseo en tanto que toda humanidad, todo 
humanismo se construye para hacérnoslo faltar. Sabemos por nuestra experiencia que 
no hay nada que pese en el mundo verdaderamente más que lo que hace alusión a 
este objeto, del que el Otro, “a” mayúscula, toma el lugar para darle un sentido.  
 
 
 
 
8) Waelhens qui m'a fait le grand honneur, la faveur de me la communiquer, ce qui 
m'a permis de prendre connaissance moi-même de cette partie, la moitié encore 
seulement, et je dois dire avec un infini plaisir, un plaisir qui va me permettre de m'en 
offrir un second, c'est de dire enfin, à cet endroit, ce que j'ai sur le coeur depuis 
longtemps et que je me suis toujours dispensé de professer en public, parce qu'à la 
vérité, vu la réputation de cet ouvrage dont je ne crois pas que beaucoup de 
personnes ici l'aient lu, cela aurait eu l'air d'une provocation. C'est ceci, c'est qu'il y a 
peu de textes plus clairs, enfin d'une clarté et d'une simplicité concrètes et enfin 
directes, je ne sais pas quelles sont les qualifications qu'il faut que j'invente pour 
ajouter une dimension supplémentaire à l'évidence, que les textes de Heidegger. Ce 
n'est pas parce que ce qu'en a fait monsieur Sartre est effectivement assez difficile à 
lire que cela retire rien au fait que ce texte là de Heidegger, je ne dis pas tous les 
autres, est un texte qui porte en lui cette sorte de surabondance de clarté qui le rend 
véritablement accessible, sans aucune difficulté, à toute intelligence non intoxiquée par 
un enseignement philosophique préalable. Je peux vous le dire maintenant, parce que 
vous aurez très bientôt l'occasion de vous apercevoir, grâce à la traduction de M. de 



 22

Waelhens, vous verrez à quel point c'est ainsi. La deuxième remarque est celle-ci, que 
vous pourrez constater du même coup; des assertions se sont véhiculées dans des 
follicules bizarres, de la part d'une baveuse de profession, que mon enseignement est 
néoheideggerien. Ceci était dit dans une intention nocive. La personne probablement a 
mis néo en raison d'une certaine prudence, comme elle ne savait ni ce que voulait dire 
heideggerien, ni non plus ce que voulait dire mon enseignement, cela la mettait à l'abri 
d'un certain nombre de réfutations, que cet enseignement qui est le mien n'a 
véritablement rien ni de néo, ni d'heideggerien, malgré l'excessive révérence que j'ai 
pour l'enseignement d'Heidegger. (…) Mais il m'a paru justement particulièrement 
suggestif pour moi, après la relecture que je venais de faire, grâce à M. de Waelhens, 
des thèmes heideggeriens, précisément en tant qu'il prend comme exemple dans sa 
recherche du statut, si l'on peut dire, de la connaissance en tant qu'il peut s'établir 
dans une approche qui pour l'établir prétend cheminer à partir de l'interrogation 
concernant ce qu'il appelle l'être-là, c'est-à-dire la forme la plus voilée à la fois et la 
plus immédiate d'un certain type d'étant, le fait d'être qui est celui particulier à l'être 
humain. On ne peut manquer d'être frappé, encore que probablement la remarque 
révolterait autant l'un et l'autre de ces auteurs, de la surprenante identité du terrain 
sur lequel l'un et l'autre s'avancent. je veux dire que ce que rencontre d'abord 
Heidegger dans cette recherche, c'est un certain rapport de l'être-là à un étant qui est 
défini comme ustensile, comme outil, comme ce quelque chose qu'on a sous la main, 
Vorhanden, pour employer le terme dont il se sert, comme Zuhandenheit, pour ce qui 
est à la main. Telle est la première forme de lien, non pas au monde, mais à l'étant, 
que Heidegger nous dessine. Et c'est seulement à partir de là, à savoir, si l'on peut 
dire, dans les implications, la possibilité d'une pareille relation, qu'il va, dit-il, donner 
son statut propre à ce qui fait le premier grand pivot de son analyse, la fonction de 
l'être dans son rapport avec le temps, à savoir la Weltlichkeit que M. de Waelhens a 
traduit par la mondanéité, à savoir la constitution du monde en quelque sorte 
préalable, préalable à ce niveau de l'être-là qui ne s'est pas détaché encore à l'intérieur 
de l'étant, ces sortes d'étants que nous pouvons considérer comme purement et 
simplement subsistants par euxmêmes. Le monde est autre chose que l'ensemble, 
l'englobement de tous ces êtres qui existent, subsistent par eux-mêmes, auxquels nous 
avons affaire au niveau de cette conception du monde qui nous paraît si 
immédiatement naturelle, et pour cause, parce que c'est elle que nous appelons la 
nature. L’antériorité de la constitution de cette mondanéité par rapport au moment où 
nous pouvons la considérer comme nature, tel est l'intervalle que préserve, par son 
analyse, Heidegger. Ce rapport primitif d'ustensilité préfigurant l'Umwelt, antérieur 
encore à l'entourage qui ne se constitue, par rapport à lui, que secondairement, c'est là 
la démarche d'Heidegger et c'est exactement la même, - je ne crois pas là rien dire qui 
puisse être retenu comme une critique qui, certes, après tout ce que je connais de la 
pensée et des dires de Claude Lévi-Strauss, nous paraîtrait bien la démarche la plus 
opposée à la sienne, pour autant que ce qu'il donne comme statut à la recherche 
d'ethnographie ne se produirait que dans une position d'aversion par rapport à la 
recherche métaphysique, ou même ultra-métaphysique d'Heidegger, -pourtant, c'est 
bien la même que nous trouvons dans ce premier pas par lequel Claude Lévi-Strauss 
entend nous introduire à la pensée sauvage sous la forme de ce bricolage, qui n'est 
pas autre chose que la même analyse, simplement en des termes différents, un 
éclairage àpeine modifié, une visée sans doute distincte de ce même rapport à 
l'ustensilité comme étant ce que l'un et l'autre considèrent comme antérieur, comme 
primordial par rapport à cette sorte d'accès structuré qui est le nôtre, par rapport au 
champ de l'investigation scientifique, en tant qu'il permet de le distinguer comme 
fondé sur une articulation de l'objectivité qui soit en quelque sorte autonome, 
indépendante de ce qui est à proprement parler notre existence, et que nous ne 



 23

gardons plus avec lui que ce rapport dit sujet-objet qui est ce point où se résume à ce 
jour tout ce que nous pouvons articuler de l'épistémologie. Eh bien disons, pour le fixer 
une fois, ce que notre entreprise ici en tant qu'elle est fondée sur l'expérience 
analytique, a de distinct par rapport autant à l'une que l'autre de ces investigations 
dont je viens de vous montrer le caractère parallèle, c'est que nous aussi nous 
cherchons ici ce statut, si l'on peut dire, antérieur à l'accès classique du statut de 
l'objet, entièrement concentré dans l'opposition sujet-objet. Et nous le cherchons dans 
quoi? Dans ce quelque chose qui, quel qu'en soit le caractère évident d'approche, 
d'attraction dans la pensée, autant celle d'Heidegger que celle de Claude Lévi-Strauss, 
en est pourtant bel et bien distinct, puisque ni l'un ni l'autre ne nomment comme tel 
cet objet comme objet du désir.  (Lección del 6-7-62) 
 
 
Waelhens me ha hecho el gran honor, el favor de comunicármelo, lo que me ha 
permitido tomar conocimiento de esta parte, la mitad solamente, aun, y debo decir con 
un infinito placer, un placer que va a permitir ofrecerme una segunda, es decir, en fin, 
a este respecto, lo que tengo en el pecho desde hace tiempo y me dispensé siempre 
de profesar en público, porque en verdad, considerando la reputación de esta obra,  
que no creo que muchas personas aquí  hayan leído,  hubiera tomado el aire de una 
provocación. Esto es,  hay pocos textos más claros –en fin, de una claridad y una 
simpleza concreta y finalmente directa, no sé cuáles son las calificaciones que sería 
necesario que invente para añadir una dimensión suplementaria a la evidencia– que los 
textos de Heidegger. No se debe  a que lo que hizo Sartre sea efectivamente bastante 
difícil de leer que esto quite nada al hecho de que ese texto de Heidegger, no digo los 
demás, sea un texto que lleve consigo esta especie de sobreabundancia de claridad 
que lo torna verdaderamente accesible, sin ninguna dificultad, a toda inteligencia no 
intoxicada por una enseñanza filosófica previa. Puedo decirles ahora, porque tendrán 
pronto ocasión de advertirlo, gracias a la traducción de  Waelhens, verán hasta que 
punto es así. La segunda observación es la siguiente, que podrán constatar del mismo 
modo, ciertas aserciones son vehiculizadas en folículos bizarros,  por parte de una 
babosa de profesión, (dice) que mi enseñanza es neoheideggeriana. Dicho esto  con 
una intención dañina. La persona seguramente ha puesto “neo” en razón de una cierta 
prudencia. Como no sabía lo que quería decir heideggeriano, ni tampoco lo que quería 
decir mi enseñanza, esto la ponía al abrigo de cierto número de refutaciones, que esta 
enseñanza que es la mía no tiene verdaderamente nada ni de neo, ni de 
heideggeriana, a pesar de la excesiva reverencia que tengo  por la enseñanza de 
Heidegger. (…) Pero me pareció justamente particularmente sugestivo para mí, 
después de la lectura que acabo de hacer, gracias a de Waelhens, de los temas 
heideggerianos, precisamente en tanto toma como ejemplo, en su investigación del 
estatuto, si se puede decir así, del conocimiento en tanto puede establecerse en una 
aproximación que para establecerlo pretende encaminarse a partir de la interrogación 
concerniente a lo que llama el ser-ahí, es decir, la forma más velada a la vez y la más 
inmediata de un cierto tipo de ente, el hecho de ser que es particular al ser humano. 
No podemos dejar de sorprendernos, aunque probablemente la observación indignaría 
tanto al uno como al otro de esos autores, de la sorprendente identidad del terreno 
sobre el cual uno y otro avanzan. Quiero decir que lo que encuentra en principio 
Heidegger en esta búsqueda es una cierta relación del ser-ahí a un ente que se define 
como utesilio, como útil, como algo que se tiene en la mano, Vorhanden, para emplear 
el término del que se sirve, como Zuhandenheit, para lo que está a mano. Tal es la 
primera forma de lazo, no al mundo, sino al ente, que Heidegger nos esboza. Y es 
únicamente a partir de allí, a saber, si se puede decir, en las implicaciones, (que se 
halla) la posibilidad de una tal relación, que va, dice él,  a dar su estatuto propio a lo 



 24

que hace al primer gran pivote de su análisis, la función del ser en su relación con el 
tiempo, a saber, la Weltlichkeit que de Waelhens tradujo por mundaneidad, a saber, la 
constitución del mundo en alguna medida previo, previo a ese nivel de ser-ahí, que no 
se deduce todavía en el interior del ente, esas suertes de entes que podemos 
considerar como pura y simplemente subsistentes por ellos mismos. El mundo es otra 
cosa que el conjunto, el englobamiento de todos esos seres que existen, subsistiendo 
por sí mismos, a los cuales tenemos relación en el nivel de esta concepción del mundo 
que nos parece tan inmediatamente natural, y con razón, porque es la que llamamos la 
naturaleza. La anterioridad de la constitución de esta mundaneidad por relación al 
momento en que podemos considerarla como naturaleza, tal es el intervalo que 
preserva, por su análsis, Heidegger. Esa relación primitiva de  utensilidad (ustensilité) 
prefigurando el Umwelt, anterior todavía al medio (y) que no se constituye, por 
relación a él, más que secundariamente, está aquí la marcha de Heidegger y es 
exactamente la misma –no creo aquí decir nada que pueda ser tomado como una 
crítica que, en verdad, después de todo lo que conozco de los dichos y el pensamiento 
de Claude Lévi-Strauss, nos parecería la marcha más opuesta a la suya, en la medida 
en que lo que da como estatuto a la investigación de la etnografía no se produciría 
más que en una posición de aversión en relación con la investigación metafísica, o 
incluso, ultrametafísica de Heidegger–. Sin embargo, es claramente la misma que 
hallamos en El pensamiento salvaje bajo la forma de ese bricolage, que no es sino el 
mismo análisis, simplemente en términos diferentes, un esclarecimiento apenas 
modificado, una mira sin duda distinta de esas mismas relaciones a la utensilidad  
como siendo lo que el uno y el otro consideran como anterior, como primordial por 
relación a esta suerte de acceso estructurado que es el nuestro, por relación al campo 
de investigación científico, en tanto que permite distinguirlo como fundado sobre una 
articulación de la objetividad que en alguna medida sea autónoma, independiente de lo 
que es propiamente hablando nuestra existencia, y que nosotros guardamos con ella, 
más que esa relación llamada de sujeto-objeto, que es ese punto donde se resume 
hasta este día todo lo que se articula de epistemología. Y bien, digamos, para fijarlo de 
una vez, lo que nuestra empresa, en tanto fundada en la experiencia analítica, tiene de 
distinto por relación tanto a una como a otra de esas investigaciones, de las que acabo 
de mostrarles el carácter paralelo, es que nosotros también buscamos aquí ese 
estatuto, si se puede decir, anterior al acceso clásico al estatuto del objeto, 
enteramente concentrado en la relación sujeto-objeto. ¿Y lo buscamos en qué? En algo 
que, cualquiera que sea el carácter evidente del enfoque, de atracción en el 
pensamiento, tanto aquel de Heidegger como el de Lévi-Strauss, es no obstante muy 
diferente, puesto que ni uno ni otro nombran como tal este objeto como objeto del 
deseo. 
 
 
 
 
 
Seminario XII  
 
1) Dans le discours, dans le discours hégélien par exemple, et cet admirable prologue à 
la Phénoménologie que Heidegger isole dans les Holzwege  pour en faire un long 
commentaire mais qui, à lui tout seul, en deux, trois pages vraiment admirables, 
incroyables, sensationnelles et qui presque à elles toutes seules pourraient suffire à 
nous donner l'essence du sens de la phénoménologie, nous voyons quelque part 
désigné ce point de retournement de la conscience comme le point seul nécessaire où 
peut s'achever la boucle. Et nulle part mieux que dans ce texte ne s'avère le caractère 



 25

de boucle qui constitue la notion du savoir absolu, permettant en poussant du petit 
doigt, en poussant d'un cran le sens de ce sujet-supposé-savoir dont je vous parle ici 
souvent et que vous entendez à juste titre comme le sujet-supposé-savoir pour le 
patient, celui qui attend, celui qui met dans l'Autre, dans l'Autre dont il ne sait point 
encore la nature pour ne point savoir qu'il y a deux acceptions de l'autre, qui met ce 
sujet-supposé-savoir, dont je vous ai dit qu'il est déjà tout le transfert, au niveau du 
discours de Hegel. (Lección del 13-1-65) 
 
 
En el discurso, en el discurso hegeliano por ejemplo, (encontramos) ese admirable 
prólogo a la Fenomenología que Heidegger nos entrega en los Holzwege, a través de 
un largo comentario que, por sí solo, en dos, tres páginas verdaderamente admirables, 
increíbles, sensacionales, y que prácticamente por sí mismas podrían bastar para 
darnos la esencia del sentido de la Fenomenología, vemos en alguna parte dibujarse 
ese punto de inversión de la conciencia como el único punto donde puede completarse 
el bucle. Y en ningún otro lado mejor que en ese texto se demuestra el carácter de 
bucle que constituye la noción de saber absoluto, y que permite si lo empujamos con 
el dedo, si lo corremos un grado, (acceder) al sentido del sujeto-supuesto-saber, del 
cual les hablo aquí a menudo y que ustedes entienden a justo título como el sujeto-
supuesto-saber para el paciente, aquel que aguarda, aquel que ubica en el Otro, en el 
Otro del que no sabe en absoluto todavía la naturaleza, por no saber para nada que 
hay dos acepciones del otro, que ubica ese sujeto-supuesto-saber, del que les dije que 
es ya toda la transferencia, en el nivel del discurso de Hegel.  
 
     
 
 
2) On habite le langage... Je me suis laissé même dire récemment, ce qui est amusant, 
qu'il y a quelque part dans Heidegger, je ne m'en étais pas aperçu, une suggestion que 
c'est là une issue à la crise du logement, mais on n'habite pas le manque. Le manque, 
lui par contre, peut habiter quelque part. (Lección del 3-2-65) 
 
 
Se habita el lenguaje –dejé que me lo digan recientemente, es divertido,  hay en 
alguna parte en Heidegger, yo no lo había advertido, una sugerencia para  salir de la 
crisis habitacional–, pero no se habita la falta. La falta, por el contrario, puede habitar 
en alguna parte.  
 
 
 
 
3) C'est la structure freudienne qui nous révèle et lève le sceau de ce mystère, 
l'orientation de la vérité, ce qui se découvre n'est pas vers un savoir, même à venir qui 
est toujours par rapport à un point x, dans une position latérale. Foncièrement, ce que 
nous avons à amener au jour comme vérité, comme aléteia, comme revelation 
heideggerienne, c'est quelque chose qui donne pour nous un sens plus plein, sinon 
plus pur, à cette question sur l'être qui, dans Heidegger, s'articule et qui s'appelle pour 
nous, pour notre expérience d'analystes, le sexe. Ou notre expérience est dans l'erreur 
et nous ne faisons rien de bon, ou c'est comme cela que cela se formule, c'est comme 
cela que cela doit se formuler ici. (Lección del 19-5-65) 
 
 



 26

Es la estructura freudiana la que nos revela y levanta el sello de ese misterio, la 
orientación de la verdad, lo que se descubre no va hacia el saber, incluso por venir, 
siempre por relación a un punto x, en una posición lateral. Profundamente, lo que 
tenemos que llevar a la luz como verdad, como alétheia, como revelación 
heideggeriana, es algo que da para nosotros un sentido más pleno, si no más puro, a 
esta cuestión sobre el ser que, en Heidegger, se artícula y que se llama para nosotros, 
para nuestra experiencia de analistas, el sexo. O nuestra experiencia está en el error y 
no hacemos nada bueno, o es así que esto se formula, es así que esto debe formularse 
aquí.  
 
 
 
 
4) Le mot me manque, le mot me manque avait, avant Freud, sa valeur de 
dévoilement. Le mot me manque comportait, de sa seule composition d'artifice 
précieux, l'ouverture d'un chemin de vérité qui devait trouver, avec Freud, son 
achèvement en savoir. J'entends là le mot de vérité au sens proprement heideggerien, 
l'ambiguïté de ce qui se dévoile de rester encore à demi caché.  (Lección del 12-5 -65) 
 
 
La palabra me falta, la palabra me falta tenía, antes de Freud, su valor de 
develamiento. La palabra me falta comportaba, por su sola composición de artificio 
precioso, la apertura de un camino de verdad que debía hallar, con Freud, su 
acabamiento en el saber. Entiendo por esto la palabra de verdad en el sentido 
propiamente heideggeriano,  la ambigüedad de lo que se devela por permanecer a 
medias oculto.  
 
 
 
 
 
Seminario XIII 
 
1) Je pense: « donc je suis »,avec des guillemets autour de la seconde clausule, se lit 
que la pensée ne fonde l'être qu'à se nouer dans la parole où toute opération touche à 
l'essence du langage. Si cogito sum nous est fourni quelque part par Heidegger à ses 
fins, il faut en remarquer qu'il algébrise la phrase, et nous sommes en droit d'en faire 
relief à son reste : cogito ergo, où apparaît que rien ne se parle qu'à s'appuyer sur la 
cause. Or cette cause, c'est ce que recouvre le soll Ich, le dois-je de la formule 
freudienne, qui, d'en renverser le sens, fait jaillir le paradoxe d'un impératif qui me 
presse d'assumer ma propre causalité. (Lección del 1/12/65) 
 
 
Pienso: “luego soy”, con comillas alrededor de la segunda clausula, (y entonces) se lee 
que el pensamiento no funda el ser más que al anudarse en la palabra, donde toda 
operación toca a la esencia del lenguaje. Si cogito sum nos es provisto en alguna parte 
por Heidegger para sus fines, es necesario observar que él algebriza la frase, y 
tenemos derecho a subrayar su resto: cogito ergo.  De allí resulta que nada se habla 
más que al apoyarse sobre la causa. Ahora bien, esta causa es lo que recubre el soll 
Ich, el yo debo de la fórmula freudiana, que, de invertir el sentido, hace surgir la 
paradoja de un imperativo que me apremia a asumir mi propia causalidad.  
 



 27

 
 
 
2) Je vais tout à l'heure, j'espère, pouvoir préciser ce que veut dire cette appréhension 
correcte d'un espace à trois dimensions homogène et comment il s'identifie à la 
sphère, toujours limite même si elle peut toujours s'étendre. C'est autour de cette 
appréhension de l'étendue que la pensée du réel, celle de l'étant, comme dit M. 
Heidegger, s'est organisée. Cette sphère était le suprême et le dernier étant : le 
moteur immobile. (Lección del  5-1-66) 
 
 
En un momento, espero precisar lo que significa la aprehensión correcta de un espacio 
de tres dimensiones homogéneo, y cómo se identifica a la esfera, siempre limite 
incluso si puede extenderse siempre. Es alrededor de esta aprehensión de lo extenso 
que el pensamiento de lo real, aquel del ente, como dice Heidegger, se organiza. Esta 
esfera era el supremo y  último ente: el motor inmóvil.  
 
 
 
 
3) C'est l'alétheia cette figure ambiguë de ce qui ne saurait révéler sans occulter, c'est 
cette alétheia dont un Heidegger nous rappelle dans la pensée qui est la nôtre la 
fonction inaugurale, et nous appelle à y retourner, je dois dire non sans une étrange 
maladresse de philosophe car au point où nous en sommes, j'ose dire que nous, 
psychanalystes, nous avons plus à en dire, oui, plus à en dire, que ce que Heidegger 
dit du Sein, même barré dans son rapport au Wesen. Laissons cela de côté un instant 
et disons qu'à l'alétheia, c'est pour cela que je l'ai réintroduit, depuis les Stoïciens, 
s'oppose l'alethés, le vrai au neutre, attribut.  (Lección del  12-1-66) 
 
 
Es la alétheia esta figura ambigua de lo que no podría revelar sin ocultar, es esta 
alétheia de la que un Heidegger nos recuerda en el pensamiento que es el nuestro la 
función inaugural, y nos llama a volver allí, debo decir, no sin una extraña torpeza de 
filósofo, pues en el punto en que estamos, me atrevo a decir que nosotros, 
psicoanalistas, tenemos más que decir de ello, sí, más que decir, que lo que Heidegger 
dice del Sein, incluso barrado en su relación al Wesen. Dejemos esto de lado un 
instante y digamos que la alétheia, es por esto que la he introducido, desde los 
estoicos se opone a la alethés, la verdad en neutro, atributo.  
 
 
 
 
4) Il y a cette conjonction du mensonge comme atteinte à la foi avec le fait de la 
référence de ce quelque chose qui est non pas vérité mais valeur de vérité, cette chose 
dont il est si nécessaire d'introduire la référence quand il s'agit de la vérité que quand 
Heidegger nous propose le von Wesen der Wahrheit, c'est de la pièce de monnaie que 
lui aussi parle.  (Lección del 19-1-66) 
 
 
Existe esta conjunción de la mentira como  golpe  a la fe con el hecho de la referencia 
de algo que es no verdad sino valor de verdad, esta cosa de la que es tan necesario 



 28

introducir la referencia cuando se trata de la verdad; así cuando Heidgger nos propone 
el von Wesen der Warheit, es de la pieza de moneda que él también habla.  
 
 
 
 
5) Le doute de Pascal est encore en ce passage d'une opération de balance, dubio, 
dubito, c'est l'habitude, puisque je m'emploie à faire osciller ces plateaux de la balance, 
c'est autour d'une mise à l'épreuve du savoir au regard de la vérité de ce qu'il en est 
ou n'en est pas du vrai savoir. Bien sûr Heidegger a belle part à représenter qu'est 
abandonné le fond irrémédiablement refoulé de l'alétheia de l'Urverdrängung si ce 
n'est pas ainsi qu'il la nomme, c'est ainsi que nous pouvons l'identifier. Mais ce rappel 
est fragile de ne représenter qu'un retour à une mouvance sans issue, conformément 
au terme qui est employé à l'origine de la pensée grecque, c'est de l'éteos qu'il s'agit, 
de l'Echt, de l'authentique. (Lección del  9-2-66) 
 
 
La duda de Pascal permanece aun en ese pasaje de una operación de balance, dubio, 
dubito, es el hábito, puesto que me ocupo de hacer oscilar esos platos de la balanza, 
es alrededor de una puesta a prueba del saber respecto de la verdad de lo que es o no 
es del verdadero saber. Desde luego, Heidegger es una figura destacada en cuanto a 
la representación de lo que es abandonado en el fondo irremediablemente reprimido 
de la alétheia, de lo Urverdrängung; si no es así como la nombra, es así como 
podemos identificarla. Pero esa alusión es frágil por no representar más que un retorno 
a un movimiento sin salida, conforme al término que es empleado en el origen del 
pensamiento griego, es del éteos que se trata, del Echt, de lo auténtico.  
 
 
 
 
6) Á propos de la psychose, n'est-ce pas que j'ai, que j'ai glissé vers cette question 
du... qu'il a fallu Freud enfin, pour que je me la pose vraiment,  c'est : qu'est-ce que 
c'est que... qu'est-ce que c'est que le savoir ? Le savoir, ça a l'air de découvrir, de 
révéler comme on dit, alétheia, ma bien-aimée. Je te montre au monde. Toute nue. Je 
te dévoile. (Lección del  19-2-74) 
 
 
A propósito de la psicosis, he deslizado hacia esta cuestión de… que ha sido necesario  
Freud, en fin, para que yo me la plantee verdaderamente, ¿qué es el saber? El saber, 
no tiene el aire de descubrir, de revelar, como se dice, alétheia, mi bien amada. Yo te 
muestro el mundo. Enteramente desnudo. Yo te develo.  
 
 
 
 
7) L'histoire de la science est partie d'une interrogation sur la (mettez ça entre 
guillemets, je vous en prie) sur la «nature », sur la phusis - à propos de quoi Monsieur 
Heidegger se tortille les circonvolutions. Qu'est-ce que c'était que la nature pour les 
Grecs? s'interroge-t-il. La nature, ils s'en faisaient une idée. Il faut bien le dire que 
l'idée qu'ils s'en faisaient - comme le même Heidegger le suggère - elle est bien 
perdue. Elle est perdue, perdue, perdue, perdue, je vois pas pourquoi on la 



 29

regretterait! Puisqu'elle est perdue, hein? Eh ben, on n'a pas un tellement grand deuil 
à en faire, puisqu'on en sait même plus ce que c'est. (Lección del 23-4-74) 
 
 
La historia de la ciencia ha partido de una interrogación sobre la (pongan esto entre 
comillas, se los ruego), sobre la “naturaleza”, sobre la physis –a propósito de la cual 
Heidegger se rompe la cabeza–. ¿Qué era la naturaleza para los griegos?, se pregunta. 
Ellos se hacían una idea de la naturaleza. Es necesario decir que la idea que se hacían 
–como el mismo Heidegger lo sugiere– se ha perdido. Está perdida, perdida, perdida, 
perdida. ¡No veo por qué lamentarlo! Puesto que se ha perdido. Y bien, no hay  tan 
gran duelo que hacer, ya que no se sabe incluso lo que es.  
 
 
 
 
8) Le champ scopique il y a longtemps qu'il sert dans cette relation à l'essence de la 
vérité. Heidegger est là pour nous rappeler, dans cet ouvrage dont je ne conçois pas 
pourquoi il n'a pas été traduit le premier, comme Wesen, non pas comme Wesen der 
Wahrheit, mais de la Lehre de Platon sur la vérité, ouvrage qui non seulement n'est 
pas traduit mais en plus est introuvable, est là pour nous rappeler combien dans le 
premier enseignement il est absolument clair, manifeste, sur ce sujet de la vérité, que 
Platon a fait usage de ce  que j'appellerai ce monde scopique. Il en a fait un usage, 
comme d'habitude, beaucoup plus astucieux et rusé qu'on ne peut l'imaginer car en fin 
de compte tout le matériel y est, comme je l'ai rappelé récemment : le trou, l'obscurité, 
la caverne, cette chose qui est si capitale, à savoir l'entrée, ce que je vais appeler tout 
à l'heure la fenêtre et puis, derrière, le monde que j'appellerai le monde solaire. C'est 
bien l'entière présence de tout le bataclan qui permet à Heidegger d'en faire l'usage 
éblouissant que vous au moins Michel Foucault, ici, vous savez. Parce que je pense que 
vous l'avez lu et comme cet ouvrage Est introuvable il ne doit pas y en avoir beaucoup 
qui l'aient lu jusqu'ici, mais j'en ai tout de même quelque peu parlé, c'est-à-dire de 
faire dire à Platon beaucoup plus qu'on n'y lit ordinairement et de montrer en tout cas 
la valeur fondamentale d'un certain nombre de mouvements du sujet qui sont très 
exactement quelque chose qui, comme il le souligne, lie la vérité à une certaine 
formation, paideia, à savoir à ces mouvements que nous connaissons bien, en tout cas 
dont ceux qui suivent mon enseignement connaissent bien la valeur du signifiant, 
mouvement de tour et de retour, mouvement de celui qui se retourne et qui doit se 
maintenir dans ce retournement. (Lección del 18-5-66) 
 
 
El campo escópico hace tiempo que sirve en esta relación a la esencia de la verdad. 
Heidegger está allí para recordarnos, en esta obra que no concibo por qué no ha sido 
traducida antes, como Wesen, no como Wesen der Warheit, sino de la lehre de Platón 
sobre la verdad, obra que no solo no está traducida sino que además es inhallable, 
está allí para recordarnos cuanto en la primera enseñanza es absolutamente claro, 
manifiesto, sobre ese tema de la verdad que Platón hizo uso de lo que llamaré ese 
mundo escópico. Ha hecho un uso, como acostumbraba, mucho más astuto y 
artificioso que lo que se pueda imaginar, pues al fin de cuentas todo el material está 
allí, como lo recordé hace poco: el agujero, la oscuridad, la caverna, esta cosa que es 
tan capital, a saber, la entrada, lo que voy a llamar dentro de un momento la ventana, 
y luego, detrás, el mundo que llamaré el mundo solar. Es con claridad la entera 
presencia de todo el aparataje lo que permite a Heidegger hacer el uso deslumbrante 
que usted, al menos, aquí,  Michel Foucault, usted sabe. Porque yo pienso que usted la 



 30

ha leído y como esta obra es inhallable, no debe haber muchos que la hayan leído, 
pero yo he sin embargo hablado un poco de ella, o sea, le hice decir mucho más de lo 
que se lee ordinariamente y mostrar en todo caso el valor fundamental de un cierto 
número de movimientos del sujeto, que son muy exactamente algo que, como él lo 
subraya, liga la verdad a una cierta formación, paideia, a saber a esos movimientos 
que conocemos bien, en todo caso aquellos que siguen mi enseñanza conocen bien el 
valor del significante, movimiento de ida y vuelta, movimiento de aquel que se gira, y 
que debe mantenerse en ese giro (retournement). 
 
 
 
 
 
Seminario XIV  
 
1) Ce qui n’est pas là, le signifiant ne le designe pas, il l’engendre. Ce qui n’est pas là, 
à la origine, c’est le sujet lui-même. Autrement dit : à l'origine il n'y a pas de Dasein 
sinon dans l'objet a. C'est-à dire sous une forme aliénée, qui reste marquer jusqu'à son 
terme, toute énonciation concernant le Dasein . Est-il besoin de rappeler, ici mes 
formules qu'il n'y a de sujet que par un signifiant et pour un autre signifiant. C'est 
l'algorithme  
 

 
 

 
S, en tant qu'il tient lieu du sujet, ne fonctionne que pour un autre signifiant. L' 
Urverdrängung ou refoulement originaire c'est ceci ce qu'un signifiant représente pour 
un autre signifiant. Ça ne mord sur rien, ça ne constitue absolument rien, ça 
s'accommode d'une absence absolue de Dasein. (Lección del 16-11-66) 
 
 
Lo que no está allí, el significante no lo designa, lo engendra. Lo que no está allí, en el 
origen, es el sujeto mismo. Dicho de otra manera, en el origen no hay Dasein sino en 
el objeto (a). Es decir, bajo una forma alienada, que continuará marcando hasta su 
término toda enunciación concerniente al Dasein. ¿Hay necesidad de recordar mi 
fórmula: no hay sujeto más que por un significante y para otro significante? Es el 
algoritmo 
 

                 
                                                    
 
S, en tanto que toma el lugar del sujeto, no funciona más que para otro significante. 
La Urverdrängung o represión originaria consiste en lo que un significante representa 
para otro significante. No muerde sobre nada, no constituye absolutamente nada, se 
acomoda a una ausencia absoluta de Dasein.  
 
 
 
 
2) Le pas que nous fait faire Freud ne reste certes pas moins étonnant - à vrai dire ne 
prend la valeur qui fonde l'étonnement qu'il convient que soit le nôtre à l'entendre - à 
ce que nous articulions plus précisément ce qu'il renouvelle des rapports de la pensée 



 31

à l'être. Assurément thème depuis venu à l'ordre du jour de par le discours de tel des 
philosophes contemporains, au premier plan Heidegger, mais assurément, dans le bruit 
qui se fait autour de ce qu'il articule, ce serait bien la forme la plus naive de traduire ce 
qu'il appelle,-comme ce je ne sais quel rappel qui devrait, à ce tournant où nous 
sommes, venir de l'être lui-même à la pensée pour qu'elle en soit renouvelée, qu'elle 
rompe avec ce qui, du fil qu'elle a suivi depuis quelque trois mille ans, l'a menée à je 
ne sais quelle impasse où elle ne se saisirait plus elle-même dans son essence et où 
l'on pourrait s'interroger comme le fait Heidegger : "Was heisst Denken ?", "que veut 
dire penser ?" - n'attendre le renouvellement du sens de ce mot penser que de je ne 
sais quel accident transmétaphysique, qui reviendrait à une bascule totale de tout ce 
que la pensée a tracé. Assurément ce n'est pas là le sens du texte de Heidegger et, 
pour ceux qui s'y arrêteraient, on pourrait évoquer l'humoristique et dérisoire 
métaphore qui serait celle de la fille qui ne sait pas s'offrir autrement qu'à s'étaler sur 
un lit… (Lección del 18-1-67) 
 
 
El paso que nos hace dar Freud no es menos sorprendente –a decir verdad, no toma el 
valor que funda la sorpresa que conviene que sea la nuestra para entenderlo– en lo 
que nosotros articulamos más precisamente, lo que renueva las relaciones del 
pensamiento al ser. Seguramente tema venido posteriormente a la orden del día por el 
discurso de alguno de los filósofos contemporáneos, en primer plano Heidegger, pero 
seguramente, en el ruido que se hace alrededor de lo que él articula, esa sería la 
forma más ingenua de traducir lo que llama –como no sé qué alusión que debería, en 
ese giro en que estamos, venir del ser mismo al pensamiento para que sea renovada, 
que ella rompa con lo que, a partir del hilo que ha seguido desde hace tres mil años, la 
ha conducido a no sé qué aporía donde no se aprehendería ella misma en su esencia, 
y donde podríamos preguntarnos como Heidegger: “Was heisst Denken?”, “Qué 
significa pensar”–,  aguarda la renovación del sentido de esa palabra pensar desde no 
sé qué accidente transmetafísico, que volvería a hacer bascular completamente todo lo 
que el pensamiento ha trazado. Seguramente, no radica allí el sentido del texto de 
Heidegger y, para los que se detienen en esto, se podría evocar la humorística e 
irrisoria metáfora que es la de la hija que no sabe ofrecerse de otra manera que 
extendiéndose sobre un lecho… 
 
 
 
 
3) Ce sont-là les termes de la dyade essentielle où a à se forger le drame de la 
subjectivation du sexe. C'est-à-dire ce dont nous sommes en train de parler depuis un 
mois et demi. Essentielle pour ceux qui ont l'oreille formée aux termes heideggeriens - 
qui, comme vous le verrez, ne sont pas ma référence privilégiée - néanmoins, pour 
eux, je veux dire : non pas dyade essentielle au sens de ce qui est, mais au sens de ce 
qui - il faut bien le dire en allemand – de ce qui west, comme s'exprime Heidegger ; 
d'ailleurs d'une façon déjà forcée au regard de la langue allemande. Disons : de ce qui 
opère en tant que Sprache, soit la connotation laissée à Heidegger, du terme de 
langage.  (Lección del 26-4-67) 
 
 
Están allí los términos de la díada esencial donde tiene que forjarse el drama de la 
subjetivación del sexo. Es decir, el tema que nos ocupa desde hace un mes y medio. 
Esencial, para los que tienen la oreja formada en los términos heideggerianos –que, 
como lo verán, no son mi referencia privilegiada–, sin embargo, para ellos quiero decir: 



 32

no díada esencial en el sentido de lo que es, sino en el sentido de lo que –es necesario 
decirlo en alemán– de lo que west (sic), como se expresa Heidegger, por otra parte, 
de una manera forzada respecto de la lengua alemana. Digamos, de lo que opera en 
tanto que Sprache, o sea, dejando la connotación  a Heidegger, el término lenguaje.  
 
 
 
 
4) La lutte des sexes est quelque chose auquel, d'ailleurs, l'Histoire démontre que ce 
sont les psychanalystes les plus superficiels qui se sont arrêtés. Néanmoins, il reste 
qu'une certaine alétheia -à prendre dans le sens, avec l'accent, de Verborgenheit que 
lui donne Heidegger- est peut-être, à proprement parler, à instaurer quant à ce dont il 
s'agit concernant l'acte sexuel. (Lección del 10-5-67) 
 
 
La lucha de los sexos es algo, por otra parte,  que la historia ha demostrado que se 
han detenido en ella los psicoanalistas más superficiales. No obstante, resta que una 
cierta alétheia –a tomar en el sentido, con el acento, de Verborgenheit que le da 
Heidegger– es, quizá, hablando propiamente, a instaurar en cuanto a aquello de lo que 
se trata en lo que concierne al acto sexual.  
 
 
 
 
 
Seminario XV 
 
Le terme (nachträglich (après coup)) a bien son prix. Il n'est pas seulement freudien; 
Heidegger l'emploie, il est vrai dans une visée différente quand il s'agit pour lui 
d'interroger les rapports de l'être à la Rede. (Lección del 22-11-67) 
 
 
El término (nachträglich (après coup)) tiene su precio. No es únicamente freudiano; 
Heidegger lo emplea; ciertamente, en una mira diferente cuando se trata para él de 
interrogar las relaciones del ser a la Rede. 
 
 
 
 
 
Seminario XXII 
 
C'est le mode surréaliste, n'est-ce pas? Ça n'a jamais abouti à rien. Il (Aragon) n'a pas 
spatialisé le noeud borroméen de la bonne façon. Grâce à quoi, n'est-ce pas, nous en 
sommes toujours, à être, comme me le disait Heidegger, là, que j'ai extrait tout à 
l'heure de sa boîte, à être In-der-Welt, à l'In-der-Welt-sein. C'est une cosméticologie, 
cosméticuleuse en plus. C'est une tradition comme ça, grâce à quoi? Grâce à ce Welt : 
il y a l'Umwelt et puis il y a l'Innenwelt. Ça devrait faire suspect, cette répétition de la 
bulle. (Lección del 8-4-75) 
 
 



 33

¿Es el modo surrealista, no es así? Jamás condujo a nada. Él (Aragón) no espacializó el 
nudo borromeano de la buena manera. Gracias a lo cual, en efecto, nosotros 
permanecemos siempre en el ser, como me lo decía Heidegger, allí, que yo extraje 
hace un momento de sus arcas, en el ser In-der-Welt, en el In-der-Welt-sein. Es una 
cosmeticología, cosméticulosa además. Es una tradición, por esto. ¿Gracias a qué? 
Gracias a ese Welt: hay el Umwelt y luego hay el Innenwelt. Esta repetición de la 
burbuja debería hacernos sospechar.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 34

III. REFERENCIAS DE LACAN A HEIDEGGER EN LOS ESCRITOS (NO 
COMPILADOS EN ÉCRITS) Y  LETTRES DE L’ÉCOLE* 
                                                              
 
 
 
 
Introduction à l’édition allemande des Écrits (Scilicet n° 5, Seuil, París, 1975) 
 
Introducción a la edición alemana de los Escritos  
 
1) Ceci chez un “être” vivant dont le moins qu’on puisse dire, c’est qu’il se distingue 
des autres d’habiter le langage, comme dit un Allemand que je m’honore de connaître 
(comme on s’exprime pour dénoter d’avoir fait sa connaisance). Cet être se distingue 
par ce logis lequel est cotonneux en ce “sens” qu’il le rabat, le dit être, vers toutes 
sortes de concepts, soit de tonneaux, tous plus fútiles les uns que les autres. (p. 12) 
 
 
Esto en un “ser” viviente del que lo menos que se puede decir es que se distingue de 
los otros por habitar el lenguaje, como dice un Alemán que me honro de conocer 
(como nos expresamos para denotar un trato personal). Este ser se distingue por ese 
alojamiento que es algodonoso, en el sentido de que conduce forzosamente al dicho 
ser hacia toda suerte de conceptos, o sea de toneles, todos más fútiles los unos que 
los otros. (Tr. C.F.) 
 
 
 
 
2) Pour mon “ami” Heidegger évoqué plus haut du respect que je lui porte, qu’il veuille 
bien s’arrêter un instant, voeu que j’émets purement gratuit puisque je sais bien qu’il 
ne saurait le faire, s’arrêter, dis-je, sur cette idée que la métaphysique n’a jamais rien 
été et ne saurait se prolonger qu’à s’ocupper de boucher le trou de la politique. C’est 
son ressort. (p. 13) 
 
 
Para mi “amigo” Heidegger, evocado más arriba con el respecto que me merece, que 
tenga a bien detenerse un instante, voto que emito de forma puramente gratuita 
puesto que sé que no podría hacerlo, detenerse, digo, sobre la idea de que la 
metafísica no ha sido jamás nada y no podría prolongarse más que al ocuparse de 
taponar el agujero de la política. Es su resorte. (Tr. C.F.) 
 
 
 
 
 
Le mythe individuele du névrosé ou  poésie et vérité dans la névrose                   
(versión Roussan) (cf. sitio WEB de la ELP, “pas tout lacan”)  
 
El mito individual del neurótico o “poesía y verdad” en la neurosis (Cuadernos 
Sigmund Freud 2/3, Buenos Aires, 1973) 

                                                 
* Compilación: Carlos Faig 



 35

 
 
Le sujet a toujours, par rapport à lui-même, cette relation d’une part anticipée de sa 
propre réalisation, ce qui le rejette lui-même, par une dialectique à deux dont la 
structure est parfaitement concevable, qui le rejette sur le plan d’une insuffisance, 
d’une profonde fêlure, d’un déchirement originel, d’une déréliction – pour reprendre un 
terme heideggerien – tout à fait constitutifs de sa condition d’homme, à travers quoi 
s’intègre, dans la dialectique, sa vie. (p. 323) 
 
 
El sujeto tiene siempre, con respecto a sí mismo, esta relación, por una parte, 
anticipada de su propia realización, lo que lo excluye de sí mismo, por una dialéctica 
cuya estructura es perfectamente concebible, que lo rechaza en el plano de una 
insuficiencia, de una profunda rajadura, de un desgarramiento original, de una 
derelicción, para usar un término heideggeriano, enteramente constitutivos de su 
condición humana, a través de lo cual su vida se integra en la dialéctica… (p. 156) 
 
 
 
 
 
Discours de clôture des journées sur les psychoses (Recherches, París, déc. 
1968, Enfance aliénée II) 
 
Discurso de clausura de las jornadas sobre psicosis infantil (Psicosis infantil, 
AA.VV., Nueva Visión, Buenos aires, 1971) 
 
1) Ce qui s’entend (inexactement) de ce que Heidegger nous propose du fondement à 
prendre dans l’être-pour-la-mort, prête à cet écho qu’il fait retentir des siècles, et des 
siècles d’or, du pénitent comme mis au cœur de la vie spirituelle. Ne pas méconnaître 
aux antécédents de la méditation de Pascal le support d’un franchissement de l’amour 
et de l’ambition, ne nous assure que mieux du lieu commun, jusqu’en son temps, de la 
retraite où se consomme l’affrontement de l’être-pour-la-mort. Constat qui prend son 
prix de ce que Pascal, à transformer cette ascèse en pari, la clôt en fait. (p. 146) 
 
 
Lo que (inexactamente) se entiende de la propuesta de Heidegger de buscar el 
fundamento en el ser-para-la-muerte, da motivo a ese eco que hace resonar durante 
siglos de oro además, del penitente como puesto en el corazón de la vida espiritual. No 
desconocer en los antecedentes de la meditación de Pascal el apoyo de un salto del 
amor y la ambición apenas si sirve para asegurarnos del lugar común, ya en su época, 
del retiro donde se consuma el afrontamiento del ser-para-la-muerte. Comprobación 
que encuentra su pago en el hecho de que Pascal, al transformar esa ascesis en 
apuesta, de hecho le pone fin. (p. 154) 
 
 
 
 
2) L’affaire s’éclaire de ceci que Freud a dit en historiettes et qu’il nous faut mettre en 
épingle, c’est que, dès qu’on est deux, l’être-pour-la-mort, quoi qu’en croient ceux qui 
le cultivent, laisse voir au moindre lapsus que c’est de la mort de l’autre qu’il s’agit. Ce 
qui explique les espoirs mis dans l’être-pour-le-sexe. Mais en contraste, l’expérience 



 36

analytique démontre que, quand on est deux, la castration que le sujet découvre, ne 
saurait être que la sienne. (p. 147) 
 
 
El asunto se aclara gracias a lo que Freud ha dicho en forma de anécdota, y que nos 
es preciso subrayar, y es que, tan pronto como hay dos, el ser-para-la-muerte, crean 
lo que creyeren quienes lo cultivan, deja ver en el menor lapsus que de lo que se trata 
es de la muerte del otro. Lo que explica las esperanzas puestas en el ser-para-el-sexo. 
Pero en contraste, la experiencia analítica demuestra que, cuando hay  dos, la 
castración que el sujeto descubre no podría ser sino la suya. (pp. 154-155) 
 
 
 
 
 
L’étourdit (Scilicet n° 4, Seuil, París, 1973) 
 
El atolondrado, El atolondradicho, o Las vueltas dichas (Escansión (Ornicar?) n° 
1, Paidós, Buenos Aires, 1984) 
 
Et je reviens au sens pour rappeler la peine qu’il faut à la philosphie – la dernière à en 
sauver l’honneur d’être à la page dont l’analyste fait l’absence –  pour apercevoir ce qui 
est sa ressource, à lui, de tous les jours : que rien ne cache autant que ce qui devoile, 
que la vérité, Aletheia = Verborgenheit. Ainsi ne renié-je pas la fraternité de ce dire, 
puisque je ne le répète qu’à partir d’une pratique qui, se situant d’un autre discours, le 
rend incontestable. (pp. 7-8) 
 
 
Y vuelvo al sentido a fin de recordar el esfuerzo que necesita la filosofía –la última en 
salvar su honor por estar al día y haber llegado a la página que el analista hace 
ausente– para percibir aquello que, del analista, es recurso cada día: que nada 
esconde tanto como lo que revela, que la verdad, Alétheia=Verbonrgenheit. De modo 
que no reniego de la fraternidad de este decir, puesto que lo repito sólo a partir de una 
práctica que, al situarse desde otro discurso, lo vuelve incuestionable. (p. 20) 
 
 
 
 
 
Sèance du 2 novembre 1973 (Congrès de l’Ecole freudienne de Paris, La Grande 
Motte, en Lettres de l’École freudienne de Paris, n° 15, 1974) 
 
Sesión del 2 de noviembre de 1973  
 
1)  Ceci se passe chez un être, comme on dit, vivant dont le moins qu’on puisse dire, 
c’est qu’il se distingue par ce logis, et c’est un logis cotonneux, cotonneux en ce sens 
qu’il le rabat, cet être, vers toutes sortes de concepts, comme j’ai dit d’abord, Begriff, 
qui ne sont que des tonneaux, tous plus futiles, (c’est à dire qui fuient) les uns que les 
autres. (p. 75) 
 
 



 37

Esto sucede en un ser viviente, como se le llama, del que lo menos que se puede decir 
es que se distingue por ese alojamiento algodonoso, algodonoso en el sentido de que 
lleva a este ser forzosamente hacia toda suerte de conceptos, como dije antes, Begriff, 
que no son más que toneles, todos  completamente fútiles (es decir que huyen), tanto 
los unos como los otros.  (Tr. C.F.) 
 
 
 
 
2) Alors il y a quelque chose dans mon édition allemande, quelque chose que je 
raconte comme ca en passant pour mon ami Heidegger; je lui propose de s’arreter –
mais naturellement je sais bien qu’il ne le fera pas, mais on ne sait pas, peut-être qu’il 
le fera, la dernière fois que je l’ai vu, il était dans une forme formidable, pas tout à fait 
la mienne, mais ca approchait- de s’arreter sur cette idée que la métaphysique n’a 
jamais rien été et ne saurait en tout cas se prolonger –c’est bien pourquoi il la met en 
question d’ailleurs– n’a jamais rien été ni ne saurait se prolonger qu’à boucher le trou 
de la politique. (p. 76) 
 
 
Entonces, hay algo que yo cuento en mi edición alemana, así, al pasar, para mi amigo 
Heidegger; le propongo detenerse –pero naturalmente sé que no lo hará, aunque no 
se sabe, quizá lo haga; la última vez que lo vi estaba en muy buena forma, no tanto 
como la mía, pero se aproximaba– detenerse sobre esta idea de que la metafísica no 
ha sido jamás y no podría en todo caso prolongarse –es claramente por esto que está 
en cuestión, por otra parte– no ha jamás sido nada ni podría prolongarse más que al 
taponar el agujero de la política. (Tr. C.F.) 
 
 
 
 
3) Quelqu’un de mon entourage m’a apporté le dernier séminaire de Fink et de 
Heidegger sur Heraclite. Je n’en ai lu que deux chapitres; je vous en conseille 
beaucoup la lecture; car bien avant que ce livre qui m’a été apporté hier ne paraisse, 
dans cette scansion de ma préface, je faisais tout de même remarquer ceci: qu’il avait 
gens en un temps qui énoncaient ceci expressément que l’oracle ne révèle ni cache 
aucun sens (…), il met en signe. (p. 79) 
 
 
Alguien de mi entorno me aportó el último seminario de Fink y de Heidegger sobre 
Heráclito. Solo leí dos capítulos; les aconsejo mucho la lectura, pues antes de que ese 
libro que me ha sido aportado ayer aparezca,  yo hacía sin embargo observar, en esta 
escansión de mi prefacio, que había gente en un tiempo que enunciaba expresamente 
que el oráculo no revela ni oculta ningún sentido (…), significa (met en signe). (Tr. 
C.F.) 
 
 
 
 
 
 
 
 



 38

IV. REFERENCIAS DE LACAN A HEIDEGGER EN ÉCRITS (ED. DU SEUIL, 
PARÍS, 1966) Y ESCRITOS I Y II (1ª. ED., SIGLO XXI, MÉXICO)* 
 
                                                               
 
 
 
Kant avec Sade 
 
Kant con Sade  
 
Cet objet, ne le voilà-t-il pas, descendu de son inaccessibilité, dans la expérience 
sadienne, et dévoilé comme Étre-là, Dasein, de l’agent du tourment? (p. 772) 
 
 
Ese objeto ¿no lo tenemos aquí, habiendo descendido de su inaccesibilidad, en la 
experiencia sadiana, y develado como Ser-allí, Dasein, del agente del tormento? (II, p.  
344) 
 
 
 
 
 
Le séminaire sur “La Lettre volée” 
 
El seminario sobre “La Carta robada” 
 
1) Aussi bien quand nous nous ouvrons à entendre la facon dont Martin Heidegger 
nous découvre dans le mot alethés le jeu de la vérité, ne faisons-nous que retrouver 
un secret où celle-ci a toujours inicié ses amants, et d’où ils tiennent que c’est à ce 
qu’elle se cache, qu’elle s’offre à eux le plus vraiment. (p. 21) 
 
 
Y así cuando nos abrimos al entendimiento de la manera en que Martín Heidegger nos 
descubre en la palabra alethés el juego de la verdad, no hacemos sino volver a 
encontrar un secreto en el que ésta ha iniciado siempre a sus amantes, y por el cual 
saben que es en el hecho de que se esconda donde se ofrece a ellos del modo más 
verdadero. (II, p. 21) 
 
 
 
 
2) …que la réponse du signifiant à celui qui l’interroge est: “Mange ton Dasein”. (p. 40) 
 
 
…que la respuesta del significante a quien lo interroga es: “Cómete tu Dasein”. (II, P. 
41) 
 
 
 

                                                 
* Compilación: Carlos Faig 



 39

 
 
L’instance de la lettre dans l’inconscient… 
 
La instancia de la letra en el inconsciente… 
 
Quand je parle de Heidegger ou plutôt quand je le traduis, je m’efforce à laisser à la 
parole qu’il profère sa signifiance souveraine. (p. 528) 
 
 
Cuando hablo de Heidegger, o más bien cuando lo traduzco, me esfuerzo en dejar a la 
palabra que profiere su significación soberana. (I, p. 212) 
 
 
 
 
 
Réponse au commentaire de Jean Hyppolite 
 
Respuesta al comentario de Jean Hyppolite 
 
1) La Verwerfung donc a coupé court à toute manifestation de l’ordre symbolique, 
c’est-à-dire à la Bejahung que Freud pose comme le procès primaire où le jugement 
attributif prend sa racine, et qui n’est rien d’autre que la condition primordiale pour que 
du réel quelque chose vienne à s’offrir à la révélation de l’être, ou, pour employer le 
langage de Heidegger, soit laissé-être. (pp. 387-388) 
 
 
La Verwerfung pues ha salido al paso a toda manifestación del orden simbólico, es 
decir a la Bejahung que Freud establece como el proceso primario en que el juicio 
atributivo toma su raíz,  y que no es otra cosa sino la condición primordial para que de 
lo real venga algo a ofrecerse a la revelación del ser, o, para emplear el lenguaje de 
Heidegger, sea dejado-ser. (II, p. 148) 
 
 
 
 
2) Ainsi donc Freud, dans ce court texte (Die Verneinung), comme dans l’ensemble de 
son oeuvre, se montre très en avance sur son époque et bien loin d’être en reste avec 
les aspects les plus récents de la réflexion philosophique. Ce n’est pas qu’il anticipe en 
rien sur le moderne développement de la pensée de l’existence. Mais ladite pensée 
n’est que la parade qui décèle chez les uns, recouvre pour les autres les contrecoups 
plus ou moins bien compris d’une méditation de l’être, qui va à contester toute la 
tradition de notre pensée comme issue d’une confusion primordiale de l’être dans 
l’étant. (p. 382) 
 
 
Así pues Freud, en este corto texto, como en el conjunto de su obra, se muestra muy 
adelante de su época y bien lejos de estar en falta frente a los aspectos más recientes 
de la reflexión filosófica. No es que se adelante en nada al moderno desarrollo del 
pensamiento de la existencia. Pero dicho pensamiento no es más que la exhibición que 
descubre para unos, recubre para otros los contragolpes más o menos bien 



 40

comprendidos de una meditación del ser, que va a impugnar toda la tradición de 
nuestro pensamiento como nacida de una confusión primordial del ser en el ente. (II, 
p. 143) 
 
 
 
 
 
Propos sur la causalité psychique 
 
Proposiciones sobre la causalidad psíquica 
 
Question où s’inscrit toute l’histoire de la philosophie, des apories platoniciennes de 
l’essence aux abîmes pascaliens de l’existence –jusqu’à l’ambiguïté radicale qu’y 
indique Heidegger pour autant que vérité signifie révélation. (p. 166) 
 
 
Cuestión en la que se inscribe toda la historia de la filosofía, desde las aporías 
platónicas de la esencia hasta los abismos pascalianos de la existencia –hasta la 
ambigüedad radical que indica Heidegger en la medida en que verdad significa 
revelación–. (Tr. C.F.) 
 
 
 
 
 
D’un dessein 
 
De un designio 
 
Là aussi est le motif des collaborations que nous avions obtenues à notre premier 
numéro, soit Martin Heidegger pour son article Logos… (p. 365) 
 
 
Este es también el motivo de las colaboraciones que habíamos obtenido para nuestro 
primer número, o sea Martín Heidegger con su artículo Logos… (I, p. 142) 
 
 
 
 
 
La science et la vérité 
 
La ciencia y la verdad 
 
Si cogito sum nous est fourni quelque part par Heidegger à ses fins, il faut en 
remarquer qu’il algébrise la phrase, et nous sommes en droit d’en faire relief à son 
reste: cogito ergo, où apparaît que rien ne se parle qu’à s’appuyer sur la cause. (p. 
865) 
 
 



 41

Si cogito sum nos es dado en algún sitio por Heidegger para sus fines, hay que 
observar que algebriza la frase, y nosotros tenemos derecho a poner de relieve su 
resto: cogito ergo, donde aparece que nada se habla sino apoyándose en su causa. (I, 
p. 349) 
 
 
 
 
 
Variantes de la cure-type 
 
Variantes de la cura-tipo 
 
Car, pour le sujet, la réalité de sa propre mort n’est aucun objet imaginable, et 
l’analyste, pas plus qu’un autre, n’en peut rien savoir, sinon qu’il est un être promis à 
la mort. Dès lors, à supposer qu’il ait réduit tous les prestiges de son Moi pour accéder 
à l’ “être-pour-la-mort”, aucun autre savoir, qu’il soit innmédiat ou construit, ne peut 
avoir sa préférence pour qu’il en fasse un pouvoir, s’il n’est pas pour autant aboli. (p. 
349) 
 
 
Pues para el sujeto la realidad de su propia muerte no es ningún objeto imaginable, y 
el analista, no más que cualquier otro, nada puede saber de ella, sino que es un ser 
prometido a la muerte. Entonces, suponiendo que haya reducido todos los prestigios 
de su Yo para tener acceso al “ser-para-la-muerte”, ningún otro saber, ya sea 
inmediato o construido, puede tener su preferencia para que haga de él un poder, si 
bien no por ello quede abolido. (II, p. 116) 
 
 
 
 
 
Fonction et champ de la parole et du langage en psychanalyse 
 
Función y campo de la palabra y del lenguaje en psicoanálisis 
 
1) On peut dire dans le langage heideggérien que l’une et l’autre (remémoration 
hypnotique et “matériel”) constituent le sujet comme gewesend, c’est-à-dire comme 
étant celui qui a ainsi été. Mais dans la unité interne de cette temporalisation, l’étant 
marque la convergence des ayant été, il en serait issu un autre étant qui le ferait avoir 
été tout autrement. (p. 255) 
 
 
Puede decirse en lenguaje heideggeriano que una y otra (rememoración hipnótica y 
“material”) constituyen al sujeto como gewesend, es decir como siendo el que así ha 
sido. Pero en la unidad interna de esta temporalización, el siendo (ens) señala la 
convergencia de los habiendo sido. Es decir que de suponer otros encuentros desde 
uno cualquiera de esos momentos que han sido, habría nacido de ello otro ente que le 
haría haber sido de manera totalmente diferente. (I, p. 76) 
 
 
 



 42

 
2) Cette limite est la mort, nos pas comme échéance éventuelle de la vie de l’indivu, ni 
comme certitude empirique du sujet, mais selon la formule qu’en donne Heidegger, 
comme “possibilité absolument propre, inconditionnelle, indépassable, certaine et 
comme tel indéterminée du sujet”, entendons-le du sujet défini par son historicité. (p. 
318) 
 
 
Este límite es la muerte, no como vencimiento eventual de la vida del individuo, no 
como certidumbre empírica del sujeto, sino según la fórmula que da Heidegger, como 
“posibilidad absolutamente propia, incondicional, irrebasable, segura y como tal 
indeterminada del sujeto”, entendamos del sujeto definido por su historicidad. (I, p. 
135) 
 
 
 
 
3) Tandis qu’Empedocle se précipant dans l’Etna, laisse à jamais présent dans la 
mémoire des hommes cet acte symbolique de son être-pour-la-mort. (p. 320) 
 
 
Mientras que Empédocles precipitándose al Etna deja para siempre presente en la 
memoria de los hombres ese acto simbólico de su ser-para-la-muerte. (I, p. 136) 
 
 
 
 
4) Ce schéma (le tore) satisfait à la circularité sans fin du processus dialectique qui se 
produit quand le sujet réalise sa solitude, soit dans l’ambiguïté vitale du désir inmédiat, 
soit dans la pleine assomption de son être-pour-la-mort. (p. 321) 
 
 
Este esquema (el toro) satisface la circularidad sin fin del proceso dialéctico que se 
produce cuando el sujeto realiza su soledad, ya sea en la ambigüedad vital del deseo 
inmediato, ya sea en la plena asunción de su ser-para-la-muerte. (I, p. 137) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 43

DATOS DEL AUTOR 
 
Carlos Faig es Psicoanalista. Fue profesor adjunto de Psicología Comprensiva y 
profesor de Fundamentos de la práctica analítica en la Facultad de Psicología (UBA). 
 
Entre sus publicaciones encontramos los siguientes libros, La transferencia supuesta de 
Lacan (Xavier Bóveda, 1985), La clínica psicoanalítica: estilo, objeto y transferencia 
(Xavier Bóveda, l986), Lecturas clínicas (Ed. Tekné - Xavier Bóveda, 1991), 
Refutaciones en psicoanálisis (Alfasí), Nuevas refutaciones en psicoanálisis (Alfasí), La 
escritura del fantasma (Alfasí), El saber supuesto (Alfasí).  
 
También ha publicado diversos artículos sobre teoría psicoanalítica, clínica, cine y arte 
en diversas revistas gráficas y virtuales  tales como Imago Agenda, Todo el mundo psi, 
El Hospital, Actualidad Psicológica y en Internet en el Psitio, El Sigma, Acheronta, 
Espacio Clínico Buenos Aires, Trialéctica y otros sitios.  
 
Ha participado en numerosos ciclos de Conferencias y dictado diversos Seminarios de 
formación profesional, entre ellos ¿Qué es la Sexualidad? y, Las Artes visuales en la 
obra de Jacques Lacan, éste último junto con Raúl Santana.  
 
Coordina grupos de estudio en psicoanálisis desde el año 1976. 
 
E-mail: cfaig750@gmail.com 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 


